
 

 

 

 

   یکجلد  
 

  



   

 

 
  



   

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

چنانکه ضمن مطالعۀ این کتاب به اغلاط چاپی یا کلمات    از خوانندگان گرامی خواهشمندیم
 پیام رهائی گروه و جملاتی نامفهوم و نارسا برخورد کردند ما را مستحضر فرمایند. 

 
info@payamrahaee.org 

   .orgpayamrahaeehttps:// 

 
 

 م. ۲۰۲۱ برابر ش. ۱۴۰۰
 
 
 

  

mailto:info@payamrahaee.org
https://payamrahaee.org/


   
  



   

 فهرست 

 9 ......................................................................... شگفتار یپ

 13 ........................................................ ی در عصر ساسان  ران یا

 46 ..................................... ظهور اسلام  ۀعربستان و اعراب در آستان

 5۲ ............................................................. اعراب انی زنان در م یی وضع اجتما 

 55 ............................................................................ سطح فرهنگ و تمدّن

 58 ........................... مردم حجاز یمکّه و نقش آن در زندگ  - یعموم یو باورها نید

 69 .................................................................... ظهور اسلام 

 7۰ .................................................................................. بن عبداللّه محمدّ

 8۱ ........................................................................................ زن و اسلام

 83 ................................................................................... ی حجاب اسلام

 89 ..................ی قیو موس ی نقاش  ،یسازسکرآور، مجسمه  ی ها یدنیشراب و نوش میتحر

 9۲ ........................................................................................... مهاجرت 

 95 ....................................................................................... ریغد  ثیحد

 96 .....................................................................................ارتداد اهل رَدّه

 ۱۰۲ ..................................................................... و نظراتش  طالبیبن ابیعل

 ۱۰6 ....................................................................................... ی و آزاد یندار ی د ت،یانسان

 ۱۰8 ................................................................................................... حکومت بر مردم 

 ۱۰9 ....................................... خود   ت ی سرنوشت و حاکم نییمردم در تع  یو ارزش رأ ی اصل آزاد

 ۱۰9 ...................................................................................................... حکومت ۀویش

 ۱۱۱ .................................................................................... مردم معتبر است ت ی اکثر ی رأ

 ۱۱۲ .............................................................. ی خداوند برتر از مجازات اسلام  شگاهیتوبه در پ

 ۱۱3 ...................................................................... طالب یبن ابیعل نانی جانش

file:///C:/Users/Siamak/Documents/Iran/Publication/Docx/Books/Struggle_for_Freedom_and_Independence_in_Iran_Book_1.docx%23_Toc83392829
file:///C:/Users/Siamak/Documents/Iran/Publication/Docx/Books/Struggle_for_Freedom_and_Independence_in_Iran_Book_1.docx%23_Toc83392830
file:///C:/Users/Siamak/Documents/Iran/Publication/Docx/Books/Struggle_for_Freedom_and_Independence_in_Iran_Book_1.docx%23_Toc83392831
file:///C:/Users/Siamak/Documents/Iran/Publication/Docx/Books/Struggle_for_Freedom_and_Independence_in_Iran_Book_1.docx%23_Toc83392833
file:///C:/Users/Siamak/Documents/Iran/Publication/Docx/Books/Struggle_for_Freedom_and_Independence_in_Iran_Book_1.docx%23_Toc83392834
file:///C:/Users/Siamak/Documents/Iran/Publication/Docx/Books/Struggle_for_Freedom_and_Independence_in_Iran_Book_1.docx%23_Toc83392835
file:///C:/Users/Siamak/Documents/Iran/Publication/Docx/Books/Struggle_for_Freedom_and_Independence_in_Iran_Book_1.docx%23_Toc83392836
file:///C:/Users/Siamak/Documents/Iran/Publication/Docx/Books/Struggle_for_Freedom_and_Independence_in_Iran_Book_1.docx%23_Toc83392837
file:///C:/Users/Siamak/Documents/Iran/Publication/Docx/Books/Struggle_for_Freedom_and_Independence_in_Iran_Book_1.docx%23_Toc83392838
file:///C:/Users/Siamak/Documents/Iran/Publication/Docx/Books/Struggle_for_Freedom_and_Independence_in_Iran_Book_1.docx%23_Toc83392839
file:///C:/Users/Siamak/Documents/Iran/Publication/Docx/Books/Struggle_for_Freedom_and_Independence_in_Iran_Book_1.docx%23_Toc83392840
file:///C:/Users/Siamak/Documents/Iran/Publication/Docx/Books/Struggle_for_Freedom_and_Independence_in_Iran_Book_1.docx%23_Toc83392847


   

و استقلال   یآزاد ی برا ان یران یا  ریناپذی خستگ  ۀمبارز ران،یاعراب بر ا  یلایاست
120 

 ۱3۰ ............................. "؟ رفتندیاسلام را با آغوش باز پذ انیرانیدرست است که "ا ا یآ

 ۱36 ................................................ چگونه اسلام آوردند؟  رانیمردم ا مین یحال بب

 ۱38 .............................................................. روزیقتل عمر به دست ابو لوُلوُ ف 

 ۱4۱ ........................................... دند؟ ی نامی" میرا "موال ی اعراب مسلمان چه کسان

 ۱47 ........................................................ یرانیبا فرهنگ و هنر ا انی برخورد تاز

 ۱54 .................................................................... اعراب مسلمان  ی دولتمدار

 ۱57 ........... مختار  امی ق -  هیّامیخلافت بن هیعل یاعتراض  ی ها و جنبش یعموم یینارضا 

 ۱6۰ ................................ ه یّامیخلافت بن  هیعل انیرانی ا ی و جنبش مل هینهضت شعوب 

 ۱67 ............................................ ه یّامیو سقوط خلافت بن  ی ابومسلم خراسان ام یق

 ۱78 .................................................. غالب  مغلوب بر  ۀغلب -عبّاس یخلافت بن

 ۱87 ................................................... ابومسلم  ۀبا الهام از خاطر یمردم یهاامیق

 ۱9۱ ..................................................... دیالرّشهارون  -عبّاس یخلافت بن ۀادام

 ۱97 ...................... عبّاس یخلافت بن هیعل رانیمردم ا ۀها و مبارزات مسلحان امیق ۀادام

 ۱97 ................................................................................................... نان یجنبش خرّمد 

 ۲۰8 ........................................................ هـ.(۲۲۴محمّره ) ا یسرخ علمان، سرخ جامگان  امیق

 ۲۱۰ ..................................... دانش و خرد  ی با مهاجمان عرب در روشن انی رانینبرد ا

 ۲۱۰ ............................................................................................................... معُتَزلِه 

 ۲۱6 .................................................................................. " ی"تمدّن اسلام

: افول و سقوط خلافت  ران ی مستقل درامه یمستقل و ن ی هادولت ل یتشک
 227 .................................................................... عبّاس ی بن

 ۲۲8 .......................................................................................... ان یطاهر

 ۲34 ............................................... هـ.ق ۲۶7 -هـ.ق ۲۴7 یث صفّاریل عقوب ی

file:///C:/Users/Siamak/Documents/Iran/Publication/Docx/Books/Struggle_for_Freedom_and_Independence_in_Iran_Book_1.docx%23_Toc83392849
file:///C:/Users/Siamak/Documents/Iran/Publication/Docx/Books/Struggle_for_Freedom_and_Independence_in_Iran_Book_1.docx%23_Toc83392850
file:///C:/Users/Siamak/Documents/Iran/Publication/Docx/Books/Struggle_for_Freedom_and_Independence_in_Iran_Book_1.docx%23_Toc83392851
file:///C:/Users/Siamak/Documents/Iran/Publication/Docx/Books/Struggle_for_Freedom_and_Independence_in_Iran_Book_1.docx%23_Toc83392852
file:///C:/Users/Siamak/Documents/Iran/Publication/Docx/Books/Struggle_for_Freedom_and_Independence_in_Iran_Book_1.docx%23_Toc83392853
file:///C:/Users/Siamak/Documents/Iran/Publication/Docx/Books/Struggle_for_Freedom_and_Independence_in_Iran_Book_1.docx%23_Toc83392854
file:///C:/Users/Siamak/Documents/Iran/Publication/Docx/Books/Struggle_for_Freedom_and_Independence_in_Iran_Book_1.docx%23_Toc83392855
file:///C:/Users/Siamak/Documents/Iran/Publication/Docx/Books/Struggle_for_Freedom_and_Independence_in_Iran_Book_1.docx%23_Toc83392856
file:///C:/Users/Siamak/Documents/Iran/Publication/Docx/Books/Struggle_for_Freedom_and_Independence_in_Iran_Book_1.docx%23_Toc83392857
file:///C:/Users/Siamak/Documents/Iran/Publication/Docx/Books/Struggle_for_Freedom_and_Independence_in_Iran_Book_1.docx%23_Toc83392858
file:///C:/Users/Siamak/Documents/Iran/Publication/Docx/Books/Struggle_for_Freedom_and_Independence_in_Iran_Book_1.docx%23_Toc83392859
file:///C:/Users/Siamak/Documents/Iran/Publication/Docx/Books/Struggle_for_Freedom_and_Independence_in_Iran_Book_1.docx%23_Toc83392860
file:///C:/Users/Siamak/Documents/Iran/Publication/Docx/Books/Struggle_for_Freedom_and_Independence_in_Iran_Book_1.docx%23_Toc83392861
file:///C:/Users/Siamak/Documents/Iran/Publication/Docx/Books/Struggle_for_Freedom_and_Independence_in_Iran_Book_1.docx%23_Toc83392864
file:///C:/Users/Siamak/Documents/Iran/Publication/Docx/Books/Struggle_for_Freedom_and_Independence_in_Iran_Book_1.docx%23_Toc83392866
file:///C:/Users/Siamak/Documents/Iran/Publication/Docx/Books/Struggle_for_Freedom_and_Independence_in_Iran_Book_1.docx%23_Toc83392868
file:///C:/Users/Siamak/Documents/Iran/Publication/Docx/Books/Struggle_for_Freedom_and_Independence_in_Iran_Book_1.docx%23_Toc83392869


   

 ۲39 .................................................................... الزَنجو صاحبُ ان یزنگ ام یق

 ۲45 ............................................................... یطبرستان و دولت سادات علو

 ۲49 ................................................................................. ار یبن زجیمرداو

 ۲5۰ ..........................................................................................ان یسامان 

 ۲54 ........................................................................................... ه یآل بو

 ۲58 .......................................................................................... ان یغزنو

 ۲66 ...................................................................... یطوس ی ابوالقاسم فردوس

 ۲7۱ ................................................... جان یمهاجران ترک به آذربا  نیورود نخست

 ۲74 .............................................. انی مرگ سلطان محمود و زوال حکومت غزنو

 ۲76 ..................................... بار دوّم و سوّم و چهارّم  یبرا  جانی آمدن غزان به آذربا 

 ۲78 ................................................................... رانیدر ا انی حکومت سلجوق

 ۲9۰ .................................................................................. ان ی خوارزمشاه 

 ۲94 ....................................................................... رانیبه ا زخانیچنگ ۀحمل

 3۲9 ......................................................................................... سربداران

 335 ..........................................................................ان یموری لنگ و ت موریت

 34۲ .................................................................. ونلوهایو آق قو ونلوهایقرا قو

 358 ........ ران ی ا خیو نقش آن در تار یاز آغاز تا عهد صفو یگر یعی و ش عهیش

 377 ................................................................................ ی مختار ثقف ام یق

 38۰ ................................................... ی دوازده امام  عهیامامت و امامان از نظر ش

 38۱ ...................................................................................................... وجوب امامت

 4۰8 ........................................................................................................ علائم ظهور

 4۰9 ........................................................................................................... روز ظهور

 4۱۰ ........................................................................................................ اصل امامت

file:///C:/Users/Siamak/Documents/Iran/Publication/Docx/Books/Struggle_for_Freedom_and_Independence_in_Iran_Book_1.docx%23_Toc83392870
file:///C:/Users/Siamak/Documents/Iran/Publication/Docx/Books/Struggle_for_Freedom_and_Independence_in_Iran_Book_1.docx%23_Toc83392871
file:///C:/Users/Siamak/Documents/Iran/Publication/Docx/Books/Struggle_for_Freedom_and_Independence_in_Iran_Book_1.docx%23_Toc83392872
file:///C:/Users/Siamak/Documents/Iran/Publication/Docx/Books/Struggle_for_Freedom_and_Independence_in_Iran_Book_1.docx%23_Toc83392873
file:///C:/Users/Siamak/Documents/Iran/Publication/Docx/Books/Struggle_for_Freedom_and_Independence_in_Iran_Book_1.docx%23_Toc83392874
file:///C:/Users/Siamak/Documents/Iran/Publication/Docx/Books/Struggle_for_Freedom_and_Independence_in_Iran_Book_1.docx%23_Toc83392875
file:///C:/Users/Siamak/Documents/Iran/Publication/Docx/Books/Struggle_for_Freedom_and_Independence_in_Iran_Book_1.docx%23_Toc83392876
file:///C:/Users/Siamak/Documents/Iran/Publication/Docx/Books/Struggle_for_Freedom_and_Independence_in_Iran_Book_1.docx%23_Toc83392877
file:///C:/Users/Siamak/Documents/Iran/Publication/Docx/Books/Struggle_for_Freedom_and_Independence_in_Iran_Book_1.docx%23_Toc83392878
file:///C:/Users/Siamak/Documents/Iran/Publication/Docx/Books/Struggle_for_Freedom_and_Independence_in_Iran_Book_1.docx%23_Toc83392879
file:///C:/Users/Siamak/Documents/Iran/Publication/Docx/Books/Struggle_for_Freedom_and_Independence_in_Iran_Book_1.docx%23_Toc83392880
file:///C:/Users/Siamak/Documents/Iran/Publication/Docx/Books/Struggle_for_Freedom_and_Independence_in_Iran_Book_1.docx%23_Toc83392881
file:///C:/Users/Siamak/Documents/Iran/Publication/Docx/Books/Struggle_for_Freedom_and_Independence_in_Iran_Book_1.docx%23_Toc83392882
file:///C:/Users/Siamak/Documents/Iran/Publication/Docx/Books/Struggle_for_Freedom_and_Independence_in_Iran_Book_1.docx%23_Toc83392883
file:///C:/Users/Siamak/Documents/Iran/Publication/Docx/Books/Struggle_for_Freedom_and_Independence_in_Iran_Book_1.docx%23_Toc83392884
file:///C:/Users/Siamak/Documents/Iran/Publication/Docx/Books/Struggle_for_Freedom_and_Independence_in_Iran_Book_1.docx%23_Toc83392885
file:///C:/Users/Siamak/Documents/Iran/Publication/Docx/Books/Struggle_for_Freedom_and_Independence_in_Iran_Book_1.docx%23_Toc83392887
file:///C:/Users/Siamak/Documents/Iran/Publication/Docx/Books/Struggle_for_Freedom_and_Independence_in_Iran_Book_1.docx%23_Toc83392888


   
 4۱۲ .......................................................................................................... اصل عدل 

 4۱9 ......................................... ( ی هفت امام ۀع ی)ش ان یباطن ای  هیّسبَع  ا ی  هیلیاسماع

 4۲3 .......................................................................... ی رانیو روشنفکران ا  ی لیجنبش اسماع

 4۲8 ................................................... ران یو حسن صبّاح در ا ینزار  انِیلیاسماع

 43۰ ............................................................. هیل یاسماع دی از اصول عقا  یاپاره

 433 ..................................................................................................... رابطه با فلسفه 

 435 .......................................................................... ی لیاسماع ی ها سازمان

 436 ..................................................................................................... ی سازمان نظام

 436 .....................................................................................................انیسازمان فدائ

 44۱ ............................................. مغولان   یلایدر دوران است انی ع ی و ش ی گریع یش

 449 .................................................................. ( یع ی ش ی گری)غال عهیغُلّاة ش

 456 .................................. ران ی ا خیعِرفان و تصوّف و نقش آن در تار

 457 ......................................................... و تصوّف کدام است؟  ستیعِرفان چ

 459 .................................................................................. ست؟ یک ی صوف

 46۱ ................................................................................................................ عشق

 46۱ ........................................................ کجاست؟  قلب که قرارگاه "عشق" است در   ایدل  نیا

 46۲ ....................................................................... " است؟ میو چرا "نازا و عق ست یعلم  چ 

 464 .................................................................... منشاء تصوّف از کجاست؟

 465 ...................................................... شد؟  دایچرا و چگونه پ  یتصوّف اسلام

 467 ................................................................................. رانیتصوّف در ا

 475 ................................ کردند؟یگفتند و چرا مردم از آنها استقبال میچه م  هیصوف

 483 ...................................... آن گفته شده است ۀوحدت وجود و آنچه دربار یۀنظر

 5۰5 ................................................ بعد از حمله مغول  عیتصوّف و تش  یوستگیپ

 5۱5 ................................................................................... هیّجنبش حروف 

file:///C:/Users/Siamak/Documents/Iran/Publication/Docx/Books/Struggle_for_Freedom_and_Independence_in_Iran_Book_1.docx%23_Toc83392894
file:///C:/Users/Siamak/Documents/Iran/Publication/Docx/Books/Struggle_for_Freedom_and_Independence_in_Iran_Book_1.docx%23_Toc83392896
file:///C:/Users/Siamak/Documents/Iran/Publication/Docx/Books/Struggle_for_Freedom_and_Independence_in_Iran_Book_1.docx%23_Toc83392897
file:///C:/Users/Siamak/Documents/Iran/Publication/Docx/Books/Struggle_for_Freedom_and_Independence_in_Iran_Book_1.docx%23_Toc83392899
file:///C:/Users/Siamak/Documents/Iran/Publication/Docx/Books/Struggle_for_Freedom_and_Independence_in_Iran_Book_1.docx%23_Toc83392902
file:///C:/Users/Siamak/Documents/Iran/Publication/Docx/Books/Struggle_for_Freedom_and_Independence_in_Iran_Book_1.docx%23_Toc83392903
file:///C:/Users/Siamak/Documents/Iran/Publication/Docx/Books/Struggle_for_Freedom_and_Independence_in_Iran_Book_1.docx%23_Toc83392905
file:///C:/Users/Siamak/Documents/Iran/Publication/Docx/Books/Struggle_for_Freedom_and_Independence_in_Iran_Book_1.docx%23_Toc83392906
file:///C:/Users/Siamak/Documents/Iran/Publication/Docx/Books/Struggle_for_Freedom_and_Independence_in_Iran_Book_1.docx%23_Toc83392910
file:///C:/Users/Siamak/Documents/Iran/Publication/Docx/Books/Struggle_for_Freedom_and_Independence_in_Iran_Book_1.docx%23_Toc83392911
file:///C:/Users/Siamak/Documents/Iran/Publication/Docx/Books/Struggle_for_Freedom_and_Independence_in_Iran_Book_1.docx%23_Toc83392912
file:///C:/Users/Siamak/Documents/Iran/Publication/Docx/Books/Struggle_for_Freedom_and_Independence_in_Iran_Book_1.docx%23_Toc83392913
file:///C:/Users/Siamak/Documents/Iran/Publication/Docx/Books/Struggle_for_Freedom_and_Independence_in_Iran_Book_1.docx%23_Toc83392914
file:///C:/Users/Siamak/Documents/Iran/Publication/Docx/Books/Struggle_for_Freedom_and_Independence_in_Iran_Book_1.docx%23_Toc83392915
file:///C:/Users/Siamak/Documents/Iran/Publication/Docx/Books/Struggle_for_Freedom_and_Independence_in_Iran_Book_1.docx%23_Toc83392916


   

 5۲۰ .............................................................................. ی الّله نعمت ۀقیطر

 5۲۲ ....................................................................... ( هیّ)نوربخش ان ینوربخش

 5۲6 ....................................................................................... ان یمُشَعشَع 

 

  

file:///C:/Users/Siamak/Documents/Iran/Publication/Docx/Books/Struggle_for_Freedom_and_Independence_in_Iran_Book_1.docx%23_Toc83392917
file:///C:/Users/Siamak/Documents/Iran/Publication/Docx/Books/Struggle_for_Freedom_and_Independence_in_Iran_Book_1.docx%23_Toc83392918
file:///C:/Users/Siamak/Documents/Iran/Publication/Docx/Books/Struggle_for_Freedom_and_Independence_in_Iran_Book_1.docx%23_Toc83392919


   





 

 
 
 
 
 

 ی  گذشته است و درس حال تاریخ آئینه

 پیشگفتار 
 

 ها کشید این ملت زار  چه ذلّت
 دریــغ از راه دور و رنـج بسیار  
 میرزادۀ عشقی 

 

 
سال که همواره گذرگاه حوادث بوده و سرزمین ما کشوری است به اندازۀ تاریخ جهان کهن   

ایران نشان میهست. نیم تاریخ  به  این کشور و مردمش سیلابنگاهی  و دهد که  های عظیم 
، بارها در معرض هجوم و استیلای بیگانگان قرار گرفته و دستخوش  هولناکی را از سر گذارنده

اند و در فواصلی که بیگانگان امکان و یا مجال تجاوز به بار شدههای مصیبتکشتارها و ویرانی
به یاری یکدیگر    - های خودی  اللّه و آیت  ها هلّالاند، ظّلایران را نداشته کار   -به تنهایی و یا 

 اند.  سازی کشور و کشتار مردم آن را به دست گرفتهگری و ویرانغارت
اند ایران و ایرانی را که سرسخت و کن نتوانستههای بنیانهای سهمگین و سیلاباما طوفان   

. ایرانیان پس  ها استوار ایستاده، از پای درآورنداستوار چون آزاده سرو در برابر حوادث و سختی
استه، ذات ملی خود را نجات داده، دراز مانند سروی سرافراز به پا خ از مدت زمانی نه چندان  

 اند.  ها را آباد نموده و مدنیت جدیدی برای خود فراهم ساختهویرانی
دروغ    از  استفاده  با  روحانی  لباس  در  شیّادانی  است که  سال  چهل  مدت  پردازی، اکنون 

سال  با دین و مذهبِ مردم، سرنوشت این کشور کهن  های خود و بازیگریکاری و حیلهفریب
آفرینند؛ آنچنان  را به دست گرفته و هر روز بحران و مشکل جدیدی برای ملت ستمدیده ما می

هایشان کشور در آستانۀ ورشکستگی کامل قرار بخشیها و حاتمگریها، غارتکه در اثر دزدی
 گرفته است. 



کاپوی                                                                                                                                ۱۰ ایرانیان در ت

 آزادی و استقلال 

   

می    تجربه  را  دیگری  آزمون  ایران"  "قُقنسُ  شعور اینک  آهستۀ  و  دشوار  زایش  چراکه  کند. 
اجتماعی و سیاسیِ نسلی که نامزد تخدیر و تحمیق مذهبی و بازگشت به هزار و چهارصد سال  

کشید. کار تا ظهور امام زمان فراهم شود، زیاد طول ن قبل بود تا زمینۀ حکومت دستاربندان دغل
استه و حکومت خودکامگانی را که به هیچ دین و مذهبی اعتقاد  هم اکنون نسل جوان به پا خ 

 میشود  اند، زیر سؤال برده است. واقعی ندارند، اما خود را با نقش و نگار دینی آراسته
ناپذیر در صدد آنست که با شناختن تاریخ دقیق و صحیح این نسلِ به پا خاسته با عطشی سیری   

بداند که در این مدت چهل سال بر سر   -های جعلی حکومتی  به دور از تاریخ  -ملت خویش  
 ملتی که جهت کسب آزادی و استقلال قیام کرده بود چه آمده است. 

شود و حافظه گم و گور میتاریخ برای ملت مانند حافظه برای فرد است. همانگونه که فرد بی    
تواند بدون مفهوم گذشته از عهدۀ حال یا آیندۀ  رود، ملت نیز نمیداند کجا بود و کجا مینمی

 خود برآید.  
احوال عصر     فهم درست  است،  زمان گذشته  نتیجۀ منطقی  زمان حال  است که  راست  اگر 

های گذشته آنچه را در پیدایش  ها وقتی ممکن است که از جزئیات رویدادحاضر از روی گذشته
زمان حال نقش قاطعی نداشته است بتوان کنار نهاد و رابطۀ گذشته و حال را در توالی علت و 

 معلولی حوادث ردّیابی کرد.  
تر و اشتباهی  آموزی از آن به عملکرد درستنظر به اینکه آشنائی صحیح با تاریخ کشور و تجربه    

های دور بکشانیم و از آن مان را به گذشتهدهد، ما بر آنیم که حافظۀ تاریخی ملتکمتر جهت می
مند شویم، باشد که به مدد آگاهی بر آنچه بوده و گذرد بهرهبرای فهم و درک آنچه در کشور می

 افکنیم. مان را پیرود، اساس بودن و شدنهستیم و هرآنچه که بر ما رفته است و می
نگاری به معنای عامّ کلمه نیست، بلکه گزارش کوتاهی است از تلاش و ها تاریخاین یادداشت  

بهره و  استقلال  و  آزادی  راه  در  ایران  مردم  درستکاپوی  از  پراتیک  یابی  سود  به  تاریخ  های 
 انقلابی روز.

دانیم که صادقانه به تحقیق در تاریخ ایران پرداخته  در این کار ما خود را وامدار همۀ کسانی می    
اند و ما  مصون داشته  -که خواستۀ تمام خودکامگان است    -و آنرا از گزند جعل و تحریف  

 ایم با استفاده از حاصل دسترنج آنها این مجموعه را فراهم کنیم.  توانسته



کاپوی آزادی و   ایرانیان در ت

 11                                                                                                                               استقلال

ها  گمان سدّ خودکامگی دینی نیز روزی شکسته خواهد شد، از اینرو تشخیص و تعیین راهبی    
تحقّق خواستو شیوه ملتهای  میهنی  و  ملی  آرزوهای سرکوب شدۀ  و  اکنون ها  هم  از  مان 

به  دیگر  یکبار  اجتماعی  عدالت  و  استقلال  آزادی،  رهروان  تا سیل خروشان  است،  ضروری 
 بیراهه نیفتد. 

حزنما کوشیده    سرگذشت  آفتایم  جامعۀ  دردناک  و  چشمان انگیز  برابر  در  را  خویش  زدۀ 
پرده بگسترانیم. با این اکنون پا به میدان سرنوشت گذارده است رکُ و بیکنجکاو نسلی که هم

آزادی، استقلال و عدالت  راه  از خوراک فکری مبارزان  باشیم بخشی  توانسته  اگر ما  هدف، 
شده سیاست  میدان  وارد  را که  درساجتماعی  به  را  آنها  جدیّ  توجه  و  تأمین کنیم  و اند  ها 

 مان جلب نمائیم، احساس سربلندی و افتخار خواهیم کرد.  بهای تاریخهای گرانتجربه
  
  

 پیام رهائی گروه  
  



کاپوی                                                                                                                                ۱۲ ایرانیان در ت

 آزادی و استقلال 

   

 
 



 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 عصر ساسانی ایران در 
 

 
 
 
 
 
 

  



کاپوی                                                                                                                                ۱4 ایرانیان در ت

 آزادی و استقلال 

   

 
شاهنشاهی بزرگ ایران باستان، پنج قرن و نیم پس از سقوط سلسلۀ    سلسلۀ ساسانیان، دوّمین   

آثارعظیم هنری   هخامنشی به وجود آمد. امپراتوری ساسانیان به علت دارا بودن تمدّن درخشان و
های بزرگ در جنگ با روم و نقش عظیمی که در تکوین ملّیت و فرهنگ ایرانی  و ادبی و پیروزی

 داشت، ایران را در مرکز چهار کانون اصلی تمدّن جهان باستان قرار داد.  
"این امپراتوری مدتّ چهار قرن پلِ مبادلاتِ فکری شرق و غرب بود و از این راه تعادلی بین    

هم بطور عمقی با یکدیگر  و چهار تمدّن بزرگ ]چین، هند، ایران و بیزانس[ که هم در ظاهر
 ( ۱)تفاوت داشتند، پدید آورده بود که از آن دیگر نظیری در تاریخ دیده نشد."

م.( هرگز میراث  ۶۵۲-۲۲۶دورۀ فرمانروایی ساسانیان که قریب چهارصد سال دوام یافت )    
که پس  تاریخی هخامنشیان را به دست فراموشی نسپرد، بلکه آن را حفظ کرده ارتقا داد؛ چنان

 از شکست آن سلسله و غلبۀ تازیان بر ایران، درونمایۀ "تمدّن اسلامی" را تشکیل داد.
بنیانگذار سلسلۀ ساسانیان اردشیر بابکان بود. وی "بر خلاف هخامنشیان که تسامح را وسیلۀ     

شمردند، استقرار یک آئین رسمی و اتحّاد بین گون میضروری برای ادارۀ کشوری با اقوام گونه
که چنان  (  ۲) دید."دین و دولت را در وجود شخص فرمانروا شرط لازم برای وحدت و تمرکز می

ای که به دستور اردشیر مأمور گردآوری اَوستا و برگرداندن آن از مؤبد بلند پایه  (Tansar)تنسر  
نویسد: "حکومت با دین یکی است لهجۀ پهلوی اشکانی به لهجۀ پهلوی ساسانی شده بود، می

 (3) کند."و دین است که بر مردم حکومت می
بر این اساس، اردشیر آئین زردشتی را دین رسمی ایران اعلام نموده پیوند میان حکومت و      

 دین را برقرار ساخت و بدین ترتیب شاهان ساسانی پشتوانۀ الهی یافتند. 

 
 پاریس، سوربن  ،۱383فروردین   ۲۲همایش  ا،شجاع الدین شف،  بازیابی فرهنگی و فرهنگنامۀ ایرانی ۱
 ، دکتر عبدالحسین زرّین کوب  ۱روزگاران جلد  ۲
است بزرگ  ای مجموعه= ( Dinkart)  دینکرد(حضورایران در جهان اسلام، احسان یارشاطر به نقل از دینکرد.  3

به زبان پهلوی تألیف آذر فرنبغ شامل اطلاعات مربوط به قواعد و اصول آداب و رسوم و روایات و تاریخ و  
   دهخدا( نامۀلغت ادبیات زرتشتی. 



کاپوی آزادی و   ایرانیان در ت

 15                                                                                                                               استقلال

بعضی     نوشتۀ   خلاف  بر  عرب،  استیلای  از  بت(۱) پیش  نه  ایرانیان   نه ،  و  بودند  پرست 
)سورۀ   .پرست؛ بلکه آئین زرتشتی دین آنها بود، که قرآن آن را دین توحیدی شناخته استآتش

 (۲) (۱7حج آیۀ 
"دین زرتشت یکتاپرستی ناقص است. در این دین ایزدان بسیار وجود دارند، ولی میتوان گفت    

ها[  و درعین حال  که همۀ آنها تجلّیات ذات مزداه ]اهورامزدا یا مزداه = خدای بزرگ آریائی
مجریان ارادۀ اویند که یگانه "خواست خدائی" است. ثنویّت و دوگانگی این دین یک امر ظاهری  
پایان   پیروزی گوهرنیک  به  اصل جهانی(  )دو  بد  و  نیک  گوهر  دو  بین  نبرد  نیست، چه  بیش 

را مزدا به  خواهد یافت. در این نبرد عظیم انسان نیز تکلیفی خاصّ دارد، و در مقام همرزم اهو
    (3) رساند."پیروزی گوهرنیک یاری می

داند، بلکه  دوست و  یاور "اَوِستا ]کتاب دین زرتشت[  خداوند را زورگویی خود کامه نمی   
اساساً منظور از آفرینش انسان یاوری او به خداوند برای غلبه بر اهریمن  شناسد، وها میانسان

بوده است. بنابراین قدرت مطلقۀ خداوند بالفعل نیست، بلکه بالقوه است و با همکاری انسان 
 دین زرتشتی دین صلح و آشتی است، نه دین زور و شمشیر. (4)شود."این قوه به فعل تبدیل می

 
پرست بودند". صفحۀ  قبل از اسلام بیشتر ایرانیان بت " نویسد: کشف الاسرار" می"  خمینی در کتاب  اللهّ آیت  ۱

   ، تاریخ چاپ ندارد.۱8
اِنَّ الَّذينَ آمَنُوا وَ الَّذينَ هادُوا وَ الصَّابِئينَ وَ مجوس" در ردیف اهل کتاب ذکر شده است: " در قرآن کریم  ۲

  آیۀ   حج  سورۀ) ءٍ شَهيدٌ کُلِّ شَيْ وَ الْمَجُوسَ وَ الَّذينَ اَشْرَکُوا اِنَّ اللَّهَ يَفْصِلُ بَينْهَمُْ يَوْمَ الْقِيامةَِ اِنَّ اللَّهَ علَي النَّصاري
  تحصیلی راهنمائی دوّم  سال درسی  کتاب  حتی  که است   روشن  چنان  تاریخی  سیر بر  نظر از  موضوع گویا" (.۱7

نیافته و در آن   آنرا  انکار  امکان  سهواً  یا عمداً ( است   گذشته  اسلامی سانسور  غربال از  طبعا که)  [۱3۶۰] امسال
پیامبر بزرگ  به دین اسلام بگروند دین زرتشتی داشتند. زرتشت که آن ان پیش ازیایران" عیناً چنین نوشته است: 

   ایرانی است که مردم را به راستی و پاکی و پیکار با پلیدی و بدی فراخوانده و کار و کوشش را تشویق کرده است.
  اثرترین رود و شاید قدیممیکتب عالم به شمار ترین  کتاب مقدس زرتشتیان اَوِستا نام دارد که یکی از قدیم

توانیم گذشتۀ  میاست درخشان که در آن ای ئینهآکتوب قوم ایرانی باشد. اوستای کنونی با همۀ پراکندگی آن م
به روزگاران بسیار کهن مردمی در   بینیم کهمی بینیم و باز شناسیم. در این آئینسرزمین و نیاکان گرامی خویش را ب 

کتاب   -  زندگی و غرور آزادگی داشته اند" پاک و دلی سرشار از شورای که اندیشهاند زیستهمیاین مرز و بوم  
"،  در پیکار اهریمن  -ایران در چهار راه سرنوشت " به نقل از کتاب۲8و   ۲7درسی دوم راهنمایی صفحات 

  ۴۰و  39نوشته شجاع الدین شفا، صفحات  ۱3۶۰چاپ پاریس 
 ۱۶، صفحۀ ۱38۲ایران در زمان ساسانیان، پروفسور آرتور کریستنسن، ترجمه رشید یاسمی، چاپ سوم  3
 ۴۲۵، صفحۀ فر ثاقب مقالۀ ایران باستان و هویت ایرانی، مرتضی  ، هویت، ملیت، قومیت  -ایران  4



کاپوی                                                                                                                                ۱6 ایرانیان در ت

 آزادی و استقلال 

   

کند نه بر اساس ترس و  "زرتشت رابطۀ انسان با اهورامزدا را بر پایۀ دوستی و رفاقت بنا می   
از دوست خود طلب یاری   از خداوند، به همان گونه  که  او  عذاب دوزخ و اطاعت محض. 

 ( ۱) طلبد، اطاعت از اهورامزدا توام با عشق و احترام است."کند،  استمداد میمی
"در آیین زرتشت، اهورمزدا، برخلاف دیگر خدایانِ مورد پرستشِ مردمِ زمان، طالب قربانی      

 (۲)نمایی واعمال زور و خشونت برای جلب پیروان بیشتر نیست ..."و رشوه و یا خواهان قدرت
به هم پیچیده از خاک سر به در کردند و کم کم چهرۀ  بشری    "آدمی همچون دوساقۀ ریواسِ 

دهد گاو "و نخستین یارانی که اهورامزدا به نخستین آدم می (3)یافتند و روح درشان دمیده شد."
بُنه نگهبانی   برای  است  سگ  و  زراعت  برای  روستایی."(  4) است  زندگی  از   (5) و  "دامپروری 

ها و  ستارِ اسب بود ... سگ چندان در مراقبت گلهوجستۀ ایرانیان بود، هر ایرانی دُکارهای بر
 (6)شمردند."ها سودمند بود که ایرانیان آن را حیوان مقدّسی میخانه

زرتشت می    نماید، آیین  گندم کاشت  مقدار  "بیشترین  است که  انسان کسی  والاترین  گوید: 
کند، کسی که زمین خشک را آب دهد و ها را بکارد و بیشترین درخت غرس  بیشترین سبزی

گوید: "کسی که تخم زراعت و می  ".اتلاق( را خشک و قابل کشت نمایدزمین پر رطوبت )ب
کارد  و  پاداش  چنین  کس  با صد دعا  و عبادت  پاشد، تخم سعادت و درستکاری میمی

لذا در   (7) یکسان  و از هزار بار ادای مراسم مذهبی و صد هزار بار قربانی نیکوتر خواهد بود."
فرمان دینی،  و مشاجرات  عبادات  بحرانمیان  و  و خارجی، های دولتی، جنگها  داخلی  های 

ها  کاشتند، گلهساختند، زمین را میصبری وسایل تقویت دولت و معابد را فراهم میمردم با بی
ورزیدند. زراعت یک وظیفه دینی بود:  چراندند، به هنرهای دستی و داد و ستد اشتغال میرا می

هرزه، حاصلخیز ساختن  و گیاهان  آفات  نابود ساختن  زمین،  بیابان، کشتکاری  "آباد ساختن 

 
   ۱۶۵ ب، صفحۀ  - و انسان خدا را آفرید، دکتر الف  ۱
 ۱7۱همان، صفحۀ  ۲
 ۱۶۲ ۀهاشم رضی، صفح، ادیان بزرگ جهان  3
 اموال و دارایی =   بنُه 4
 ۲۶3 ۀغلامرضا انصاف پور، صفح  ،تاریخ زندگی اقتصادی روستائیان 5
 ۲37تاریخ تمدن، ویل دورانت، عصر ایمان بخش اول، صفحۀ  6
 ۶۰۴غلامرضا انصاف پور، صفحۀ  ،تاریخ زندگی اقتصادی روستائیان 7



کاپوی آزادی و   ایرانیان در ت

 17                                                                                                                               استقلال

از کارهایی بود که فتح نهایی اورمزد را بر اهریمن   -اراضی بایر، استفاده از رودها برای آبیاری  
 (۱) کرد."تأمین می

به گفتۀ زرتشت، "هر کس چیزی خُوردَ که از کار و کوشش خود به دست نیاورده باشد، چنان    
 ( ۲)خورد."نماید که سر دیگری را در کف گرفته و مغز آن را می

کسی را نیک آفریده، در لوح ازلی سرنوشت   گفت: "خداوند نه کسی را زشت ونهزرتشت می   
کسی ثبت نشده است، نه قلم به بدی کسی پیش از تولّدش رقم خورده و نه نیکی و رستگاری  

بلکه در جهان راه نیک هست و راه بد وجود دارد" ... "با اندیشۀ روشن بنگرید، میان این   -او 
از میان این دو، کسی که خواهان رستگاری  دو آئین خود تمیز دهید و راه را انتخاب نمایید ...  

"آنچه را بشنوید به عقل صحیح  و منش پاک و روشن (   3)است، باید نیک را برگزیند نه زشت را"
 (4) سنجیده، آنگاه بپذیرید."

 در آئین زرتشتی "هر آدمی فردی بود که با قدرت تعقل آفریده شده بود و بنابراین از توانایی   
تشخیص و انتخابِ آزادانۀ راهی که باید در میان خیر و شرّ، و نور و ظلمت برای خویش برگزیند،   
آنچه   و  داشت؛  نیز  مسؤولیت  داشت  آزادی  مورد  این  در  اندازه که  همان  به  و  بود  برخوردار 

تا یاور طلبید این بود که وی در این گزینش، راه راستی و نکویی را برگزیند  می آفرینندۀ او از وی
با   باید  و  است  در جریان  تاریکی  و  روشنایی  میان  پایان جهان  تا  که  باشد  درنبردی  خداوند 

 (5) پیروزی نهایی فروغ بر ظلمت پایان یابد."
فلسفی در     بدین ترتیب، آئین زرتشت "اعتقاد به دو مبدأ خیر و شرّ را ... همچون راه حلّ 

باشد،  مقابل  وحدت گرایی جبرانه که نفی مسؤولیت و تسلیم به یک ارادۀ مرموز لازمۀ آن می
ارائه کرد و از لحاظ اخلاق هم مسؤولیت فردی نسبت به اعمال خویش و هم احساس اعتماد  

در حالی که بعد از اسلام به مردم   (6) شرّ به انسان الزام و تعلیم کرد." نفس را در تمیز خیر و   به
انتخابی که میآموخته می و  است  تعیین شده  او  برای  پیشاپیش  آدمی  "سرنوشت  کند  شد که 

 
 ۲37تاریخ تمدن، ویل دورانت، عصر ایمان بخش اول، صفحۀ  ۱
 ۲۱۲، صفحۀ مرتضی راوندیسه جلد در یک جلد،   تاریخ تحوّلات اجتماعی ۲
 ۶8، صفحۀ ادیان بزرگ جهان، هاشم رضی  3
 ۲۱3، صفحۀ مرتضی راوندیسه جلد در یک جلد،   تاریخ تحوّلات اجتماعی 4
   ۲7تولدی دیگر، شجاع الدین شفا، صفحۀ  5
 ۲7۲، دکتر عبدالحسین زرّین کوب، صفحۀ ۱روزگاران جلد  6



کاپوی                                                                                                                                ۱8 ایرانیان در ت

 آزادی و استقلال 

   

انتخابی است که قبلاً برایش خواسته شده است و خود او در مورد آن اختیاری ندارد ... خدا  
"و همین دوگانگیِ    (۱) کند."بخشد و هر کس را که بخواهد ذلیل میهرکس را که بخواهد عزت می

ما قبل اسلامی و ایرانِ مسلمان در ارتباط با نوع رابطۀ   ها در میان اندیشۀ سنّتی ایرانیِبرداشت
انسان و خدا و در زمینۀ حدود اختیار آدمی در ارتباط با آفریدگار او، خمیر مایۀ اصطکاک هزار 

 (۲)سالۀ فرهنگ پارسی با فرهنگ مذهبی سامی است."
کرد؛ به نوشتۀ ابوریحان بیرونی، "کفّارۀ روزه بودن برای  آئین زرتشتی روزه داشتن را منع می   

از قوتّ انسان  آنان روزه  ... زیرا به عقیدۀ  نفر را سیر کند  پارسیِ زرتشتی این است که چند 
 (3) توانست به هرمز ]اهورامزدا[ وبه آفرینش خوب کمک کند."کاست و او کمتر میمی
به خاطر جلب توجه و      زرتشت با قربانی کردن چهارپایانی که در زندگی مردم مفید بودند، 

رضایت خداوند مخالف بود، بر عکس نابود کردن جانورانی را که برای مردمان و زندگی آنها  
 نمود. آوردند تجویز میزیان به بار می

"زرتشت نخستین کسی بود که اعتقاد به رسیدگی به گناه و ثوابِ درگذشتگان، مفهوم بهشت    
و دوزخ، رستاخیز نهایی اجساد، ]پل میان بهشت و دوزخ که روز قیامت کالبدهای بر خواسته  
از گور باید از آن بگذرند[، قضاوت نهایی در سرنوشت مردمان، و زندگی جاوید برای ارواح که 

    (5)[ را تعلیم داد."( 4)  پیوندند ]و اعتقاد به ظهور سوشیانتهای خود میجسم ار بهدر روزشم

 
  ۲7و  ۲۵ شجاع الدین شفا، صفحات ، تولدی دیگر ۱
  389 همان، صفحۀ  ۲
 ۲۶۶،  ۲۶۵حسن پرنیا و عباس اقبال آشتیانی، صفحات ،  یران ازآغاز تا انقراض قاجاریهتاریخ ا 3
در اوستا مکرّراز  " فارسی،   المعارفدایرةسوشیانت زرتشتیان مثل مهدی موعود مسلمانان است." " 4

یی نام برده شده که در آخرالزمان بروز کنند و غالباً از آخرین سوشیانت که پس از ظهور او قیامت  هاسوشیانت 
 خواهد بود." لغتنامه دهخدا 

 ۱38۱، تهران 9۴صفحۀ  حضورایران در جهان اسلام، احسان یارشاطر، 5



کاپوی آزادی و   ایرانیان در ت

 19                                                                                                                               استقلال

های گستردۀ دانشمندان در بارۀ تاریخ مذاهب، تقریباً تمام معتقداتی که در  "بر اساس بررسی   
بالا ذکر شد از آئین زرتشت به آئین یهود راه یافته و ادیان مسیحیت و اسلام نیز در این باره از 

 (۱)اند. بدین ترتیب آئین زرتشت در قلمرو ادیان نقش جهانی داشته است."آئین یهود مایه گرفته
نامند، و بر پایۀ چنین نظر نادرستی  پرست میعمد، زرتشتیان را آتشبعضی به اشتباه یا به     

تنور گرم و  نامعقول چهارشنبه   نویسند: "سنّتمی است  که سوری و جشن سده و سوگند به 
پرستی[ شود، از بقایای همان اصول ]آتشکه امروز گاه و بیگاه شنیده و دیده می   آفتاب و چراغ

نظر دین زرتشتی، آتش به عنوان مظهر نورانیت الهی مورد تقدیس است  که از حال آن  (۲) است."
یزدان می را عطیّه  آتش مقدس  "زرتشت  پرستش.  نشانی  نه  و  قدّوسی  رمز  آنرا یک  و  شمارد 

ها و اصول ارزشمند آئین زرتشتی اینکه یکی دیگر از آموزش  (3) داند."بها از اهورامزدا میگران 
ناپسند می اهریمن و عملی  را کردار  به شادی و شادمانی دعوت  گریه و مویه  را  داند و مردم 

 .(4) کندمی
اطلاعی کامل از فرهنگ  توزانه نسبت به فرهنگ و اندیشۀ ایرانی با بیامّا "وقتیکه دشمنیِ کینه   

ایرانیانِ باستان، عدم آشنائی مطلق با متون مذهبی ایرانِ کهن توأم گردد، اظهارنظرهایی نظیر 
 کند:  خمینی در مورد آئین ایرانیانِ باستان ایجاد شگفتی نمی اللّهآیت فتاوی ذیل از جانب

مجوسِ     آتش  (5) "زردشت  بیمُشرکِ  ناپاکانِ  تخم  را  خداپرست پرست  پاک  مرد  آبرو، 
 خوانند."   می

 
ش و مقام  به نظر کاردینال فرانتس کونیگ، اسقف اعظم اتری" ،۱۶بازیابی فرهنگی و فرهنگنامۀ ایرانی، صفحۀ  ۱

ی عیسی و محمّد را درک کند ناگزیر باید سفر خویش را از  ها"هر کس بخواهد آئینبسیارعالیرتبه واتیکان،
 ۱7همان کتاب، صفحۀ شت آغاز کند."قلمرومذهبیِ زرت

پرستش آتش که در آغاز به جهت روشنی به عنوان مظهر نورانیّت الهی مورد تقدیس بوده، در اذهان مردم  ..." ۲
رواج گرفته، و برای دفع هر گزند و شرّی خود را  "  هاآتشکده" و بنای (Fire Worshipپرستی )-رسوخ کرده و آتش

ی و جشن سده و سوگند به تنور گرم و آفتاب وچراغ که امروز  ر سودر پناه آتش میگرفتند. سنّت نامعقول چهارشنبه
شود از بقایای همان اصول است". اسلام و عقاید و آراء بشری یا جاهلیت  میگاه و بیگاه در ایران شنیده و دیده 

]بی جهت نیست که پاسداران جهل و شب پرستی همه ساله  - ۱3۴۶، تهران 3۵و اسلام، یحیی نوری،صفحۀ 
 بر میخیزند[.  -که یک سنت ملّی است  -به ستیز با مراسم چهار شنبه سوری  

 ۱37۵، تهران ۶3۴حکمت، صفحۀ   اصغرعلیناس، ترجمۀ  بی. جان  تاریخ جامع ادیان، 3
  ۴۲اوستا، هاشم رضی، صفحۀ  4
 ی جوس = زرتشتمَ 5



کاپوی                                                                                                                                ۲۰ ایرانیان در ت

 آزادی و استقلال 

   

های فارس و پیروان زردشت و مزدک برخاسته خاموش شود، "باید این آتش فتنه که از آتشکده   
ها دامن به آتش آتشکدۀ مجوسانِ مشرک زده و شما را وگرنه خواهیم دید که مشتی از این زباله

 کنند."   (۱) دعوت به آئین گَبران
 گین بیرون آورد، جز فتح اسلامی؟"  نپرستی و شِرک مجوسیّتِ ن"ایران را کی از ننگ آتش   

   ۲3۰و  ۵9، ۱8، ۱۱الاسرار، صفحات کشف
 
خبران آئین شرک  "برای روشن شدن این که آئین باستانی ایرانیان طبق ادعای دشمنان یا بی   

هائی از سرودهای مذهبی "اوستا" و عکس بر یکتاپرستی تکیه داشته است، به نمونهبوده یا به
 کنیم:  سایر متون مقدس زرتشتی اشاره می

"پرسید زرتشت از اهورا مزدا که ذات تو چیست و در چه پیکری؟ و جایگاهت کجاست؟    
یابم و پایان که پیکر مادی ندارد. همه را میهمتا است و فروغی بی فرمود: ذات من یکتا و بی

شوم. در فروغ ابدی و در دل پارسیان و در کوچکترین ذرّات جهان آفرینش  بینم، امّا دیده نمیمی
 مکان دارم. هر کس که پیرو پندار نیک و گفتار نیک و کردار نیک باشد، به من نزدیک است."   

 ۶3بند  ۴۲اوستا، فصل 
 
"من بر این دین یکتاپرستی پایداری کنم و هرگز از آن روی نگردانم، نه به خاطر زندگی خوشتر    

و عمر درازتر و نه برای توانگری و سالاری، و اگر واجب آید که این تن و جان را در راه آفریدگار  
 یکتا نثار کنم بدین راه استوارم."

 سرود زرتشت از یشت آذرمهر اسپندان 
 
 در این زمینه دو نقل قول از شاهنامه نیز شایسته است:    

 پـــرستیدن  ایــزدی بـــود  کیـــش    "نیا را بــهی بود آئیـن به پیش  
 پـــرستنـدۀ  پــاک  یـزدان  بُــدنــد   مپنــدار کاتش پــرستان بُدند  
 که مر "کعبه" را مسلمین این زمان    نیایشکــده داشتنــد آن چـنان  

 
 گَبْر = کافر  ۱



کاپوی آزادی و   ایرانیان در ت

 21                                                                                                                               استقلال

 که دانیم دادار کیهان یکـــی است."   زما بر زدین کهن ننگ نیست 
 _________ 

 
 که او داد  آتـش، هــوا،  آب و خاک    "ستایش مکـن جـز به یـزدان پاک   
 که آن برترین "ایزدی بخشش" است   شما را خور و گرمی از آتش است 
 ـد تابناک"  ــه آتـش کنــکـه شــب را ب  بــه پیشش ستائیــد یــزدان پــاک  

 
که مبتنی بر اصول ثنویت )دو مبداء خیر   -ساسانیان آئین زرتشتی را    گرچه بنیانگذار سلسلۀ   

داند  و شرّ( است و آدمی را میدان برخورد دو نیروی متضادّ و در نتیجه او را در انتخاب آزاد می
دین رسمی ایران اعلام کرد، لیکن شاهان ساسانی برای حفظ و تقویت قدرت مرکزی خود    -

گرایی جبرانۀ مذهبی را، که نفی مسؤولیت و تسلیم به یک  کوشیدند با تلاش چند قرنی وحدت
می آن  لازمۀ  مرموز  با  ارادۀ  دهند  نشان  هِرمی  به شکل  را  و جامعه  بقبولانند؛  مردم  به  باشد، 

و از   - دررأس هرم قرار دارد و تودۀ مردم در قاعدۀ آن  (  ۱) حکومت بهتران که شاه با فرّه ایزدی
 .(3) استوار سازند (۲) این راه "تمرکز دولتی" را بر پایۀ عقیدۀ مذهبیِ زِروانی

"جامعۀ ایرانی در عصر ساسانیان بر دو رکن خون و خاک ]خانواده و مالکیت[ استوار بود و    
کرد. زندگی  حدود و مقرراتی معیّن ]و بسیار محکم[، نجبا و اشراف را از عامۀ مردم جدا می

زن و خدمتکار، با تودۀ مردم، یعنی طبقۀ  اشراف از جهت لباس و خوراک و مسکن و مَرکب و
دادند، قابل قیاس نبود. عظیم کشاورزان که تقریباً هشتاد درصد از سکنۀ کشور را تشکیل می

ها و حفظ اموال و حقوق ]نجبا و اشراف[ مملکتی حافظ پاکی خون خاندان  قوانین و نظامات
توانست از طبقۀ پائین به طبقه بالا قدم بگذارد و از پیشه و حرفۀ خود عدول کند  بود و کسی نمی

 
به روایت اوستا، فروغی است ایزدی، به دل هر که بتابد از همگنان برتری یابد، از پرتو این فروغ  =  فرۀّ ایزدی  ۱

تاج و تخت گردد، آسایش گسترو دادگر شود و همواره کامیاب و   است که شخص به پادشاهی رسد، شایستۀ
پیروزمند باشد. و نیز از نیروی این نور است که کسی در کمالات نفسانی و روحانی کامل گردد و از سوی خداوند 

 فرهنگ معین  -به پیامبری برگزیده شود 
کردند و او را برتر از یزدان و  میزِروان بیکران" پرستش "  که خدای واحدی را به عنوان ای فرقه=   زِروانیهّ  ۲

 گرایانه داشت. ی تقدیر هاو جنبهاند شناختهمیاهریمن 
 77۲ی سوم و چهارم هجری، دکتر علینقی منزوی، صفحات هاایراندوستی در سده مقالۀ ،  ۲هفتاد مقاله، جلد  3

 به اختصار 7۲8و 



کاپوی                                                                                                                                ۲۲ ایرانیان در ت

 آزادی و استقلال 

   

یی باشد فوق بایست خواهان درجهکس نمیهیچ( "۱) و راه و رسم و شغل جدیدی اختیار نماید."
در آن روزگار "شخص شاهنشاه در رأس تمام   (۲)گرفت."آنچه بر مقتضای نسب به او تعلق می

تشکیلات مملکتی و طبقات اجتماعی قرار داشت که نمایندۀ اهورامزدا و دارای فرّۀ ایزدی بود.  
وی "در قصری با شکوه   .شد"اش تصور نمیای فوق ارادهرسماً شاهنشاه قادرمطلق بود و اراده

مجالسی که در  پوشید. در  های زرّین مرصعّ میزیست. لباسمانند  میو با جلال و جبروتی بی
کرد" ... "مراقبت و پاسبانی این پرده  ای او را از حضّار جدا میشد پردهکاخ سلطنتی تشکیل می

داد، واگذار شده بود. هر وقت شاه اجازۀ ملاقات می  (3) باشزادگان به نام خرّمبه یکی از نجیب
کرد: زبان خود را نگهدارید، زیرا که رفت و فریاد میباش، یک نفر بالای بام میبه دستور خرّم

در برابر شاهید. در مجلس جشن و آواز نیز درباریان و اطرافیان شاه اجازۀ سخن گفتن نداشتند. 
 (4) داد."شد و به کسی اجازۀ سخن گفتن نمیپادشاه جز در موارد خاصّ در انظارمردم پدیدار نمی

فتاد و در ایافت پس از تشریفات فراوان، در برابر او بر خاک می"کسی که به حضور او بار می
 ( 5)تا شاه او را اجازۀ برخاستن دهد."ماند آن حالت می

ترین مقام روحانی  امّا اگر "شاهنشاه از رأی و راهنمایی مؤبدان مؤبد )رئیس مؤبدان و عالی   
زرتشتی( سرپیچی می دیانت  رها میدر  را  او  ایزدی  فرّۀ  را کرد،  لیاقت سلطنت  دیگر  و  کرد 

به همین جهت دوام و بقای سلطنت   (6) نداشت و این امر سلاح خطرناکی در دست مؤبدان بود."
اش  در مهار کردن مؤبدان هر پادشاه به شایستگی و جُربزۀ شخصی وی در ادارۀ کشور و توانایی

تر از مؤبد[ بستگی داشت. وگرنه به تحریک و توطئۀ  یی پائینو مُغان ]روحانی زرتشتی در درجه
 شد.روحانیون از سلطنت خلع و یا به دست نزدیکان، اقوام و یا محافظان خود کشته می

 
 ۵۴۶، مرتضی راوندی، صفحۀ ۱تاریخ اجتماعی ایران، جلد  ۱
 ۲3۲و  ۲۲8ایران در زمان ساسانیان، پروفسور آرتور کریستنسن، صفحات  ۲
 ی، اسمی دی: رشمترجم -  سن نیستی: آرتور کرسندهینو، انیدر زمان ساسان ران یا  - ، حاجب دار پرده =باش مخرّ 3

 ۴۱7 فحۀص، ۲ اپچ 
 8۴۶و  ۶۶7، مرتضی راوندی، صفحۀ ۱تاریخ اجتماعی ایران، جلد  4
   مصاحب، ذیل کلمه ساسانی، تمدن. -فارسی   المعارفدایرة 5
 8۴۶و  ۶۶7مرتضی راوندی، صفحۀ ، ۱تاریخ اجتماعی ایران، جلد  6



کاپوی آزادی و   ایرانیان در ت

 23                                                                                                                               استقلال

ای به  کس حق انتقال از طبقهشدند و هیچ"در آن زمان مردم ایران به چهار طبقه تقسیم می   
طبقۀ دیگر را نداشت. یعنی هر کس در هر طبقه و قشری که زاد باید در آن طبقه و قشر بزِیدَ تا  

 بمیرد. آن طبقات اجتماعی عبارت بودند از:
 نجبا و اشراف و درباریان و سپاهیان .1
 روحانیان )مؤبدان و مغُان( .2
 دبیران )کارکنان ادارات دولتی( .3
     روستائیان و صنعتگران .4

 شدند. بندی اجتماعی منظور نمیزمین و بردگان در طبقهدهقانان بی    
وار، به  ؛ که زمینداران و مالکین بزرگ بودند، انگلاشراف، درباریان و سپاهیاننجبا،    -  ۱   

زمین  و  بردگان، زندگی مرفه  و  با شکوهی  داشتند  و تحت حساب  دسترنج   دهقانان  بی
 کردند. حمایت شاهنشاه فرمانروایی می

زرتشتی  -  ۲     آنروحانیان  از  پس  دستگاه  ؛  در  رسمی کشور گردید،  دین  زرتشت  دین  که 
را  زرتشت  اندرزهای  و  تعلیمات  بکلّی  و  گرفتند  قرار  درباریان  و  اشراف  "در صف  حکومت 
فراموش کرده و برای حفظ پایگاه سیاسی و اقتصادی خویش به انواع مظالم و جنایات دست 

 (۱) دادند."زدند و با جمود و بیرحمی بسیار مخالفین خود را کیفر میمی
روحانیت زرتشتی "در سایۀ این قدرت روز افزونِ ناشی از اتحّاد دین و دولت، صاحب املاک     

وسیع، اوقاف پرعواید و سرمایه و تجمّل بسیار شد و کسانی از آنها که در رأس مقامات دینی  
های بزرگ واقع  واقع بودند، از حیث وسعت دستگاه و قدرت اعمال نفوذ در ردیف خاندان

شدند و برای توسعۀ قدرت با جلب توافق بزرگان در تمشیت امور حکومت و در عزل و نصب 
شد  هایی کردند که هم منجر به تزلزل قدرت دولت میحکّام و تعیین پادشاه و ولیعهد دخالت

افواه عام به حرص و خِسّت و شرارت و حیله و طمع و مال  آنها را در  اندوزی و و هم خود 
 (۲) "کرد.خواری منسوب میربا 
کردند. یعنی قضاوت، "روحانیون در این دوره در کلیۀ شئون مدنی و اجتماعی مداخله می   

ولادت،  نظیرثبت  زندگی،  مهمّه  امور  تمشیت  و  ترتیب  مردم،  دعاوی گوناگون  به  رسیدگی 

 
 ۴۱8و  ۱83، صفحات مرتضی راوندیسه جلد در یک جلد،   تاریخ تحوّلات اجتماعی ۱
 ۲9۱و  ۲9۰، دکتر عبدالحسین زرّین کوب، صفحات ۱روزگاران جلد  ۲



کاپوی                                                                                                                                ۲4 ایرانیان در ت

 آزادی و استقلال 

   

عروسی، تطهیر و قربانی با آنها بود. روحانیون با اخذ جرایم گوناگون مذهبی و عشریّۀ صدقاتی، 
توان و ثروت فراوان گرد آورده بودند، ودر حقیقت می  (۲)و عُقار  (۱) وقف و حبس املاک، ضیاع

گفت با تأثیر و نفوذی که در حیات اجتماعی مردم داشتند دولتی در دولت ساسانی به وجود  
    (3)آورده بودند."

به نوشته کریستنسن دانمارکی "... اصحاب دین جنبۀ قدس خویش را شامل حال حکومت     
دخالت  ایرانی  فرد  هر  مهم  مسائل  کلّیۀ  در  دیوانیان  برکت  به  نیز  خود  و  نموده   دنیوی 

در واقع دین به ابزاری تبدیل شده بود که به کمک آن روحانیان بتوانند هر ایرانی    (4) کردند."می
و اعتباری چنین، که روحانیان   طبعاً  "قدرت  را "از گاهواره تا گور درچنگال خویش نگهدارند" 

در همۀ کارهای ملک نفوذی تمام بخشیده بود، کافی بود که فساد را به درون دستگاه روحانی   را  
می  (5) بکشاند." بر  رسمی  دین  از  کس  "هر  مالکیت ضمناً  حق  از  و  محروم  ارث  از  گشت، 

رسید"، نا گفته نماند که "روحانیون شد و اموال او به نزدیکترین خویشاوندانش مینصیب میبی
   (6)نصیب بودند."فرو دست ازاین مزایا  بی

این نیز ناگفته نگذاریم که در عصر ساسانی  دیوارهای  طبقاتی  چنان رفیع و نفوذ ناپذیر بود     
ها هم طبقاتی بود و روستائیان آتش و آتشکده مخصوص به خود را داشتند. به که "حتی آتشگاه

 ها که کعبۀ سه گانۀ سه طبقه از مردم ایران بودند، معروفند به:نوشتۀ ریچارد ن. فرای، آتشکده
" )آتش روحانیان(، "آذر گشنسب" )آتش سلطنتی( و "آذر برزین" )آتش کشاوزان(. غ"آذر فرنب   

روحانیان واشراف و سران ارتش بود، و سوّمی    آتشکده نخستین و دومّین مخصوص دو طبقۀ
یی برای زیارت روستائیان برپا بود که برای روستائیان و مردم عادی. البته در هر روستا آتشکده

   (7) آوردند."می -آتشکده زحمتکشان و فقرا  -آتش آن را از آتشگاه "آذر برزین 

 
 )زمین، آب و درخت(. ها خواسته=  ضیاع ۱
 اثاث خانه، مال منتخب. =  عُقار  ۲
 ۴۱8و  ۱83، صفحات مرتضی راوندیسه جلد در یک جلد،   تاریخ تحوّلات اجتماعی 3
 همان 4
 ۲7۲دکتر عبدالحسین زرّین کوب، صفحۀ  ،۱378 دو قرن سکوت، چاپ 5
  ۶۲۵، صفحۀ ۱تاریخ اجتماعی ایران، جلد  6
 7۴۴غلامرضا انصاف پور، صفحۀ   -تاریخ زندگی اقتصادی روستائیان  7



کاپوی آزادی و   ایرانیان در ت

 25                                                                                                                               استقلال

درست به همین جهت "در اواخر عهد ساسانیان، به احتمال قوی به خاطر ناخرسندی شدیدی      
آئین مسیح از جانب عامّه و حتّی خاصۀ مردم با    -نمایی مؤبدان محرکّ آن بود  که قدرت  -

چنان علاقه و استقبالی مواجه شد که شاید اگر اسلام موفق به تسخیر اراضی ایران نشده بود،  
آئین مسیح بدون تسخیر ارضی، ایران را به زیر سایۀ صلیب آورده بود و با آسانی نیز موفق به  

  (۱)وس آن شده بود."تسخیر قلبی نف
؛ که به سبب آگاهی از اسرار شاهنشاه و در دست داشتن ادارۀ امور کشور، مقامی  دبیران - 3   

 مند بودند.  ارجمند داشتند و از زندگی مرفّهی بهره
؛ که یا قطعه زمین کوچکی داشتند، و به تنهایی یا به کمک چند  وراندهقانان و پیشه   -  ۴   

 گذراندند.  کردند و یا از راه بازرگانی روزگار میبرزگر اجیر، روی آن کار می
چرخید و زندگی  زمین یا رعایا و بردگان، که بار سنگین تولید بر دوش آنها میامّا دهقانان بی   

گردیدند. "تودۀ  بندی اجتماعی منظور نمیجامعه بر حاصل و دسترنج آنها استوار بود، جزو طبقه
کردند و از کلیۀ حقوق مدنی  زمین، در شرایطی سخت و ناگوار زیست میعظیم کشاورزان بی

نصیب بودند و به حکم مقرارات جابرانۀ زمان مجبور بودند تمام عمر به بیگاری  و  اجتماعی بی
رفتند، گویی ابدالدهر محکوم سپاه می  مشغول شوند".  "گروه گروه از این روستائیان پیاده از پیِ 

دادند. اشراف و نجبا  نیز که صاحبان به عبودیت هستند. بهیچوجه مزدی  و پاداشی  به آنان نمی
بدین ترتیب، وضع کشاورزان   (۲) دانستند."املاک  بودند، خود را صاحب اختیار جان آنها می

و بی مقام  با تمام  و  بردگان اختلاف چندانی نداشت؛  و  با زندگی غلامان  این دوره  زمین در 
ارزشی که آئین زرتشت )دین رسمی ایران( برای کشاورزی قائل بود، منافع طبقاتی روحانیون 

داد  که برای  تودۀ عظیم  زحمتکشان مقام انسانی  زرتشتی و مالکین بزرگ به آنان اجازه نمی
 (3) قائل شوند."

"بردگی در این دوران وجود داشت و بطور عمده خانگی بود )در امر کشاورزی هم از کار    
رسد که بردگی هرگز در ایران مانند یونان و روم بسط و شد( ... ولی به نظر میبرده استفاده می

وسعت نیافته است و بردگان در شرق مانند کارکنان و چاکران بودند که در تمام جوامع طبقاتی  

 
 ۲83و  ۲8۲عبدالحسین زرّین کوب، صفحات ، دکتر ۱روزگاران جلد  ۱
 ۲3۲و  ۲۲8ایران در زمان ساسانیان، پروفسور آرتور کریستنسن، صفحات  ۲
 ۴۱8سه جلد در یک جلد، مرتضی راوندی، صفحۀ   تاریخ تحوّلات اجتماعی 3



کاپوی                                                                                                                                ۲6 ایرانیان در ت

 آزادی و استقلال 

   

می میدیده  تقسیم  طبقه  سه  به  بردگان  خانهشد.  و  زرخریدان  اسیران،  وضع  شدند:  زادان. 
    (۱) فروختند."زاد را نمیزادان بهتر بود و غالباً بندۀ خانهخانه

"در مورد حقوق زنان،  چنانچه از نقوش و الواح  و آثاری که از عهد باستان بدست ما  رسیده      
های بیشتری برخوردار بودند. آید، زنان ایران در اوایل دورۀ ساسانیان از حقوق و آزادیبر می

کردند، های اقتصادی دوشادوش مردان کار میزنان طبقات پائین اجتماع تقریباً در تمام فعالیت
های تولیدی  بانی و سایر فعالیاتمخصوصا همکاری زنان با مردان در کارهای کشاورزی، گلّه

نظیر بافندگی قابل توجه بود. و به جز زنان وابسته به طبقۀ اشراف که در میان مردم کمتر و آنهم 
    (۲) کردند."شدند، سایر زنان بدون پرده و حجاب زندگی میبا حجاب ظاهر می

امّا از وقتی که دین، در عهد ساسانیان، ابزاری برای کسب قدرت و ثروت شد و همه چیز رو    
های زرتشت که زن را دارای حقوقی مساوی با حقوق مرد  به انحطاط رفت؛ بر خلاف آموزش

شد، "زنان کم دانست و زن صاحب اراده بود و اراده و خواست مشروعش محترم شمرده میمی
کم از آن مقام برجستۀ خود به زیر کشیده شدند و مقام اجتمایی زنان و حقوقشان دستخوش  
این انحطاط شد ... تعدّد زوجات و کنیز گیری شایع گردید، قوانین طلاق سست شد و دست 

توانست داشته باشد به  نسبت ... عدۀ زنانی که مرد می(  "3) بیداد باز" در  انحطاط دورانِ  مردانِ
 (4) ظاهراً مردان کم بضاعت بطور کلی بیش از یک زن نداشتند." استطاعت او بود، 

های اشرافی عصر ساسانی  دو طبقه از زنان شوهردار وجود داشتند، زنانی  که  مقام "در خانه   
شدند، و زنانی که با وجود داشتن یک شوهر واحد  اوّل را داشتند و به نام "پادشا زن" خوانده می

خواندند ... هر "پادشا زن" با "پادشا زن"، مقام دوّم را دارا بودند؛ این زنان را نیز "چَکَر زن" می
رفت، رسیدگی به امور داخلی خانه و خانواده، تربیت کودکان، توجه  کدبانوی منزل به شمار می

کردند  و غیر آن  از  وظایف "پادشا زن" و سرپرستی  سایر زنان و بردگان  که  در منزل  کار می

 
 ۲78تاریخ ایران زمین، دکتر محمّد جواد مشکور، صفحۀ  ۱
 ۶۲۲، مرتضی راوندی، صفحۀ 3تاریخ اجتماعی ایران، جلد  ۲
 ۴۱۵و  ۱۵3 هاشم رضی، صفحات ،ادیان بزرگ جهان  3
 ۶۴3ایران در زمان ساسانیان، پروفسور آرتور کریستنسن، صفحۀ 5 



کاپوی آزادی و   ایرانیان در ت

 27                                                                                                                               استقلال

"به موازات ازدواج با "پادشا زن" و ازدواج با "چَکَر زن" یک نوع خاصّ   (۱)گشت."محسوب می
دیگری از ازدواج در عصر ساسانی معمول بوده است که آن را ازدواج با "زن عاریتی" یا "ازدواج  

توان استقراضی"، یعنی "اختیار موقت زنی به همسری که در قید ازدواج شوهر دیگری است" می
نامید ... شوهر حق داشت زن اصلی خود را به مرد دیگری که به جهت پرستاری کودکان خود، 
بدون تقصیر شخصی، نیاز به یک زن داشت ... بطور موقت به همسری بدهد ... شوهر "زن 
رفع سایر  و  امرار معاش  نموده،  نگهداری کامل  "زن موقت" خود  از  بود که  عاریتی" موظف 

توانست این عمل را بدون جلب رضایت شوهر اصلی می  (۲)دار گردد."های وی را عهدهنیازمندی
 زن خود انجام دهد. 

گذاردند، به "کودکانی که در مدتّ و در نتیجۀ "زناشویی استقراضی" پا به عرصۀ وجود می   
نکته    (3)گردید."شوهر اصلی تعلق داشتند، نه پدر خود که شوهر موقت مادرشان محسوب می

"واگذاری   به جهت  آن  تشریفات  انجام  در  است که  این  استقراضی"  "ازدواج  در  توجه  شایان 
موقت زن" به دیگری، یک "علت تعاونی و خیر خواهانه" لازم بوده است؛ مانند نیازی که یک  
"همکیش" بدون تقصیر و گناه، به خاطر کودکان خود داشته، یعنی مثلاً نیازی که بر اثر مرگ  

به همین جهت "عمل    (4) بیماری سخت او برای شوهر وی به وجود آمده بوده است."  زن یا
اعمال خیر می از  را  دیگر  مرد  به  همسر خویش  دادن  همدین قرض  به یک  و کمک  دانستند 

های موقت  احیاناً   توان استنباط  کرد که این نوع  ازدواج"ضمناً می  (5) شمردند."تنگدست می
گرفته است. چون در این طبقات  طبقات پائین اجتماع صورت می در میان  - و یا حتی تنها     -

مردان غالباً دارای بیش از یک زن نبوده و سیستم "یک همسری" در میان آنان ]رایج[ بوده است. 

 
زن در حقوق ساسانی، پروفسور کریستیان بارتلُُمه، ترجمه و ملحقات و مقدمه از دکتر ناصرالدین صاحب   ۱

 به تلخیص 39تا  ۲۴الزمانی، صفحات 
 همانجا ۲
زن در حقوق ساسانی، پروفسور کریستیان بارتلُُمه، ترجمه و ملحقات و مقدمه از دکتر ناصرالدین صاحب   3

 به تلخیص 39تا  ۲۴الزمانی، صفحات 
  جاهمان 4
   تاریخ اجتماعی ایران، جلد اول، چاپ سوم، مرتضی راوندی. 5



کاپوی                                                                                                                                ۲8 ایرانیان در ت

 آزادی و استقلال 

   

در صورتی که برای یک مرد از خانوادۀ  اشراف که زنان  متعدد داشته  است، کمتر نیازی  به   
  (۱)آمده است."یک "همسر عاریتی"  پیش  می

در این دوران به علت اهتمام در پاکی نسب و خون خانواده، که یکی از صفات  بارز جامعۀ     
شد. به ویژه در خاندان سلطنتی، رفت، "زناشویی با خویشاوند" جایز شمرده میایران به شمار می

رفته ازدواج با خواهر، برای حفظ پاکی خون و میراث شاهانه، اصلی موَُیَّد و مُرجََّح به شمار می
مسلمان   مردم  "همانطور که  مسیحیان    -است.  را   -بر عکس  عمو  دختر  و  عمو  پسر  عقد 

شمارند، و معتقدند که عقد آنها درعرش بسته شده است؛ ایرانیان باستان نیز  مستحبّ مُوَکدّ می
 زناشویی میان برادر و خواهر را موجب جلب روشنایی ایزدی درخاندان  -بنا بر تعالیم اوستا     -

 (۲) اند."دانستهو طرد دیوان می
طلاح  ما نیز به پیروی از نویسندۀ پیشگفتار ترجمۀ کتاب "زن در حقوق ساسانی"، کار برد اص   

که نویسندۀ  دانیم. زیرا چنانجای "ازدواج با محارم" درست می  ه"زناشویی با خویشاوند" را ب
محارم" با "اقارب" یا "اقوام نزدیک" یکی نیست. واژه دهد: "مفهوم "مذکور به درستی توضیح می

وضعی،  امری  "محارم"  تعیین  است.  دقیق  و  خاص  فقهی  و  فنّی  اصطلاحی  بیشتر  "محارم" 
های مختلف حقوقی  ها و بینشتشریعی و قراردادی و یا به عبارت دیگر اعتباری است، و در نظام

شمارد، ضرورتی ندارد که مسیحیّت نیز  متفاوت است. کسی را که اسلام از زمرۀ "محارم" می
جزو "محارم" بداند. ازدواج پسرعمو و دخترعمو در اسلام نه تنها مباح است، بلکه مستحبّ 

که در مسیحیت، بویژه در میان شاخه کاتولیک آن حرام است، در مُوَکدّ نیز هست. درصورتی
شود، ومی "نامحرم" شمرده میحقیقت، "محرمیّت و نامحرمیّت" اعتباری است؛ آنچه در نزد ق

مسیحی   اگریک  ترتیب،  "بدین  شود".  شمرده  نامحرم  نیز  دیگران  نزد  در  ندارد که  ضرورتی 
کاتولیک، با توجه به اینکه در اسلام ازدواج پسرعمو و دخترعمو مجاز است، بگوید مسلمانان 

با توجه به   -کنند، به همان اندازه اشتباه کرده است که ما در امروز  با محارم خود ازدواج می
با خویشاوندان" در اسلام   ازدواج  با "محارم" خود    -"جدول تحریم  باستان  ایرانیان  بگوییم، 

متداول  و سنن   کردند. این اشتباه، در این هر دو مورد، ناشی از آنجاست که ما امورزناشویی می

 
 3۱و  3۰زن در حقوق ساسانی، همان، صفحات  ۱
 زن در حقوق ساسانی"، صفحۀ ز، نوشته محمّد حسن ناصرالدین صاحب الزمانی "  پیشگفتار از  ۲



کاپوی آزادی و   ایرانیان در ت

 29                                                                                                                               استقلال

ایم. جدول تحریم زناشویی در مسیحیت را میزان یک جامعه را با مقیاس جامعۀ دیگری سنجیده
قضاوت خود در بارۀ ازدواج اسلامی قرار داده و در داوری خویش دربارۀ ازدواج ایران ساسانی  

ها و سنن توانیم در هنگام بحث در بارۀ جامعهایم. ما نمیبینش فقه اسلامی را محسوب داشته
های" مقبول زمان و مردم خودمان را مقیاس قرار دهیم ... معمول آنها رسوم و "جدول ارزش

ای بوده است؛ زناشویی در ایران باستان نیز دارای آدابی خاص و همچنین سلسلۀ "محارم" ویژه
  ( ۱) اند مطابقت نکند."هر چند هم که این "محارم" با محارمی که اسلام یا مسیحیت تعیین کرده

بدون رضایت طرفین برای های اشراف "نامزدی در کودکی و عمل ازدواج در جوانی،  در خانواده
..."حفظ اصالت دودمان، صورت می پانزده    (۲)گرفت  و  مردان،  ازدواج  بیست سالگی سن 

گردد. امّا "پدر مجاز سن ازدواج دختران محسوب می  -با رشد بدنی در حدّ بلوغ    -سالگی  
توانسته نبوده است که دختر را به ازدواج مجبور کند و یا هنگام اجتناب دخترش از ازدواج نمی

"همچنین اگر پدری   (3) است او را از ارث محروم سازد و یا به وسیلۀ دیگری او را کیفر دهد."
در انجام وظیفۀ خود نسبت به دخترش کوتاهی ورزد، مثلا از روی امساک و یا بیم از دست 
دادن او وی را بموقع شوهر ندهد، و یا اگر در اوّلین فرصت موفقیتی حاصل نگشت، دیگر  

تواند به میل خود و بدون اجازۀ پدر، حتی  مجاهدتی در این باره نکند، در این صورت دختر می
مشروع" تن در دهد. یعنی در این هنگام نیز حقوق پشتیبان دختر بوده و مانع  به یک "ازدواج غیر

داشته باشد. هزینۀ معاش و سهم گشت که عمل او عواقب وخیمی را برای وی از پیاز این می
او برای وی باقی می ادامه روابط نامشروع که دختر نمیماند. فقط درصورتیارث  از  توانست 

  (4)خود منبعد اجتناب ورزد، در این هنگام پدر مجاز بود که در مقدار سهم ارث وی تقلیلی دهد."
 آمدند به عهدۀ پدر آن دختر بود.و نفقۀ اولادی که از این ازدواج  به دنیا می

"ترتیب تقسیم ارث در حقوق ساسانی بدین منوال بوده است که "پادشا زن" و پسران، هر یک     
نصف سهم برادران و   -که شوهر نداشتند  درصورتی  -اند. دختران  سهم مساوی از ارث داشته

گونه سهمی از ارث  بردند. زن مقام دوّم، یعنی "چَکر زن" و فرزندان او هیچمادر خود، ارث می

 
 ۵۱-9۴زن در حقوق ساسانی، ملحقات، نوشته ناصر الدین صاحب الزمانی صفحات  ۱
 ، به مضمون. ۶۶۲، مرتضی راوندی، صفحۀ ۱تاریخ اجتماعی ایران، جلد  ۲
 ۲۱زن در حقوق ساسانی، پروفسور بارتلمه، صفحۀ  3
  جاهمان 4



کاپوی                                                                                                                                3۰ ایرانیان در ت

 آزادی و استقلال 

   

گشت که پدر از حق قانونی خود در  نداشتند. این نقیصه غالباً در عمل بدین ترتیب بر طرف می
کرد. این زمان حیات خویش استفاده کرده سهمی برای "چَکر زن" خود و فرزندان او تعیین می

گردد  می   قید    وصیت نامه   یا در    شد وپدر به آنها پرداخت  می   سهم یا در زمان حیات خود
"اگر یکی از فرزندان از دو چشم کور و یا از دو پا لنگ یا از   (۱) آنها پرداخته شود."که بعداً به  

عیب و نقص است،   شد که  تندرست و بیبود، قسمت او دو برابر آن وارثی  میدست چلاق می
 (۲)زیرا او از کار عاجز است  و از پیدا کردن مایۀ زندگی ناتوان."

  (3)دادند و معمولا صدقۀ پسران بر دختران فزونی داشت." ایرانیان "هنگام تولد طفل صدقه می   
شد و نوزاد دختر را کس از اینکه صاحب دختر شده است، سر افکنده و شرمسار نمیامّا هیچ

الاصل یسار معروف به نسائی، شاعر ایرانی  بنکه اسماعیلکردند. چنانهرگز زنده به گور نمی
زبان عربی شعر می به  اموی؛    ایدر قصیده  گفتکه  عبدالملک )دهمین خلیفۀ  ابن  به هشّام 

گوید: "ما دختران خود را  فوت( در این باره چنین می  -هـ.ق  ۱۲۵آغاز خلافت /    -هـ.ق  ۱۰۵
 (4) کردید."کردیم، و شما از جهل و نادانی دختران خود را زنده به گور میتربیت می

اواخر دورۀ ساسانیان "موقعیت خود کامگی و سلطۀ مرد به شدت دچار تغییر و تحول       در 
گردید ... و زن در راه آن بود که از "بردگی" مرد به مقام "همسری" و "همکاریِ" او ارتقا یابد. 
قدرت و سلطۀ نامحدود مرد دیگر عملا وجود نداشت. اعمال خود سرانۀ مرد نسبت به زن، که 

ساخت، موجبات حمایت قانونی از زن را دار میجدید حقوقی عصر ساسانی را جریحه  وجدان
 ( 5)فراهم آورد."

که گفته شد، پیش از تسلط اعراب بر ایران، زنان این کشور در شُرُفِ تحصیل حقوق و  چنان    
اند. لیکن پیروزی عرب  استقلال خود بودند؛ "و نیز بخش بزرگی از این راه را در پشت سر داشته

 
 ۴3و  ۲7، صفحۀ همان ۱
 ۶89، همان، صفحۀ ۱تاریخ اجتماعی ایران، جلد  ۲
 ۱9۰تاریخ تحولات اجتماعی، سه جلد در یک جلد، مرتضی راوندی، صفحۀ   3
بن  اسماعیل - ۶۱، صفحۀ ۱3۵9ی ملی و اسلامی در ایران، غلامرضا انصاف پور، چاپ اول، هاروند نهضت  4

 ق( هـ.۱۱۰تمیم بود )وفات بنییسار نسائی از موالی 
 3۴و  ۲7زن در حقوق ساسانی، پروفسور بارتلمه، صفحات  5



کاپوی آزادی و   ایرانیان در ت

 31                                                                                                                               استقلال

های زن، همه یکباره طریق و سقوط امپراتوری ساسانی دوباره موجب شدند که این موفقیت
  ( ۱)زوال و تباهی در پیش گیرند."

دارای سازمان دولتی و تشکیلات مدنی و نظامی منظمّی    ...   "ایران در دوره ساسانیان  بود" 
گردید. قضات از  ،  تأمین می(۲)"مالیات از دو راه، مالیات ارضی و مالیات سرانه  یا  گَزیت

 ( 3)شدند، زیرا فقط آنها بودند که اطلاعات و معلومات قضائی داشتند." میان روحانیان معین می
شد. "هر ناحیه و سرزمین، شاه، نوعی فدراسیون اداره می  سازمان حکومتی ساسانیان بر پایۀ   

خود را داشت که در رأس آن حکومت مرکزی قرار گرفته   و شاه بزرگ شاهک )شاه کوچک( 
کرد" ... "ابن این حکومت مرکزی را شخصی با عنوان "شاهان شاه = شاهنشاه" اداره می   بود.

خود  (  4) خردادبه منطقۀ  بر  یک  هر  را، که  ایران  سرزمین  درون  وشاهان  بزرگ  شاهان  شمار 
اند، چنین بر شمارده است: بزرگ کوشان فرمانروایی داشته و تابع حکومت مرکزی ایران بوده

شاه، بزرگ ارمنستان شاه، گیلان شاه، اتورپاتکان شاه، کرمان شاه، ... آلان شاه )شمال قفقاز(،  
    (5)برجان شاه )گرجستان(، کابل شاه، اران شاه."

شاهنشاهان ساسانی از این طریق "درمرزهای ایران و در برابر بیگانگان، که از هر سو آرزو    
های  های تهی را پر کنند، طوایف مختلفِ نژاد ایرانی را استقلال کردند به ایران بتازند و کیسهمی

داخلی داده بودند. بدین معنی که حکمرانانی از همان نژاد بر ایشان گماشته بودند، که پدر بر پسر 
پاسبانی خاک پدران خود   به  را  منتهای دلسوزی و توجه  بودند، و قهراً  ناحیه فرمانروا  آن  در 

داد و خود شاه این شاهان، یعنی شاهنشاه  داشتند. و شاهنشاه ساسانی حتی ایشان را لقب شاه می
ای بود که حق سکّه هاندازایران بود. و گاهی هم ... در برخی نواحی استقلال این شاهان محلّی به

بایست در سال مبلغ معینی خراج و هدایای نوروز و مهرگان به دربار  زدن هم داشتند، و تنها می
ها عدّۀ معینی سرباز روانه کنند که خرج مسلح کردن و رفت و آمد و توقف  بفرستند، و در جنگ

 
 39 ۀ ، صفحهمان ۱
 است.  ه یمعرّب آن جِز=   ت ی گِز  ای ت ی گَز ۲
 ۲۶۶،  ۲۶۵، صفحات ۱37۰تاریخ ایران ازآغاز تا انقراض قاجاریه، حسن پرنیا و عبّاس اقبال، تهران  3
المسالک و الممالک" در جغرافیا است که  " ق، مهمترین اثرش کتابهـ.3۰۰ایرانی، وفات جغرافیدان معروف  4

 بسیار مورد استفاده جغرافیدانان بعدی قرار گرفته است. 
  ۲۰۶رضا، صفحۀ   اللّهاران، از دوران باستان تا آغاز عهد مغول، دکتر عنایت  5



کاپوی                                                                                                                                3۲ ایرانیان در ت

 آزادی و استقلال 

   

آن  یا حکمران  محلی  شاه  همان  با  هم  سربازان  این  فرماندهی  و حتی گاهی  میدان جنگ  در 
    (۱) سرزمین بود."

که مضمون و محتوای حکومت ایران را در نظر گیرند، تنها شکل آن را، که امّا، "بعضی بی آن   
های تابع  نگرند. راست است که نظام موجود در کلّ کشور و سرزمینحکومتی سلطنتی بوده، می

شد؛ ولی این تنها شکل و صورت بود نه محتوا. بنابراین جا دارد دو از سوی شاهان اداره می
ای حکومت فئودالی  جهت یا دو سوی این پدیده مورد توجه قرار گیرد. اصل حاکمیت را گونه

داد که صورت و شکل آن جمهوری نبود، بلکه پادشاهی بود. حکومت پادشاه، جز  تشکیل می
در مورد استثنایی از جمله در بعضی ادوار حکومت پارتی، انتخابی نبود؛ بلکه انتصابی بود و 

شد. این، جانب و  نسلاً بعد نسل بر پایۀ قانون توارث از شخصی به شخص دیگر منتقل می
از نظر مضمون و محتوا حکومتی فدرالی به شمار  امّا  جهت صوری و ظاهری حکومت بود. 

 (۲)های محلّی و حکومت مرکزی بود." رفت که شامل حکومتمی
های محلّی درون فدراسیون ارتباط  حکومت با بایستبا چه زبانی می   اینکه حکومت مرکزی    

با یکدیگر  از طریق آن واحد که همه مردم کشور بتوانند   برقرار کند؟  "طبعاً با یک زبان رسمی
مُقَفعّ را در مورد زبان دورۀ ساسانیان چنین ندیم در الفهرست گفتۀ ابنارتباط حاصل کنند.""ابن

زبان پهلوی    - های ایران عبارتند از پهلوی، دری، فارسی، خوزی و سریانی  کند: "زباننقل می
و  همدان  و  ری  و  اصفهان  از  عبارتند  است که  ولایت  پنج  نامِ  این  و  است  پهله  به  منسوب 

 ( 3)نهاوند و آذربایجان."ماه
های گوناگون وجود داشت و هم به علت وجود موانع طبیعی  بدین ترتیب "در ایران هم زبان    

رودخا های صعبنظیر کوه و جنگلنهالعبور،  مردم میها  مراوده  و  ارتباط  مانع  شدند، ها، که 
های مختلف از یک زبان. از اینرو، به طور طبیعی زبانی اساس و پایۀ زبان رسمی قرار گویش

داشتند. این زبان بالطبع   گروه  کثیری از افراد جامعه کم  و بیش با آن آشنایی می گرفت کهمی
 (4) توانست وسیلۀ ارتباط بهتری میان افراد جامعه باشد."می

 
 ۱۲، سعید نفیسی، صفحۀ ۱تاریخ اجتماعی و سیاسی ایران در دورۀ معاصر، جلد  ۱
 ۲۰7 و ۲۰۶رضا، صفحات   اللّهاران، از دوران باستان تا آغاز عهد مغول، دکتر عنایت  ۲
 33صفحۀ  تبی،اآذربایجان، دکتر حسینقلی ک  های باستانیزبان 3
 ۲۰8 رضا، صفحۀ  اللّهاران، از دوران باستان تا آغاز عهد مغول، دکتر عنایت  4



کاپوی آزادی و   ایرانیان در ت

 33                                                                                                                               استقلال

"پادشاهان ساسانی به یاری مؤبدان زرتشتی ... از اقوام همخون ایرانی ... که در سرزمین ایران    
یکپارچگی  زندگی می با هدف  آنان  آوردند.  پدید  واحد  دینی  و  نظام سیاسی  با  دولتی  کردند، 

سیاسی ایران و برانگیختن غرور ملّی برای دفاع از آن در برابر مهاجمان بیگانه، )بخصوص قبایل 
های  های آفرینش نخستین انسان و نخستین پادشاه و سلسلهو ترک(، افسانه  (۱)تازه نفس هیاطله

های اوستایی داشت و در شرق ایران اساطیری پیشدادی و کیانی و پیدایش ایران را، که ریشه 
به سلسله بود،  دولت شایع  برای  تاریخی  قبالۀ  و  زدند  پیوند  و ساسانی  اشکانی  تاریخی  های 

هم در این زمان است که واژه "ایران"، به عنوان یک مفهوم سیاسی به   (۲) ساسانی پدید آوردند."
گردد و نوعی هویت جمعی "با  بن مایۀ احساس ایرانی بودن برای ایرانیان میشود وکار برده می

ای تازه است[ ساخته و پرداخته تصور ایرانی بودن" ]نه هویت ملّی به معنای امروزی آن که پدیده
 اند. ایرانی خود آگاهی داشته-شود. از اینرو، مردم ایران از سه هزار سال پیش به هویت ملّیمی
کنند و برای آن قبالۀ تاریخی  د میها ایجا شبهه مفهوم سیاسی ملّت و هویت ملّی را دولت"بی   

(، مورخ مترقی و صاحبنظر انگلیسی، دست Eric Hobsbawmبینند و به گفتۀ هابسبام )تدارک می
"ابداع   میسنّتبه  همانطور که ها"  امّا  است.  نبوده  مستثنی  قاعدۀ کلّی  این  از  نیز  ایران  زنند. 

هابسبام معترف است و جرالد نولی نشان داده است، در مورد ایران این کار را ساسانیان به انجام 
ای نیز برای رساندند و همگام با تأسیس نوعی دولت ملّی یک سلسله اساطیر و پادشاهان افسانه

شایان توجه است که، مذهب، که به گفته هابسبام، قاعدتاً رقیب   (3) تأکید قدمت آن آفریدند."
شگفت نحو  به  است،  گوناگون  اقوام  وفاداری  جلب  در  پیدایش  ناسیونالیسم  در  انگیزی 

 ناسیونالیسم بدوی عصر ساسانی مانند ملاطی به کار برده شد.

 
  -یکی از اقوام زرد پوست  -از قبایل یوئه چی ای قبیله=   هیاطله یا هونهای سفید=  هفتالیان=  هپتالیان ۱

ساکن دیوار بزرگ چین که در قرن پنجم میلادی به ماوراء النهر مهاجرت کرده در آنجا سکونت گزیدند و با  
 کردند.میی پی در پی ایران را تهدید  هاحمله

 7۴۱و  ۶۴۱هویت، ملیت، قومیت. بحران هویت ملی و قومی در ایران، احمد اشرف، صفحات  -ایران  ۲
بر " - ۱3۶و  ۱3۵هویت، ملیت، قومیت. بحران هویت ملی و قومی در ایران، احمد اشرف، صفحات  -ایران  3

ی  های اساطیری پیشدادی و کیانی، تنها به سلسلههااساس تحقیقات جدید باستانشناسی و تاریخی، سلسله
یی که دو هزار سال از خاطرۀ تاریخی ایرانیان محو شده بود، در  هاگردد. سلسلهمیباز  و هخامنشی  ماد  تاریخی

 نشیند". مید و تاریخ به جای اسطوره وشمیقرن حاضر دوباره زنده 



کاپوی                                                                                                                                34 ایرانیان در ت

 آزادی و استقلال 

   

که باالنسبه قدرت و قوتی یافته بودند    - در دورۀ ساسانیان اقوام صحرانشین )ترکان و هیاطله(      
از طرف مشرق و شمال با ایران هم مرز بودند. امّا نیروی کافی، و مراقبت مرزداران ایرانی و  -

شد، و سدّها و باروهای عظیمی که پادشاهان ایران در مرزها ساخته امتیازاتی که با آنان داده می
آلان یا سدّ اسکندر داد. از جمله سدّ قزل بودند، اجازۀ تجاوز به خاک ایران را به صحرانشینان نمی

های باستانشناسی . بعلاوه "بررسی(۱)که دیواری به طول یکصد و هفتاد کیلومتر در ترکمن صحرا
انجام شده در جمهوریو کاوش دیوارها و استحکامات  های  میانه نمودار وجود  آسیای  های 

ها، مثلاً اطراف بخارا و بلخ و شهراسیاب )کَش قرون وسطایی واقع  ممتدی در پیرامون واحه
های عظیم که با هزینۀ شگرف و زحمت فراوان برای بستن در جنوب سمرقند( هستند. این دیوار

ها را از پیشروی ریگ روان و راه بر تاخت و تازهای بیابانگران بر پا شده است، ضمناً آبادی
 ( ۲)دارد."ادامۀ بیابان برکنار می

گرفته دوازده فرسخ درازا و همان ای که حصار بخارا را در میان میبه نوشته استخری "محوطه    
در دورۀ ساسانیان بلخ اقامتگاه یکی از چهار مرزبان خراسان بود. "زمانی در    (3) قدر پهنا داشته."

 ۱۲فرسخ که    ۱۲حومۀ بلخ نیز مانند حومۀ بخارا و سمرقند حصاری کشیده شده بود به درازای  
    (4) دروازه داشته و شهرها و روستاهای مجاور آن را در میان گرفته بود."

های قفقاز به روی مهاجمان که توسط  یکی دیگر از مهمترین استحکامات برای بستن گذرگاه    
است که مانع یورش و نفوذ ترکان   الابواب ساسانیان بنا شده، سدّ دربند یا بگفتۀ اعراب باب

کیلومتری شمال باکو، که   ۲۲۵شده است. دربند شهری است نزدیک شروان،  شمال خزر می
اکنون در داغستان قرار دارد. "گویند نام فارسی دربند پس از تجدید بنای شهر به دست قباد اوّل  
ساسانی رایج شد. خسرو انوشیروان )قرن ششم میلادی( دربند را مستحکم کرد و دیواری به 

تا از  در آنجا مستقر نمود   و یک پادگان نظامی     دریا ساخت ه  طول هفت فرسنگ از کوه  ب
 (5) تجاوز مغول و تاتار جلوگیری کنند."

 
 فارسی   المعارفدایرة ۱
 ۵7عصر زرین فرهنگ ایران، ریچارد فرای، چاپ دوم، ترجمه مسعود رجب نیا، صفحۀ  ۲
 ۴۲۶، صفحۀ ۱ترکستان نامه، بارتولد، ترجمۀ کریم کشاورز، جلد  3
 ۱9۵و  ۱93 همان، صفحات 4
 فارسی  المعارفدایرةلغتنامه دهخدا و  5



کاپوی آزادی و   ایرانیان در ت

 35                                                                                                                               استقلال

هیجده    و  طول  چهل کیلومتر  که  دربند  حصار  ساختن  از برای  داشته  بلندی  متر  بیست  تا 
این  "سنگ است.  استفاده شده  بزرگ  آهنسنگهای  آنها  داخل  از  و  را سوراخ کرده  های  ها 

   (۱)کردند." ضخیم عبور داده با سرب گداخته و ذوب شده پر می
دادند. بواسطۀ به نوشته یاقوت حموی: "خسروان ایران به این مرز و بوم اهمیّت بیشتری می    

نمی آن غفلت  نظر مصالح  از  بر داشت،  در  ترس شدیدی که  و  بزرگ  برای خطر  و  ورزیدند 
دادند  گماشتند و آنان را آزادی مینگهداری آن از مردم شهرها و اشخاص موثق مرز دارانی می

تا  توانند برای خود ملک و عمارت کنندکه بدون زحمت و کسب اجازت از پادشاه هر قدر که می
)بدین وسیله( به نگاهداری و حراست آن از )تجاوز و دست اندازی( ترکان و کافران و دشمنان  

شوند." ابن  (۲) تحریض  بابو  مرزبانی  اهمیت  بیان  ضمن  زمان  عبری  در  )دربند(  الابواب 
می )انوشیروان(  عهد  در  بخصوص  فرمان میساسانیان،  آنجا  در  مرزبانی که  "به  راند  نویسد: 

را شاه تخت  ناحیت  آن  مرزبان  بود که  این جهت  از  و  بنشیند  زر  از  بر تختی  داد که  اجازت 
 ( 3)گفتند."می
از اینرو "تا انقراض ساسانیان زبان آذربایجان زبان مادی بوده که ریشۀ آریایی داشته و تا ظهور    

نداشته آذربایجان  و  ایران  به  راهی  ترکی  زبان  و  ترک  قوم  فاصله   (4) اند."اسلام  در  اینکه  جز 
ترکان همۀ سرزمین  ۵7۱-۵۶7های  سال  تا  میلادی که  را تصرّف کردند،  قفقاز  های شمالی 

حدود دربند پیش تاختند، ولی با مشاهدۀ استحکامات دربند عقب نشستند و نتوانستند پیشروی  
های قفقاز بگذرند  شدند که از گذرگاههایی از اقوام ترک گاهی موفق میکنند. با وجود این گروه

ها "گاهی در برابر قدرت  های قفقاز و ارس اقامت گزینند. این گروه و در بعضی نواحی بین کوه
آن نواحی ساکن می توافق مقامات ساسانی در  با  آمده  از در تسلیم در  شدند و در ساسانیان 

و "چون ساسانیان   (5) آمدند."مواردی نیز به عنوان جنگاور مزدور به خدمت دولت ساسانی در می
بر افتادند، تازیان در برابر ترکان جای آنان را گرفتند و تا سیصد سال بیشتر همیشه جلو آنان را  

 
 ۴3تاریخ آذربایجان، قلی یف، صفحۀ   ۱
 ۴باب الا بواب"، صفحۀ  " تاتی و هرزنی دو لهجه از زبان باستان آذربایجان، به نقل از معجم البلدان، زیر عنوان  ۲
 م. ۱89۰تاریخ مختصرالدول ابن عبری )گریگوریوس(، ابوالفرج ملاطی، بیروت  3
 ۵و  ۴تاتی و هرزنی دو لهجه از زبان باستان آذربایجان، عبدالعلی کارنگ، صفحات  4
 88۲، صفحۀ ۲آذربایجان در سیر تاریخ ایران، رحیم رئیس نیا، جلد  5



کاپوی                                                                                                                                36 ایرانیان در ت

 آزادی و استقلال 

   

گرفتند. سپس نیز چون رشتۀ کار تازیان از هم  گسیخت، سامانیان  همواره  سیصد هزار می
 (۱) گذاردند."گماردند و راه ترکان را باز نمیسواره  و  پیاده  در مرز کشور نگاهبان می

از نظر فرهنگ و هنر، در عصر ساسانی درخشش هنری ایران به اوج خود رسید. "در درون    
تناقص موحش طبقاتی، فرهنگ مادی و معنوی از معماری، رقص، جامه و غذا گرفته تا مدارسی  

می تدریس  دین  و  فلسفه  نجوم،  منطق،  پزشکی،  آن  در  میکه  راه کمال  است،  پیمود. شده 
امپراتوری ساسانی در پرتو موقعیت جغرافیائی خویش، پل ارتباطی بین چین، هند، روم شرقی  
)بیزانس( و دیگر کشورهای حوزۀ مدیترانه بود. داد و ستد تجاری با چین از طریق "جادۀ ابریشم" 

ه  و مناسبات بازرگانی با بابل و روم شرقی باعث شکوفایی اقتصاد و رشد و رونق شهرها شد
)محقق آلمانی( نام بیش از صد شهر ساسانی را ثبت و فهرست کرده بود؛ بطوریکه هِرتسفیلد  

شهر در غرب ایران   8۲و در این باب اطلاعات وسیعی به دقت داده است. از این رقم تعداد  
صنعت  رونق  و  پشمی  منسوجات  تجارت  و  تولید  داشت.  قرار  اعراب(  حمله  مسیر  )در 

های خارجی، باعث رشد صنایع  ها، و بروز جنگسازی و قالیبافی، موجب رشد کارگاهشیشه
های نساجی و کفش  ورزان( شده بود. ایجاد کارگاهو افزایش صاحبان حرفه و فنّ )دست  یدی

و حرفه و شمشیر سازی(  )نیزه  اسلحه سازی  )کفشگری(،  اسب سازی  امور  به  مربوط  های 
)زین، نعل و غیره( سهم مهمّی در اقتصاد کشور داشت و گروه زیادی از مردم ولایات به این 

ورزان ایرانی در  اند که "پیشهها اشتغال داشتند. بر اساس منابع موجود محقّقان نشان دادهپیشه
             (۲) های صنفی مخصوص داشتند."این عصر، تشکیلات مخفی و جشن

که گویا:    - نویسند  در عرصۀ فلسفه و علوم، بر رغم آنچه تاریخ نویسان دولتی امروز ایران می    
"ازنظرعلمی، ایران اندوختۀ چندانی نداشت. در زمان ساسانیان جامعۀ ایران، متون قوی علمی  

های خاصّی  از جمله آئین زرتشتی و تاریخ  و اندرزنامه  میراثی در اختیار  نداشت و جز در زمینه
درست برعکس، ایران قبل از حملۀ اعراب یکی از مراکز مهم فرهنگ و تمدّن   (3) نداشت..."

رفت. در این دوره دانش طبّ، ریاضیات، نجوم، فلسفه و هنر و موسیقی  جهانی به شمار می

 
 3۲۶آذری یا زبان باستان آذربایجان، صفحۀ   -کاروند کسروی  ۱
 ۱۱۶و  ۱8ی اجتماعی در ایران، احسان طبری، صفحات هاو جنبشها در بارۀ جهان بینیها برخی بررسی ۲
 ۴۴۲، صفحۀ ۱377از پیدایش اسلام تا ایران اسلامی، رسول جعفریان، تهران  3



کاپوی آزادی و   ایرانیان در ت

 37                                                                                                                               استقلال

یی از فلاسفۀ یونان به ایران و بویژه ترجمۀ  رواج داشت. بسته شدن مدرسۀ آتن و مهاجرت عده
آثار فلسفه و دانشمندان یونانی به پهلوی، باعث غنای فرهنگی و علمی جامعه شده بود. دانشگاه  

دزفول  )نزدیک  تجمع  - جندیشاپور  خاطر  به  بود که  زمان  آن  علمی  مراکز  از  یکی  شوشتر( 
  (۱)ترین فلاسفه، اطبّا و دانشمندان ایرانی و خارجی، دارای اهمیت علمی بسیار بود ..."معروف

بار در طول تاریخ خویش     و آخرین   برای اوّلین برتولد اشپولر "... ایرانیان در آن موقع     گفتۀ   به
 (۲) های شرق و بلکه تمام تمدّن آن زمان را در دست داشتند."کانون و قلب تمام فرهنگ

ایران عصر     تمدّن  و  فرهنگ  از  مانده  باقی  آثار  ناگفته گذاشت که  نباید  نیز  را  این حقیقت 
های آن زمان را به وران و سطح عالی حرفههایی از استادی و چیره دستی پیشهساسانی نمونه

دهد: "در زمینۀ معماری و حجّاری، دورۀ ساسانیان را باید دوران احیای هنر  خوبی نشان می
ملّی شمرد.""بقایای کاخ و  در قصر شیرین، بومی  کاخ سروستان  و  فیروزآباد  و  تیسفون  های 

های سنگین تالارهای  برینمودار بناهای عظیمی است که از آجر و سنگ ساخته شده بوده، و گچ 
های مربع تا آن زمان ممکن نبود. داده است.""ساختن گنبدهای عظیم بر اتاقآنها را زینت می

معماران عصر ساسانی، با ابداع طرق جدید )از قبیل طاق ضربی( این مشکل را حلّ کردند و  
هنر   )مخصوصا  ساسانی  زمان  معماری  آوردند.""اصول  پدید  معماری  کار  در  مهمی  تحول 

های آنها،  ز اسلام به مسجدهای اسلامی و شبستانها و گنبدهای بزرگ( بعد اساختن دروازه
ها، قصرها و معابد منتقل گردید و در ساختمان دژها، حصارها و باروها  ها، چهل ستونزادهامام

ها به کار گرفته شد.""در حقیقت معماری دورۀ ساسانی تحت عنوان معماری دورۀ اسلامی  و برج
 ( 3)به حیات خود ادامه داد."

پیشرفته     دیگر  صنایع  از  بافندگی  طرحصنعت  از  صنعت  "این  بود.  نقاشی، تر  های 
شد ... ]به نحوی که[ حتی در آن مند میسازی و سایر اشکال تزیینی بهرهسازی، سفال مجسمه

ای، برنزی، و تولید کالاها و ظروف شیشه  (4) دوران، از مصر تا ژاپن، مورد تحسین و تقلید بود."
ای و طلایی رواج کامل داشت. هم اکنون "زیباترین و مشهورترین ظروف سیمین و زرّین نقره

 
 ۲7-۴۲ملاحظاتی در تاریخ ایران، علی میرفطروس، صفحات  ۱
شرقشناس نامدار آلمانی، ترجمه جواد   -تاریخ ایران در قرون نخستین اسلامی، تألیف برتولد اشپولر  ۲

 ۱3۶۴، تهران ۲ فلاطوری، چاپ
 فارسی  المعارفدایرة و ۱8۵تاریخ تمدن، ویل دورانت، عصر ایمان، بخش اول، صفحۀ  3
 فارسی  المعارفدایرة و ۲۵۴تاریخ تمدن، ویل دورانت، عصر ایمان، بخش اول، صفحۀ  4



کاپوی                                                                                                                                38 ایرانیان در ت

 آزادی و استقلال 

   

گراد موجود است.""و های مختلف مخصوصاً موزۀ ارمیتاژ لنینهای کشوردورۀ ساسانی در موزه
   (۱) آیند."ها به شمار میتاج افتخاری بر تارک این موزه

ششم میلادی ایران از لحاظ اقتصادی به اوج خود رسید، از همه مهمتر مسئله آبیاری    "درسدۀ   
دانیم و کشاورزی به گونۀ چشمگیری پیشرفت کرد". "آنچه از علم هیئت ایرانی در این دوران می

اینست که این علم تقویم منظمّی را بنیاد کرده بود. به موجب این تقویم، سال به دوازده ماهِ سی  
شد و پنج روز هم به آخر  روزه و هر ماه به دو هفتۀِ هفت روزه و دو هفتۀ هشت روز تقسیم می

"موسیقی یکی از عناصرمهم تمدّن ساسانی به شمار آمده و اطلاعات  (۲) گردید."سال اضافه می
"مردم ایران   (3)های مردم است."موجود بیانگر رواج و تداول آن در بین طبقات ممتاز و توده

دانان مقامی همپای "موسیقی  (4)دانستند."موسیقی را برای اعمال مذهبی، عشق و جنگ لازم می
داشتند   سپهبدان  و  وزیران  عده  -شاهزادگان،  "نام  بصری"  جاحظ  التبیین،  و  از البیان  یی 

دانان و خنیاگران دورۀ ساسانی، چون سرکش، باربد، نکیسا، بامشاد، رامتین، سرکب و موسیقی
 ( 5) در آثار ادبی موجود است."]را آورده که[ ... 
های آن زمان آثار اندکی بر دیوارها به جا مانده است، امّا همین اندک، نمودار گرچه "از نقاشی   

ها  ها، روی سنگها و حجاریقدمت این هنر در ایران است". "وجود نقش و نگارها در پارچه
نقره ظروف  روی  قلمزنی  هنر  و  ساسانی،  دورۀ  ایران  در  نقاشی  هنر  اینست که  بر  ای گواه 

های منتسب به مانی و یا مانویان در  ای بوده است. اسناد تاریخی، "مخصوصاً نقاشیپیشرفته
کند. وی هنر نقاشی  غار خوچوی تورفان واقع در ترکستان چین، مانی را نقاش بزرگی معرفی می

تبلیغ می از مذهب خود  عنوان جزئی  به  بیرا  مردمان  تعلیم  برای  آن  از  و  استفاده  کرد  سواد 
های  "مانی در پی آن بود که آیین تازه بسیار زود توجه مردم را جلب کند و آموزش  (6) نمود"می

فهمیده شود. بنابراین کوشید که مظاهر نیکی و بدی،   دینی او به آسانی از سوی عوام و خواصّ 

 
 ۱7۶تاریخ ایران از زمان باستان تا امروز، گرانتوسکی و همکاران، ترجمه کیخسرو کشاورزی، صفحۀ  ۱
 ۲33تاریخ تمدن، ویل دورانت، عصر ایمان، بخش اول، صفحۀ  ۲
 ۶7۶آذربایجان درسیر تاریخ ایران، بخش دوم، صفحۀ  3
 ۴۲3تاریخ تمدن، ویل دورانت، عصر ایمان، بخش اول، صفحۀ  4
   ۶8۰آذربایجان در سیر تاریخ ایران، بخش دوم، صفحۀ  5
 ۶۶8همان، صفحۀ  6



کاپوی آزادی و   ایرانیان در ت

 39                                                                                                                               استقلال

های منظّم نور و ظلمت، دانش و جهل، خیر و شرّ، زیبا و نازیبا را با کمک ترسیم خطوط و نقش
های رنگین در اذهان و افکار مردم بنشاند. ثمرۀ تلاش وی به وجود آمدن  هندسی و چهره پردازی

که ای نگارین و چشم نواز به نام "ارژنگ" یا "ارتنگ" بود. این مجموعه، افزون بر آنمجموعه
 ( ۱)کرد."تعالیم اخلاقی و دینی را در برداشت، بیننده را مجذوب خود می

با تمام این احوال، تمدّن و فرهنگ آن عصر، به علت شرایط اجتماعی موجود، مانع از آن     
ها و فشار طاقت نبود که طبقات پایین اجتماع در فقر و تیره روزی به سر برند و محرومیت

فرسایی را متحمل شوند. "دولت ساسانی بررغم شکوه و عظمت ظاهری که داشت، به سختی  
رفت ... سپاه یاغی بود و روحانیت روی در فساد داشت. فسادی که رو به پستی و پریشانی می

در وضع روحانی بود، از قدرت و نفوذ مؤبدان برمی خاست. تشتّت و اختلاف در آراء پدید  
 (۲)آمده بود، و مؤبدان در ریا و تعصّب و دروغ و رشوه غرق بودند."

ها  عدالتیشبهه، ظهور مانی و مزدک بازتاب جور و ستم حاکم بر جامعه و قیامی علیه بیبی    
اوضاع اجتماعی    کوشیدند  که تحوّلی درو امتیازات طبقاتی اشراف و نجبا و مؤبدان بود. آنها می

 پدید آورند، امّا به علت مخالفت و مقاومت سرسختانۀ مؤبدان و اشراف توفیقی نیافتند. 
ریزی در شرق و غرب به صورت  "آئین مانی در شرایطی در ایران ظهور کرد که جنگ و خون   

کرد. یک بیماری مزمن در آمده بود. بنا به گفتۀ مسعودی، پادشاه، جنگ برای تحصیل ثروت می
که شاپور اوّل مقصود خود را از جنگ به پادشاه هند، فقط تحصیل ثروت نوشته بود. در چنان

های بسیاری به جرم داشتن عقیده  های قومی، مردمان و خانوادهداخل کشور، غیر از وسیلۀ جنگ
ها و شدند. همچنین  پیشوایان دینی و خداوندان آتشکدهمذهبی غیر عقیدۀ حاکم، قتل عام می

های طولانی بود که مردم را گوسفندوار به سود طبقۀ حاکم و اشراف در مراتع  ها قرنپرستشگاه
چراندند، در حالی که خود از محصولات مراتع و مزارع زمینی و دسترنج روستائیان آسمانی می

دعا  می   سرمست بیچارگی  با  سوشیانت  راه  به  و چشم  نداشتند  امیدی  هیچ  مردم   ... شدند 
 (3) کردند."می

 
 ۲۵7صفحۀ   م، ۱997ش / ۱37۶ یی از تاریخ ایران، بدری آتابای،هانگاهی به گوشه ۱
 ۵۵و  ۴۵، دکتر عبدالحسین زرّین کوب، صفحات ۱378 دو قرن سکوت، چاپ ۲
 37۱و   37۰، غلامرضا انصاف پور، صفحات تاریخ زندگی اقتصادی روستائیان 3



کاپوی                                                                                                                                4۰ ایرانیان در ت

 آزادی و استقلال 

   

مانویّت واکنش اعتراض آمیزی است در برابر دنیای آکنده از بیداد و نابرابری  و آئینی است    
مشحون از بدبینی. در ثنویت مانوی ایزدِ نور و نیکی مقهور اهریمن ظلمت و شرارت شده، امّا  

گردانی   هنوز از بین نرفته است و با پیروی از آئین مانوی و با تزکیۀ نفس و پرهیز از گناه و روی 
گیرد. این آئین بر خلاف دیانت زرتشتی که دنیای مادی را مخلوق مبدأ  از دنیا، جان و نیرو می

یافت. ]به عقیدۀ مانویان امتزاج نور و ظلمت که کرد، آن را آفریدۀ شرّ و ظلمت میخیر تلقی می
متزاج نور و دنیای ماده را به وجود آورده حاصل فعالیت شرّ است. لذا هر چیز که سبب شود ا

ظلمت ادامه یابد، از قبیل زناشوئی و توالد و دلبستگی به دنیا نکوهیده است[ و از اینرو نجات  
 (۱)جست."نهایی را در نوعی فنا )ترک دنیا و کشتن نفس( می

"با اینکه مذهب مانی واکنش علیه ظلم و بیدادگریِ طبقات ممتاز در آن دوران بود، ولی در     
عمل، تعلیمات مانی برای مبارزه با اشرافیت و زندگی پر تجمل آنان مفید نبود؛ زیرا مانی هیچ 

ها نشان نداد. بلکه بر عکس، با اجرای راهی عملی برای پایان دادن به ستمگری اشراف و فئودال 
تعالیم او، یعنی با اعراض از مادیّات و امور دنیوی و خودداری از زناشویی و امساک در غذا و 

های گوناگون طبعاً اکثریت مردم یعنی طبقۀ وسیع کشاورزان و  روزه گرفتن و تحمل محرومیت
گران شدند، و فکر مقاومت و نیروی پایداری و مبارزه در برابر ستم وران ضعیف و ناتوان میپیشه

با این حال، روحانیان زرتشتی توفیق او را تهدید بزرگی به مقام و موقع   (۲) دادند."را از کف می
خویش شمردند و نتوانستند حتی دعوت او را به "ترک دنیا و کشتن نفس" تحمل کنند. فقیهان 

تا  زرتشتی، به فرمان بهرام اوّل او را دستگیر و زندانی کردند و با شکنجۀ زیاد از وی خواستند
شاپور توبه کند و چون او مقاومت کرد، زنده زنده پوست او را کندند و تنش را بر دروازۀ جندی

 آویختند.  
اقتصادی و تشدید بحران سیاسی، ضعف  -ظهور مزدک با "به هم ریختن ساخت اجتمایی   

حکومت مرکزی، افزایش نفوذ و قدرت اشراف سالاران و دین یاران زرتشتی، از حدّ گذشتن 
 - های پایان ناپذیر  های مکرّر و جنگپناهی مردم در نتیجۀ قحط سالیدستی و افلاس و بیتهی

رویّه و مالیات و عوارض  و بهره کشی بی  -در خاور با هیاطله ]هفتالیان[ و در باختر با رومیان  

 
 8۱۲آذربایجان در سیر تاریخ ایران، همان، صفحۀ  ۱
 ۴7۱، مرتضی راوندی، صفحۀ ۱تاریخ اجتماعی ایران، جلد  ۲



کاپوی آزادی و   ایرانیان در ت

 41                                                                                                                               استقلال

آن همزمان بود.  های پی در پی نظامی و جز ها، ناکامیهای دولتی و آتشکدهکمر شکنِ دستگاه
حساب اشراف و طبقات بالا و میسّر به همین جهت، آئین مزدک که خواهان الغاء امتیازات بی

های زیرین ساختن دسترسی تمام افراد جامعه به امکانات رفاهی بود، در میان تودۀ مردم و لایه
چیزان شهری و که سبب بروز بزرگترین شورش بیجامعه رواج و انعکاس وسیعی یافت. چنان

        (۱) کشاورزان فقیر در خاور نزدیک شد."
های عملی  در آئین مزدک به خلاف آئین مانی، نجات نهایی را نه در "نوعی فنا"، بلکه در راه   

گفت: "چون علت اصلی کینه و ناسازگاری، نابرابری مردمان است، جست. لذا می"امکان بقا" می
پس باید ناچار عدم مساوات را از میان برداشت تا کینه و نفاق نیز از جهان رخت بر بندد ... 
خداوند کلیۀ وسایل معیشت را در روی زمین در دسترس مردمان قرار داده است تا افراد بشر 

ند؛ به قسمی که کسی بیش از دیگر هموطنان خود چیزی  آن را به تساوی بین خود قسمت کن
نداشته باشد. نابرابری و عدم مساوات در دنیا به جبر و قهر، از آن رو به وجود آمده است که هر 

های خود را از کیسۀ برادر خود اقناع کند. امّا در حقیقت خواسته تمایلات و رغبتیکس م
کس حق داشتن خواسته و مال و زن بیش از سایر همنوعان خود ندارد. پس باید از توانگران هیچ

 (۲) دستان داد، تا بدینوسیله مساوات دوباره در این جهان بر قرار شود."گرفت و به تهی
شهری دوران   مزدک بامدادان پیشوای جنبش بزرگ اجتماعی مساوات طلبانۀ دهقانان و فقرای   

میلادی، یعنی سی سال، ادامه   ۵۲۴میلادی آغاز شد و تا    ۴9۴ساسانی بود. این جنبش در سال  
 داشت. 

گفت: "نور آگاه، ولی ظلمت کور است ... مزدک که به دو مبدأ نور و ظلمت معتقد بود، می   
ارادی است.   لذا نصرت وغلبۀ نور ضروری و قطعی، و حرکت نور ارادی  و حرکت ظلمت غیر

ظلمت  نور را از چنگال     نصرت و غلبۀ ظلمت تصادفی و موقّتی است ... وظیفه آدمی است که
بنشاند." خود  اصالت  و  قدرت  مسند  بر  را  نور  و   ... آموزش (3) برهاند  چنین  با  های  مزدک 

 ای به میدان آمد.  جویانهبینانه و پیکارخوش

 
 ، دکتر عبدالحسین زرّین کوب    ۱روزگاران جلد  ۱
و  ۲۴7، صفحات ۱38۲ایران در زمان ساسانیان، پروفسور آرتور کریستنسن، ترجمه رشید یاسمی، چاپ سوم  ۲

۲۴8 
 ۱۱8ی اجتمایی در ایران، احسان طبری، صفحۀ هاو جنبشها  دربارۀ جهان بینیها برخی بررسی 3



کاپوی                                                                                                                                4۲ ایرانیان در ت

 آزادی و استقلال 

   

از برجسته ترین شاهنشاهان ساسانی )    از روحانیون و    ۴9۶-۴88قباد، یکی  میلادی(، که 
اشراف دل پری داشت، "برای شکستن قدرت نجبا و روحانیان و تحکیم موقعیت خویش، و یا  

 از روی اعتقاد باطنی" با آئین مزدک روی موافق نشان داد.    
ویسد: "هنگام خشکسالی بزرگ که ]هفت سال طول کشید[ ندر این باره چنین می  (۱) ثعالبی   

اگر کسی را تریاق باشد و از مار " بسیاری از مردمان از گرسنگی بمردند، مزدک از قباد پرسید: 
قباد گفت: "مرگ". دیگر روز مزدک گدایان و مستمندان   "یی دریغ دارد، سزای او چیست؟گزیده

را در برابر کاخ شاهی گرد آورده و به ایشان وعده داد که آنچه را برایشان لازم باشد فراهم آورد. 
از قباد پرسید:   از وی  "سپس  بیگناهی را در خانه محبوس و خوردنی  چیست سزای کسی که 

 فرمود: "مرگ".    "مضایقه کند؟
پنداشتند که امر شاه را، مزدک به دریوزگان دستور داد تا انبارهای غلاّت را غارت کنند و می   

کنند. شاه از این کار متعجّب شد و از مزدک توضیح که به وسیله مزدک ابلاغ شده اجرا می
آذوقه اجازه خواست. مزدک گفت: شاه در جوابی که به پرسش های وی داد، خود به تقسیم 

  در انبار گندم نیاید به کار.  -اگر دادگر باشی ای شهریار  (۲) فرمود."
"روحانیان و اشراف در مقابل این جریان، که بهیچوجه با مطامع و مقاصد آنان سازگار نبود،     

م.( قباد را از سلطنت خلع و  ۴9۶واکنش شدیدی نشان دادند و یک سال پس از آغاز شورش )
 برادرش زاماسب را به جایش نشاندند".   

افراط    با  مزدکیان  اگر  تندرویشاید  و  خود  ها  طغیان  - های  خصلت  از که  ناشی  های 
و مبارزه  با  همه کس و همه چیز    - های افسار گسیخته  است  هایِ انباشته و شورشنارضایی

دشواری نمیبه  نمیها   متزلزل  را  خود  متحّد  موقع  و  پیش  افزودند،  اتفاقی  چنین  ساختند، 
 آمد. نمی

 
پوستین ثعالبی، ادیب و نویسنده و مورخ قرن چهارم و آغاز قرن پنجم هجری قمری است. گویند چون شغلش   ۱

 روباه( =   به ثعالبی معروف شد. )ثَعلَب  دوزی از پوست روباه بود،
 ۲۲3تاریخ تحولات اجتماعی، همان، صفحۀ  ۲



کاپوی آزادی و   ایرانیان در ت

 43                                                                                                                               استقلال

"قباد از چنگ دشمنان خود گریخت و به نزد خاقان هیاطله رفت و با او پیمان بست و دخترش     
را به زنی گرفت. سپس وی به کمک هیاطله زاماسب را برانداختند و دوباره بر اریکۀ شاهی تکیه 

 ( ۱)زد ولی این بار با مزدکیان راه سردی پیش گرفت."
اوّل ساسانی( به طور وسیع      انوشیروان )خسرو  و فجیعی   گرچه نهضت مزدکیان به دست 

سرکوب شد، ولی چون مسائل اجتماعی و مشکلاتی که سبب انتشار و رسوخ آئین مزدک در  
ها تداوم میان عامۀ مردم و قیام هوادارانش شده بود، حلّ نشده باقی ماند، "آرمان مزدکی قرن

 یافت و بارها در شکل و صورت مبدّل، پرچم مبارزات عدالتخواهانه شد".  
شبه     به  مزدکیان  از  سرکوب، گروهی  هنگام  حمدبه  قول  به  و  عربستان گریختند  اللّه جزیرۀ 

العرب به نقش بندی  مستوفی "جزیرة العرب پناهگاه ایرانیان گردید و ایرانیان در سرنوشت جزیرة
 ( ۲)نشستند."

از جمله ایرانیانی که به عربستان فرار کردند، سلمان فارسی )روزبه پور مرزبان( بود، که پس     
بنی قبیلۀ  توسط  در حوالی حجاز  ایران،  از  فرار  قبیلۀ از  به  و سپس  بردگی گرفته شد  به  کلب 

دیگری فروخته شد و سر انجام در شمار بردگان  حضرت محمد  در آمد  و حضرت،  سلمان 
 فارسی  را  از بردگی آزاد ساخت و جزو مشاوران خود قرار داد.

سلمان فارسی فردی با فرهنگ و دانش بود که از دین زرتشت آگاهی کامل داشت و به قولی     
های ضد اشرافی و شاید  کنند، گرایشآتشکده بود.رفتار و کرداری که از او نقل می  (3) از هیربدان

مزدکی سلمان را نشان میدهد. و روابط نزدیک پیغمبر با سلمان فارسی آن چنان بود که گروهی  
  (4) دهد."معتقد بودند مطالب قرآن را "سلمان اعجمی" به پیغمبر تعلیم می

 -در قرآن نیز به این مطلب اشاره شده است: "و لَقدَ نَعلَم اَنّهم یقولون اِنّما یُعَلّمِه بشر ..."      
 ، که معنی آن در ترجمه شعری قرآن چنین است: ۱۰3سورۀ نحل آیۀ 

 که  آنها چــه گویند اندر نهـان    "بدانیم ما ایـن سخـن را عیــان 
 هادگــرکس دهــد یاد ایـن آیـه  بگـویند  آنـان  که  بر مصـطفی    

 
 ۱۱7ی اجتماعی در ایران، احسان طبری، صفحۀ هاو جنبشها در بارۀ جهان بینیها برخی بررسی ۱
   ۱۶۵، صفحۀ  مستوفی اللهّ تاریخ گزیده، حمد ۲
 فرهنگ عمید   اند.شده که علاوه بر مؤبدی، سمت استادی و آموزگاری هم داشتهمیهیربد به مؤبدانی اطلاق  3
 ۲۵و  ۲3، صفحات ۱3۵7به نقل از اسلام شناسی علی میرفطروس به مضمون، چاپ  4



کاپوی                                                                                                                                44 ایرانیان در ت

 آزادی و استقلال 

   

 و ـبگشتند مظنون در این گفتگ  چنین نیست زیرا کسی که به او
گاه هـــــم ز تـازی    بـــود  آدمـــی  از دیـار عجــــم   نبودست  آ

 (۱)بیان گشته یکسر به تازی زبان."   انـها بس فصیـح وعیولـی آیـه 

شوند. ها با آن بیان میها نظر داشتند، نه به زبانی که آیهالبته مدعیان، به موضوع ومضمون آیه   
سرانجام، انحراف و فسادِ روحانیان و نجبا و اشراف مایۀ انحطاط و سقوط ساسانیان گردید و 

قومی بیابانگرد، در ظرف مدتّ  قلیلی،  توانست  دولتی  صاحب  تأسیسات  اداری  و نظامی   
    و  تمدنّی پیشرفته را از میان بردارد.

"در دوران ساسانیان کشور از نظر سیاسی و نظامی رونقی شایان توجه داشت. ولی چون این    
رونق همراه با استبداد شدید و خفقان اندیشه بود، چون صاحبان اندیشه مانند مزدک و مانی  

چون دستگاه روحانیِ مؤبدان گرفتار فساد بود و در ستمرانیِ فرمانروایان  و  وحشیانه نابود شدند،  
 (۲)مشارکت داشت، ناچار شیرازۀ کشور از هم گسیخت ..."

های پایانی دوران ساسانی، "سپاهیانِ یاغی و روحانیانِ فاسد را پروای مملکتداری  در آن سال    
وران و کشاورزان نیز که ای دیگر نداشتند. پیشهجویی و کامرانی خویش اندیشهنبود و جز سود

بردند. بنا بر بار سنگین مخارج آنان را بر دوش داشتند در حفظ این اوضاع سودی گمان نمی
رسیده بود. و یک ضربت کافی بود که آن را به کام توفان حوادث    این مملکت بر لب بَحرِ فنَا 

بیفکند. این ضربتی بود که عرب وارد آورد و مدتّ دو قرن دراز کشوری آباد و آراسته را عرصۀ  
 (3)دردناکترین توفان حوادث کرد."

نبود. چیزی که     نیروی عرب  از  واقع  لیکن در  بود.  از ضربت عرب  البته  "سقوط ساسانیان 
  (4) مخصوصاً آن را از پا در آورد، غلبۀ ضعف و فساد بود."

 
  

 
 ۲79ترجمه شعری قرآن، امید مجد، صفحۀ  ۱
 ۱373مرداد و شهریور  ۀدوران صفوی، مصطفی رحیمی، نگاه نو شمار انحطاط وعظمت در  ۲
 ۵۵و  ۴۵، صفحات ،  دکتر عبدالحسین زرّین کوب۱378، چاپ   دو قرن سکوت 3
 ، تهران  ۱۵9و  ۱۵8تاریخ ایران بعد از اسلام، دکتر عبدالحسین زرّین کوب، صفحات  4



کاپوی آزادی و   ایرانیان در ت

 45                                                                                                                               استقلال

  



 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 عربستان و اعراب در آستانۀ ظهور اسلام 

 
 
 
 
 
 
 
 
 

  



کاپوی آزادی و   ایرانیان در ت

 47                                                                                                                               استقلال

"در این فصل مقصود ما از عرب، اعراب حجاز است که پیامبر اسلام از میان آنان برخاست.     
دهد، ها و اکتشافات باستانشناسی نشان میمردمان شمال و جنوب عربستان، چنانچه بررسی

زیستند در طی  اند، ولی مردم حجاز که در وسط عربستان میدارای تمدن باستانیِ درخشان بوده
میقرن زندگی  بَدَوی  حال  به  از ها  و چیزی  نبودند  مربوط  زمان  آن  متمدن  مردمان  با  کردند، 

  (۱) دانستند."فرهنگ و تمدّن نمی
جاهای      در  جا  همه  سوزانی که  و  هوای گرم  آن  با  عرب،  و گیاه  آب  بی  و  "جزیره خشک 

البته برای زیست مردم جایی مناسب نبود. از این رو بود که از دیر باز   کوهستانی آن هست، 
یی نقاط که، از آب و گیاه بهره داشت یی نکرده بود و گذشته از پارهتمدن و فرهنگ در آنجا جلوه

نشینی هیچ جا  یا جاهایی که بر سر راه تجاری واقع بود، در سراسر این بیابان فراخ زندگی شهر
امتداد داشت، در   از یمن تا عمّان  از نواحی  کوهستانی  جنوب، که  بود. گذشته  رونق نیافته 
کنارهای  بادیه،  مجاور شام و بین النهرین نیز از قدیم شهرهایی کوچک بود که اعراب در آن 

المَندَل نیز جنبۀ بازرگانی داشت و سر داشتند. شهرهایی مثل مکّه و یَثربُ و دومةمیسکونت  
های فراخ چیزی نداشت. های تفته و بیابانراه تجارت بود. باقی این سرزمین پهناور جز ریگ

نشین با شترها  آمد عربِ بیابانجوشید و سبزه پدید میای کوچک از خاک میو اگر گاه چشمه
آمد. زندگی این خانه به دوشان بیابانگرد البته به غارت و و چادرهای خویش همانجا فرود می

تطاول بسته بود و در سراسر صحرا قانون، جز زور و شمشیر نبود. عربان که از دیر باز در چنین 
 (۲) زیستند ناچار مردمی وحشی گونه و حریص و مادّی بودند."سرزمینی می

گنجید. هرگز از آنچه مادّی و محسوس  "جز آزمندی و سود پرستی، هیچ چیز در خاطر آنها نمی   
اندیشیدند. از افکار  کند نمیرفتند و جز به آنچه شهواتِ پست انسان را راضی میاست فراتر نمی

جوئی نبود. شجاعت و نازیدند مروتّ بود و آن نیز جز خود بینی و کینهاخلاقی، آنچه بدان می
رفت. گری و انتقام جوئی به کار میاند همان در غارتها به آنها نسبت دادهآزادگی که در داستان

گذشت دیگر هیچ بستند. از اینها که میتنها زن و شراب و جنگ بود که از زندگی بدان دل می
توانستند  نمیداشتند. آداب و رسوم زندگی شهری را به هیچ وجه  توجه و عنایتی به عالم معنی نمی

کردند همه جا با خود ویرانی  هایی که احیاناً به شهرهای مجاور میها و چپاول بپذیرند. درغارت

 
 ۴۱-۱۲، صفحات ۱37۲تمدّن اسلام، جرجی زیدان، چاپ  تاریخ  ۱
   ۲8 ۀدکتر عبدالحسین زرّین کوب، صفح ،۱378 دو قرن سکوت، چاپ ۲



کاپوی                                                                                                                                48 ایرانیان در ت

 آزادی و استقلال 

   

می فساد  ابنو  قول  به  بسا که  طبعی  درنده  و  خویی  از وحشی  ازبردند.  را  بن خلدون: سنگی 
بر می بیرون میکندندعمارت  تا زیر خیمه  کشیدندتا زیر دیگ بگذارند یا آن که تیر سقف را 

  (۱) کنند."نصب 
شود امّا ... هر "در عربستان رودخانه نیست و دریاچه و استخر نیز بسیار به ندرت یافت می   

شود و عرب با دو رفیق دیرینۀ خویش، شتر و تشکیل می  (۲)ییآمد، واحهای پدید میجا چشمه
    (3)کند."اندازد و چادر خود را آنجا بر پا مینخل، زندگی را به راه می

نخلِ خرما بیشتر از همه چیز مورد علاقۀ اوست، زیرا "نه تنها میوۀ نخل، خود خوراک عمدۀ      
سازد. هستۀ  بان میعرب به شمارست بلکه پوست و شاخۀ آن نیز برای او حصیر و سبد و سایه

نماید. کند و از آن مواشی  خود و حتی گاه اطفال و عیال خود را تغذیه میآن را هم آسیا می
  (4) تواند اندوه و ملال زندگی در صحرای قَفرسازد که میگذشته از آن از عصیر آن نیز شرابی می

را گاه به صورت درخت  (6)"بیهوده نیست که عُزیّ (5) انگیز را از خاطر او دور بدارد."و وحشت
   (7)کردند."خرما تصویر و نیایش  می

های  مهربان و کالایی پرمایه است. برای او عبور از آن بیابان"شتر نیز مانند نخل نزد عرب رفیقی  
قَفرِهولناک، بدون این مرکب آرام که قایق صحراهاست، البته میسر نیست. بدینگونه شتر در نزد  
عرب هم مادّۀ حیات است هم مرکب سواری و هم در عین حال وسیلۀ تبادل و تجارت ... نه 
فقط شیر شتر نوشیدنی عمدۀ عرب به شمار است بلکه گوشت آن غذای مطلوب اوست. گذشته 

افروزد  سازد. از پیه آن روشنی بر میدوزد و از پشم آن خیمه و چادر میپوست آن لباس میاز آن از  
از دُم آن طناب محکم درست می از بول آن پوست چهرۀ خویش را شستشو و و  کند و حتی 

 
 ۲9ۀ ، صفحهمان ۱
 آبادیی که در میانۀ ریگستان قرار دارد =  واحه ۲
  ۲۰9و  ۲۰8تاریخ ایران بعد از اسلام، دکتر عبدالحسین زرّین کوب، صفحۀ  3
 بیابان بی آب و علف =  قَفر 4
 ۲۰9و  ۲۰8تاریخ ایران بعد از اسلام، دکتر عبدالحسین زرّین کوب، صفحات  5
لات" نام داشته، و عرب بت پرست  "  یکی از دو بت معروفِ طایفه قریش در عهد جاهلیّت و دیگری که=  عُزّی 6

 دانستند. فرهنگ معین  میآنها را دختران خدا 
  ۲۰9و  ۲۰8تاریخ ایران بعد از اسلام، دکتر عبدالحسین زرّین کوب، صفحات  7



کاپوی آزادی و   ایرانیان در ت

 49                                                                                                                               استقلال

ها را کشد، با آن راهبندد، به کمک آن آب از چاه میبَدَوی شتر را به خیش می (۱) دهد.آرایش می
         (۲) سپرد."می
از شهرنشینان     آنها بیشتر  "سکنۀ عربستان بیشتر بدویانند که خصایص اصلی قوم عرب در 

از شهر می مانند پدرانش  امروز هنوز  بَدَویِ   ... مانده است  گریزد  و چادر و شتر و محفوظ 
بدوی است که  نهد. این چادرِ پشمین، خانۀهای شهر رجحان میاسلحۀ  خود  را بر همۀ نعمت

می زندگی  آنجا  فرزندان خود  و  زن  با  آنجا خانوادهوی  هر چادرِ  به حساب میکند.  و یی  آید 
رود. از مجاورت  مجموع چند چادر که ساکنانشان پیوند خویشاوندی دارند یک حَیّ به شمار می

آید". "هر حَیّ را سیدّی ]سرور، بزرگ[ و و ارتباط احَیاءِ )جمع حَیّ( همخون قبیله به وجود می
کند و در اوقات غارت و رئیسی هست که اداره قوم با اوست. در مواقع اختلاف حکمیت می

جنگ قیادت ]رهبری و پیشوایی[ دارد. شیخ قبیله به رؤساء اَحیاء تقدّم دارد و همه از او اطاعت 
شود. اگر افراد از لحاظ شرایط لازم های قبیله انتخاب میکنند. شیخ توسط رؤسای خانوادهمی

شود. از لحاظ نظری رسیدن به که سنشّ بیشتر است انتخاب میبرای ریاست برابر باشند، آن
مقام مستلزم هیچ راین  قبیله شیخ  رهبران  در عمل  ولی  نیست  میان گونه شرایط خاصّی  از  ا 

زادگی و نبودن نکته ابهام کنند. نجیبالرّیاسه" انتخاب میهای خاص به نام "بیتاعضای خانواده
و ضعف در شجرۀ نسب از قبیل انتساب به بردگان را نیز جزو خصوصیّات مسلم رئیس قبیله 

پندارند. اگر فرزند شیخ از خصوصیات رهبری برخوردار بود، وی به طور طبیعی پس از پدر  می
کنند. صرف فرزندی رئیس قبیله شود، در غیر این صورت دیگری را انتخاب میرئیس قبیله می

نمی ایجاد  برای کسی  و حقّی  در وضع  را  او  همگنان  میان  در  ولی  نیست،  دفاع  قابل  و  کند 
 دهد.موقعیت مساعدتری قرار می

خوانند. مجلس قبیله همواره طرف شور رئیس قبیله ها را "مجلس" میجمع رؤسای خانواده    
شود. در واقع این مجلس  است و به وسیله همین مجلس شیخ از افکار عمومی قبیله آگاه می

به شمار می قبیله  راهبر  رفتار گذشتگان  و  قبیله است. سنّت  افکار عمومی  تنها  نمایندۀ  و  آید 
 ضامن اجراء آن افکار عمومی قبیله است.

 
کند، مردان و زنان  میشویند که به پندار آنها حشرات را از آنها دور میزنان بدوی اطفال خود را با ادرار شتر " ۱

   ۶زنند". تاریخ تمدن، ویل دورانت، تمدن اسلامی، بخش دوم، صفحۀ میموی دراز خود را به کمک آن شانه 
 ۲۰9و  ۲۰8تاریخ ایران بعد از اسلام، دکتر عبدالحسین زرّین کوب، صفحات  ۲



کاپوی                                                                                                                                5۰ ایرانیان در ت

 آزادی و استقلال 

   

و همبستگی   (۱) کند.  عصبیّتیی احساس نمیمرد عرب جز نسبت به قبیله وظیفه و علاقه   
افراد قبیله ضامن بقاء و استواری قبیله است. عضویت در قبیله این امتیاز را دارد که همۀ اعضاء  

کنند، خواه بر حق باشد یا بر خطا، ظالم  قبیله از هم قبیلۀ خود در برابر افراد خارجی حمایت می
)به برادرت کمک کن  باشد یا مظلوم. شعار آنها چنین است: "اَنصِر اخَاکَ ظالماً کان او مظلوماً" 

 خواه ظالم باشد خواه مظلوم(.  
گویند و همۀ قبایل عرب در عمل به آن   (۲)مقدس شمردن قانون انتقام که اعراب آن را "ثار"   

با مرور زمان  شود به  نحوی که  بندند، حالت جنگ و ستیز دایم  میان  قبایل را سبب  میپای
"... از حَیّ و شیخ قبیله  که بگذرد بَدَوی دیگر  به   (3) هیچ فرد و قبیله از گزند آن ایمن نیست."

 فروشد." شمارد و استقلال  و آزادی فردی خود را به هیچ  قیمت نمیهیچ  چیز خود را مقید نمی
بدوی شهر    نظر  از  استقلال  "...  و  آزادی  همان  واقع  در  را که  او  تنها خوشبختی  نه  نشینان 

نامحدود اوست ندارند، بلکه از هر حیث مردمی فرومایه و در خور تحقیرند. بدوی با سختیِ  
سازد و اگر شیر شتر دست ندهد در هنگام تنگدستی موش صحرایی و سوسمار  زندگی بادیه می

کند و از بول و مایعات می  (4)او نواله  هکند و در هنگام ضرورت پشم شتر را با پیرا شکار می
کند که فلاّح نیست و به کشت و  نماید و با این همه افتخار میدرون احشاء او رفع عطش می

یی شمارد و اگر هم مزرعهجوید. در واقع کشاورزی را وی، دون شأن خود میورز اشتغال نمی
کارد ... بدوی نه فقط از فلاحت عار دارد بلکه هر گونه پیشه و  دارد آن را بدست مزدوران می

شمارد. تربیت کند و پست و مبتذل میصنعت را نیز که در بین شهرنشینان هست تحقیر می

 
= حمایت و طرفداری و مدافعه از کسی که خود را به شخص بستگی داده و یا شخص بدان بستگی   ت یّعصب ۱

 نامۀ دهخدا     لغت   -حُبّ وطن، حُبّ خویشاوندی و حُبّ مذهب و عقاید مذهبی   -دارد 
ثار" )خونخواهی(، قانونی است که به موجب آن نه تنها جان و مال قاتل، بلکه جان و مال تمام  " قانون ۲

قبیله قاتل او را از خود که  آن (، مگر7،   ۶خویشاوندان او به اختیار وارث مقتول است )تاریخ اسلام صفحات 
)جنبش ملی ایرانیان در برابر خلافت   نهضت شعونیه -نصورت فقط قاتل محکوم است و بس" طرد کند که در ای

 ۱37۰اموی و عبّاسی(، دکتر حسینعلی ممتحن، چاپ دوم، 
تاریخ  " و -" ۲۱۱و  ۲۱۰ین زرّین کوب، صفحات تاریخ ایران بعد از اسلام، دکتر عبدالحس"  تلخیص از: 3

خلدون، صفحات  حکومت اسلامی و نظر ابن  "  و -" ۵ت، عصر ایمان، بخش دوم، صفحۀ تمدن، ویل دوران 
   "37و  3۶، 3۱، 3۰

   لقمه خوراکی برای گذاشتن در دهان.=  نواله  4



کاپوی آزادی و   ایرانیان در ت

 51                                                                                                                               استقلال

و گاه تربیت اسب و همچنین صید و شکار و غارت و شبیخون در نظر او تنها    شتران و اغنام
    (۱) اموری است که لایق دلبستگی است."

ها  گری و حمله به کاروانیی و غارتهای پایان ناپذیرِ قبیله"زد وخورد برای چراگاه و جنگ   
آبادی افراد قبایل را به طور دایم بر آن میو  آمادۀ جنگ  های مجاور،  داشت تا حاضر یراق و 

باشند و همین، روحیۀ سلحشوری و قابلیت جنگاوری آنان را معمولاً در سطح بالاتری نگاه 
داشت ... مردانگی هر فرد بَدَوی نیز با تعداد مردانی که به خاطر قبیلۀ خود از افراد قبایلی  می

ریزی چندان شایع و هر زمانی ممکن الوقوع شد ... جنگ و خوندیگر کشته بود، سنجیده می
های حرام از طرف غالب قبایل حجاز و اطراف آن به رسمیت شاخته شده  بود که، ضرورتاً ماه

 .  بود
ماه     این  ]ذیدر  نیامالقعده، ذیها  در  و رجب[ شمشیرها  محرّم  میالحجّه،  فرو  تا  ها  رفت 

بازارهای مکّاره تشکیل گردد و فرصتی برای تأمین ضروریات زندگی قبایل و جا به جا کردن 
و یا به گفتۀ ویل دورانت "بعضی اوقات را برای حجّ و تجارت   (۲) کالاهای تجارتی بدست آید."

بودند." داده  قرار  مقدسّ  آن  (3) ایام صلح  "برای  ماهضمناً  ماهکه  با  حرام  قمریِ  های گرم های 
ها را یازده روز تابستان برخورد نکند و تجارت را مختل نسازد، اعراب هر سال تاریخ شروع ماه

تأخیر می ماهبه  نتیجه  در  و  ماهانداختند  مانند  در فصل های حرام قمری  های شمسی همواره 
  (4) مناسب بود."

های دریا و بعضی نقاط معدود دیگر اسباب و  "... در سراسر عربستان تنها در باریکۀ کرانه   
نشینی فراهم آمده است و تمدّن و صلح و آسایش به اعراب هدیه کرده است. در  موجبات شهر

هایی وجود داشته است، تقریبا به منزلۀ آنچه نزد  مجاورت این شهرها و گاه دور از آنها هم قلعه
ما "ده" نام دارد؛ و بنای آنها چنان بوده است که ساکنان از تجاوز بدویان مصون بمانند. شهرها  

ها برای دفاع مناسب های آن مانند قلعههای تنگ و پیچ در پیچ داشته است و خانهنیز کوچه

 
  ۲۱۲و  ۲۱۱تاریخ ایران بعد از اسلام، دکتر عبدالحسین زرّین کوب، صفحات  ۱
  ۴۲و  ۲۱، صفحات ۱379آذربایجان در سیر تاریخ ایران، رحیم رییس نیا، جلد سوم،  ۲
   ۱تاریخ ایران بعد از اسلام، جلد  - 7تاریخ تمدن، ویل دورانت، تمدن اسلامی، بخش دوم، صفحۀ  3
   3۲، صفحۀ 8۴۱3دکتر داوود رسائی، چاپ اول،  -حکومت اسلامی و نظر ابن خلدون   4



کاپوی                                                                                                                                5۲ ایرانیان در ت

 آزادی و استقلال 

   

ها و در مجاورت شهرها رواج داشته است. بوده است. کشاورزی و تربیت مواشی در این قلعه
      (۱)نشین تجارت بوده است."امّا شغل عمده اعراب شهر

های دنیایِ  یی که تمدّنبهره بودند، در دورهاین فرمانروایان صحرا که از تمدّن و فرهنگ بی   
حفظ    (۲) اندقدیم شکوه وعظمت تمام داشته است، اگر جز قتل و غارت و راهزنی کاری داشته

های  های تجارتی بوده است. بنابراین هر چند استیلا برین صحراهای بازرگانی و بدرقۀ کاروانراه 
های بزرگ قدیم چون مصر و بابل و ایران و  فراخ بی آب و گیاه آن قدر نداشته است که دولت

های تجاری، هم از دیرباز، کشور گشایان روم بدان چشم طمع بدوزند؛ امّا، برای حفظ جان قافله
به خدمت خویش می را  این فرمانروایان صحرا  بدینگونه در روزگاران کهن گرفتهقدیم   ... اند 

عرب را شأنی و قدری نبود. شهری و تمدّنی نداشت و محیط زندگی او نیز پیدایش هیچ نظام 
یی بود، از های این بیابان فراخ، شهری و واحهکرد. معهذا اگر در کنارو تهذیبی را اقتضا نمی

که همواره بین ایران و   که نزاع و رقابت مستمریّ برکت تربیت و تمدّن روم و ایران بود. چنان
های غَسّان و حیره را پدید آورد. غسّان در کنار بادیۀ شام بود و دولت روم در کار بود، دولت

روم آن را در برابر ایران علم کرده بود. حکومت ایران نیز دولت حیره را در کنار بادیۀ عراق به  
وجود آورده بود، تا هم در آن حدود از "اصطکاک" مستقیم دو دولت جلوگیری کند و هم در  

 (3)".ایران باشدجنگ با روم مدد کار 
ادباری را   در میان اعراب، زنان بطور کلی زندگی پر 

گذراندند. "زن در نزد بدوی و در زندگانی او چندان  می
می اگر  دختر  پدر  لذا  نداشت،  خواست  ارزش 

توانست به هنگام تولدّ او را زنده به گور کند و اگر  می

 
 ۲3۲تاریخ ایران بعد از اسلام، دکتر عبدالحسین زرّین کوب، صفحۀ  ۱
در خانه عثمان  که آن شدید بود که پس ازعادت به غارت در محیط اعراب ]حتی بعد از اسلام[ آن قدر " ۲

ی زنان و دختران او را بر کشیدند و ببردند. هاریختند و او را کشتند، تمامی اموالش را غارت کردند و حتی لباس
وسایل زندگی امام حسین )ع( را نیز پس از  ترین اموال امام حسن )ع( را پس از زخم زدن و همچنین ساده

ساخت دولت در ایران،  -کشتن، از دست زن و فرزندان بی سرپرستش با بی رحمی بیرون کشیده به یغما بردند 
 ۴۲غلامرضا انصاف پور، صفحۀ 

 3۰و  ۲9، دکتر عبدالحسین زرّین کوب، صفحات ۱378 دو قرن سکوت، چاپ 3

وضع اجتمایی زنان در 
 میان اعراب 



کاپوی آزادی و   ایرانیان در ت

 53                                                                                                                               استقلال

تولدّ وی غمین مینمی از  پنهان میکرد دستکم  از کسان  از شرم زدگی روی  و  زیرا شد  کرد، 
     (۱)کرد که کوشش وی هدر شده است."احساس می

امّا فقر و فاقه تنها عامل زنده به گور کردن نوزادان دختر نبود، "در خبر است هنگامی که عمَُر    
زنده را  خود  می   دختر  خاک  میبه  سخت  از     گریست.سپرد،  عمر  المزهر(  )سیوطی، 

بدََویان که همواره در جنگ و کوچ و رَحیل بودند تشخیص  خانواده های ثروتمند بود، ظاهراً 
 خورد وهمواره چون دستِ زندگی پرخطر قبایل صحرا نورد نمی دادند که زن به درد جنگ ومی

"دختران و زنان در نزد پدران و شوهران خود چندان فرقی با  (۲)شکسته وبال گردن مرد است."
خواستند  ها و چهارپایان نداشتند و مردان به علت مقتضیات وضع پدرسالاری هر طور میدام

معامله می آنها  با  خود  مایملک  اشیاءِ  دیگر  بکلی محروم مثل  پدر  ارث  از  را  دختران  کردند. 
   (3)ساختند."می
رفت که او را با چیزهای  "زن کالایی بیش نبود و جزوِ دارایی پدر یا شوهر یا پسرش به شمار می   

     (4) توانست زنش را از خانه بیرون کند."خواست میبرد ... مرد هر وقت میدیگر به ارث می
برهنه بودند و این امر چون که وجود نداشته بلکه نامقید وغالباً نیمه"حجاب و پوشش زنان نه آن

گری  هایتان بمانید و جلوهتذکر و تحذیری در آیۀ سی و دوّم از سورۀ احزاب آمده است: "در خانه
    (5)جاهلیت قدیم پیش مگیرید ..."

غیر    سازمانش  و  آشفته  خانواده  و  وضع  پست  صورت  جنسی  غرایز  ارضای  و  بود  اخلاقی 
یا جاهلیت   -علامه یحیی نوری در کتاب "اسلام و عقاید و آراء بشری    منحطّی داشت. به نوشتۀ

شده لیسانس دانشکدۀ الهیات و معارف اسلامی تدریس میکتابی که در دورۀ فوق  -و اسلام"  
العرب اضافه بر ازدواج معمولی و اختصاصی که مردی زنی را در محیط جزیرة نویسد: "می  -

نمود و به او منحصر بود؛ انواع دیگری از زناشویی از کسانش خواستگاری کرده با او ازدواج می
نظامات و  بوده، سنن  نکاح معمول  آن   و  موالید  و  امضا کرده  را  آنها  نیز  زمان  و رسوم غلط 

 
 7تاریخ تمدن، ویل دورانت، بخش دوّم، تمدن اسلامی، صفحۀ  ۱
 ۵مرتضی راوندی، صفحۀ ، ۲تاریخ اجتماعی ایران، جلد  ۲
 ۱3ساخت دولت در ایران، غلامرضا انصاف پور، صفحۀ  3
   8تاریخ تمدن، ویل دورانت، بخش دوّم، عصر تمدن ، صفحۀ  4
   ۶۲۲ادیان بزرگ جهان، هاشم رضی، صفحۀ  5



کاپوی                                                                                                                                54 ایرانیان در ت

 آزادی و استقلال 

   

میزناشویی منُتسب  پدری  به  خاص،  ترتیبی  با  نیز  را  قبیل ها  این  اقسام  برخی  ذیلاً  نمود. 
 شود: ها ذکر میزناشویی

= رابطۀ جنسی زن شوهردار با رضایت شوهر با مردی دیگر جهت  نکاح الاستبضاع   . ۱
به دنیا آوردن فرزندی با قیافه و شکلی خاص، یا دلیر و شجاع، یا سخنور و شاعر، و 

 امثال آن از مردی که دارای این صفات است.  
جمعی  )حداکثر ده مرد با یک زن(  که اگر نوزاد پسر = زناشویی دستهنکاح الرَهط   . ۲

گرفت. ولی  کرد و مورد قبول قرار میبود، مادر تعلق آن را به یکی از مردان اعلام می
شدند  کدام حاضر نمیآمد زیرا هیچاگر نوزاد دختر بود، از مردان دعوتی به عمل نمی

 پدر دختری باشند.      
آمد،  = زناشویی تعویضی، یعنی هر مردی که از زنِ مرد دیگری خوشش می  نکاح البَدَل  . 3

داد تا به آن مرد پیشنهاد معاوضه کند، یعنی زن  رسوم و قوانین محیط به او اجازه می
 خودش را به او داده و زن او را بگیرد؛ مدتّ معاوضه نیزمربوط به تمایل طرفین بود. 

های رایج این بود که  = یکی دیگر از زناشویی  نکاح المَقت )زناشویی با خشم و زور( . 4
مرد، زنش مانند سایر اموال و ماتَرَکش در مرحلۀ اوّل به پسر بزرگش  اگر شخصی می

گرفت )البته در صورتی که آن زن نامادری پسر باشد(. اگر این زن جوان و  تعلق می
  ( ۱) داد و صدِاقششد؛ و اگر نبود به دیگری میزیبا بود، پسر متوفی خود از او متمتع می

داشت، در آن صورت این زن گرفت. و امّا اگر متوفی، پسر بزرگ یا کوچکی نمیرا می
]به یکی[ از مردان فامیل تعلّق داشت ... ]چنانچه[ پسران شوهر و یا مردان فامیل خود  
به زناشویی با این زن راغب نبودند، حق داشتند او را بکلّی از مزاوجت با مردان دیگر  

 تا بمیرد. شوهر بگذارندممانعت کرده، همچنان بی
 های تربیت شده[.خانه با فاحشه= ]فاحشه نکاح الجمع )زناشویی همگانی( . 5
= برقراری روابط جنسی محرمانه بین زن و مرد، بطوری که کسی نفهمد   نکاح الخَدن . 6

 و زن شهره به فاحشگی نشود. 

 
 در اینجا کابین، مَهرزن.  =  صِداق ۱



کاپوی آزادی و   ایرانیان در ت

 55                                                                                                                               استقلال

ساخت تا متقابلاً به  = شخصی دختر یا خواهرش را زن مرد دیگری مینکاح الِشغار   . 7
 جای اخذ مهریّه، دختر یا خواهر آن شخص را زن خود سازد.

و     است  بوده  معمول  شوهران  تعدّد  هم  زنان  تعدّد  هم  عرب  قبایل  میان  است  مسلم  آنچه 
فرزندی که ثمرۀ تعددّ شوهران بود با کمک قیافه شناسان و کاهنان به یکی از مردان که با مادر 

همبستر می فرزند  منتسب  بودند،  قلمداد  شده  مرد  آن  رسمی  و  "مشروع"  فرزند  و  شد 
    (۱) گردید."می
"ازجمله عادات زشت عرب به روزگار جاهلیت، این بود که وقتی مردی به مرد دیگری بر    
او نبود و میان آنها پیمانی وجود نداشت، اگر آن مرد زنی همراه داشت بر    خورد که از قبیلۀ می

شد، زنش به اسیری داد و اگر کسی که زن همراه داشت مغلوب میسر آن، جنگ و نزاع رخ می
گونه دانست و او را بدون هیچکه غالب شده بود زن اسیر را برای خود حلال میرفت و آنمی

 (۲) کرد."قید و شرطی تصرّف می
در این دوران قبایل عرب از فرهنگ نازلی برخوردار  
بودند. "در میان بدویان عرب هیچ قسم خطّ و کتابت  

از    هم معلوماتیو معارفِ نوشته وجود نداشت، اگر  
اقوام مجاور اقتباس  شده  بود دهن به  دهن و سینه به سینه  بود، آنهم  مخلوط  به  خرافات و 

 (3) توان قائل شد."گونه  جنبۀ  علمی نمیها  به طوری  که بر آن  هیچافسانه
اوراد    و  عزایم  مقداری  از  بود  عبارت  عرب  "طبّ  و   (4)مثلاً  ادویه  بعضی  تجویز  با  که گاه 

دانست که هایی میعقاقیر)گیاهان داروئی( همراه بود. زیرا عرب جاهل امراض را بیشتر زیان
رسد و برای اخراج اجنّه و شیاطین از جسم مریض بهترین راه در نظر از ارواح شریر به آدمی می

آن قوم خواندن اوراد و ادعیه بود. از جمله اعتقادات عرب در معالجه، استفاده از حجامت و 
    (5) شد."داغ کردن )کَیّ( بود و کَیّ در نزد آنان آخرالدوا و آخرالطّب شمرده می

 
  ۶۱۲تا  ۴۶۰، صفحات ۶۴۱3یا جاهلیت و اسلام، علامه یحیی نوری، تهران  -اسلام و عقاید و آراء بشری  ۱
   3۶، صفحۀ ۱3۶۰، دکتر حسن ابراهیم حسن، تهران ۱تاریخ سیاسی اسلام، جلد  ۲
   ۱۰، صفحۀ ۱3۶۰تاریخ ایران، عباس اقبال آشتیانی، تهران  3
   دعاهایی که بر بیماران خوانند تا شفا یابند.=  عزایم و اوراد 4
  3۰و  ۲9صفا، صفحات  اللّه ذبیح، دکتر ۱تاریخ علوم عقلی در تمدن اسلام، جلد  5

 سطح فرهنگ و تمدّن



کاپوی                                                                                                                                56 ایرانیان در ت

 آزادی و استقلال 

   

دانستند ... امّا خطابه سرایی مانند شعرگویی، ها "خواندن و نوشتن نمیاکثریت غالب عرب   
دادند و  فطری آنان شده بود، و پیران، جوانان خود را از آغاز جوانی به خطابه سرایی عادت می

شان، اهل خیال و رؤیاها بوده و در عالم خیال  نمودند ... اعراب، بنا به شرایط زندگیمی تمرین  
از هر چیز   اعراب بیش  و زندگی  ... مقتضیات محیط  و تصورات شاعرانه مستغرق ]بودند[ 

ها فطرتاً  بازی و اظهار افتخار و صحبت شمشیر و اسب ]بود[ عربمتوجه رجز خوانی و عشق 
گفتند ... کودکان عرب که کمترین اطلاعی  شاعر بودند، حتی دزدان و دیوانگان عرب شعر می

رسید و  سرودند[ و هر کس به سن جوانی میادب نداشتند در زمان کودکی شعر]میاز شعر و  
نمی نمیشعر  نشان  را  قریحۀ خود  و  ناقص میگفت  و  را معیوب  او  ... عربداد  ها  دانستند 

ها پناه شرف و کردند که شعر نیکو بسرایند، چه شاعر در میان عربجوانان خود را ترغیب می
دادند و ناموس و راوی آثار و اخبار آنان بود و چه بسا که شاعر را بر پهلوان )شوالیه( ترجیح می

قبیله پیدا میهمینکه در  را یی شاعری  قبیلۀ شاعر  و  رفته  قبیله  آن  مبارکباد  به  قبایل دیگر  شد 
گستردند و زنان  ها میدادند و خوانگفتند. سپس مجالس مهمانی و جشن ترتیب میتبریک می

آواز پذیرایی می و  قبیله دفاع  با ساز  ناموس  و  از شرف  بودند که شاعر  ... چه معتقد  کردند 
ها همه نوع که عربدارد". "شگفت آنسازد و آثار آنها را جاودان میکند، نام آنان را بلند میمی

دانستند  بهره میبی  برتری برای قریش قائل بودند جز شعر و شاعری که قریش را در آن قسمت
بر می را  اعراب  افکار شاعرانۀ  ایرانیان  با  آمیزش  با  و شاید  انگیخته است، چون شاعرانی که 

گفتند و قبایلی که در مجاورت عراق د بهتر از دیگران شعر میایرانیان و رومیان آمیزش داشتن 
آوردند". چرا که "ایرانیان نیز مردم سخنور زیستند بیش از دیگران شاعر به وجود می)ایران( می

 (۱) شد."و خطیبی بودند و آمیزش با ایرانیان باعث پیشرفت شعر و خطابه در اعراب می
نفر(    ۱7نفر )و بقولی    ۱۴از نظر سواد، هنگام  ظهور اسلام، در میان  قریش "نوشتن را جز     

    (۲) دانستند که از آن جمله علی، عثمان، ابوسفیان، معاویه، طلحه و دیگران بودند."نمی

 
   ۴۲۵تا  ۴۱9، صفحات ۱37۲تمدّن اسلام، جرجی زیدان، چاپ  تاریخ  ۱
و فتوح  -و قاموس قران، سید علی اکبر قریشی  -اسلامی، فرید وجدی، ذیل واژۀ خط و کتاب   المعارفدایرة ۲

   البلدان بلادزی. 



کاپوی آزادی و   ایرانیان در ت

 57                                                                                                                               استقلال

)دهن به دهن  (۱) نوشتند و تلفظ صحیح کلمات فقط از روی سمَاعنقطه میخط عربی را بی    
خواندند، شده، آن را "سابه" نیز مینقطه نوشته میآمد. مثلاً "شابه" چون بیشنیدن( به دست می

        (۲)شد که منظور کجاست."که هردو نام یک مکانی بوده است، و فقط از روی سمَاع معلوم می
های  پس از ظهور اسلام نیز "اخبار و احادیث و تفسیر و اشعار را مانند دورۀ جاهلیت در سینه    

دادند، اکثر راویان اسلام، مانند شعرا و خطیبان خود حفظ کرده و سینه به سینه نقل و انتقال می
        (3) دانستند."عصر جاهلیت خواندن و نوشتن نمی

در بارۀ موسیقی اعراب قبل از اسلام به نوشته ویل دورانت، "شاعران جاهلیت اشعار خود را     
کردند. شعر و موسیقی به هم آمیخته بود. نای و عود و دف را از همراه نغمۀ موسیقی انشاء می

ها زنان آوازه خوان را برای  شد در مهمانیهمۀ ابزارهای موسیقی بیشتر دوست داشتند. بسا می
  (4)یافتند ..."ای از آنان نیز در مجلس شراب حضور میکردند. عدهسرگرمی مهمانان دعوت می

ای بودند که آنان را "مُغنیّه" ها زنان نوازندهو به نوشتۀ کتاب "زنان موسیقی ایران"، "میان عرب
در   (5)نامیدند، و نقش آنان در حیات ادبی و موسیقیائی عرب چندان کم نبوده است. "حریم"می

ها  رسد که زنان به همان اندازۀ مردان از آزادیآن زمان ]قبل از اسلام[ ناشناخته بوده، و به نظر می
های خانوادگی  های عرب بودند که در کار موسیقی، در جشناند. این زنان از قبیلهبرخوردار بوده

انداختند، و این رسم تا زمان  کردند، و آن را به راه میبا آلات موسیقی خود شرکت مییا قومی
چنان یافت؛  ادامه  محمد)ص(  نکاح حضرت  آئین  حضرت    که  با  محمد)ص(  حضرت 

                  (6) خدیجه)س( با شادی و سرور طی مراسمی جشن گرفته شده است."

 
   شنیدن=   سَماع ۱
  ۵۱۴و ۴۴9، صفحات ۱37۲تمدّن اسلام، جرجی زیدان، چاپ  تاریخ  ۲
   همان 3
   8تاریخ تمدن، ویل دورانت، بخش دوّم ،تمدن اسلامی ، صفحۀ  4
  چیزی که حرام شمرده شود.=   حریم 5
  ۶۵و ۶۰، صفحات ۱38۰زنان موسیقی ایران، توکا ملکی، تهران  6



کاپوی                                                                                                                                58 ایرانیان در ت

 آزادی و استقلال 

   

"عرب بدوی دینی نداشت، و اگر داشت آن را در روح 
و قلب او تأثیری نبود. نزد شهرنشینان یمن، حجاز و  

بت فقط  نه  نقاط  ودیگر  تمام  عراق  رواج  پرستی 
و   و حتی مجوس  نصاری  و  یهود  آئین  بلکه  داشت، 
مانی و مزدک نیز پیروانی یافته بود. امّا هیچ یک قلب  

کرد. عرب بدوی، خاصه در نقاط داخلی عربستان و درون او را خاضع و روح او را مسخّر نمی
بادیه و صحرا، هیچ پروایِ دیانت نداشت ... زندگی اخُروی و احتمال حیات بعد از موت و 

گنجیده است ... او شک نداشت که  ورای زندگی  این   حشر و رستاخیز در تصوّر عرب نمی
کرد  که مرگ و فنا را پیری و گذشت روزگار سبب است و از جهان  خبری نیست  و گمان می

پس مرگ نیز حسابی و جزایی در کار نیست. عرب خالص همیشه مادی و دیر باور و منکر 
و  از شهوات  او  کوتاه  و  فکر محدود  و  روشن  و  بین  تیز  ذهن  است.  بوده  غیبی  مکاشفات 

داشته است و نه اعتقادی. ای میمحسوس نه علاقهرفته است و به امور غیرمحسوسات فراتر نمی
نمود برای آن بود که کرد و احیاناً هدیه و قربانی بدانها تقدیم میهای خود را پرستش میاگر بت

عادت کرده بود جهت رفع حوایج و اِنجاح ]بر آوردن حاجت[ مقاصد خویش بدانها توسل کند. 
ند گوسفندی یا شتری قربانی کند. امّا  کرد که اگر خطری را از وی دفع کگاه برای بت نذر می

کشت و یقین داشت که کرد و میگذشت بجای آن آهویی صحرایی را صید میچون خطر می
او روا نمیفهمد و تفاوت نمیبت نمی گشت و یا  نهد. لیکن در بسیاری موارد وقتی حاجت 

کرد. بارید و دشنام نثار میهای خویش سنگ میآمد و بر بتشد به خشم میقربانی او مقبول نمی
ها عبادت کرده بود چون از آرد و خرما  گاه در هنگام سختی و تنگدستی خدای خود را که سال 

کردند و چون یی بتی داشت که پرستش میخورد ... در مکّه اهل هر خانهشکست و میبود می
کند و وقتی به   (۱) رفت آخرین کاری که در خانه داشت آن بود که بت را مَسحکسی به سفر می

 کرد مَسح بت بود. گشت اوّل کاری که میخانه باز می
اند، اعراب بدوی شیفتۀ سنگ بودند و  پرستیده"اگر اقوام ابتدائی آفتاب و ماه و ستارگان را می

کرد، رسید نخست چهار سنگ پیدا میکردند. و مسافر بادیه به هر منزل که میبدور آن طواف می

 
   دست مالیدن به چیزی.=  مَسح ۱

  - دین و باورهای عمومی 
مکّه و نقش آن در زندگی 

 مردم حجاز



کاپوی آزادی و   ایرانیان در ت

 59                                                                                                                               استقلال

"و در  (۱) کرد."گذاشت و بر سه سنگ دیگر دیگ خود را بار میزیباتر بود برای طواف میکه آن
برد  کرد سنگی از آنجا به همراه میکه از مکّه سفر میگرفت. آن منزل دیگر این کار را باز سر می

  (۲) نمود."کرد و گرد آن طواف میو در خانۀ تازۀ خویش آنرا نصب می
یی  "پیش از ظهور اسلام مکّه شهر کوچکی بود در سرزمین حجاز عربستان، که درانتهای درّه   

های اعراب  خانهها واقع شده بود و کعبه، معبد قدیم اعراب که از میان معابد و بتدراز بین کوه
     (3) شد، قرار داشت."امتیاز خاصّی داشت، در مرکز شهر که بَطحا نامیده می

گذشت های تجاری قدیم عربستان از آن می"موقعیت جغرافیایی مکه طوری است که اکثر راه    
می تشویق  منطقه  این  در  اقامت  به  را  عرب  قبایل  آنچه  از و  بود که  امتیازاتی  و  منافع  کرد 

کشت و لم یزرع با هوایی شد چرا که مکّه سرزمینی بود بیهای تجاری عاید ایشان میکاروان
، که از مهاجرین (5) ( و سپس قبیله خُزاعهJorhom)  (4) بسیار گرم و سوزان ... در ابتدا قبیله جرهم

ها  جنوب عربستان بودند، همۀ کارهای پر درآمد مکه را در دست داشتند. این وضع بر قریشی
که ساکنان اصلی مکّه بودند گران آمد و بر آن شدند که قبیلۀ خزاعه را رانده کارهای مکّه را خود  

وایف قریش جامعۀ عمل پوشید  در دست گیرند. این آرزو به دست توانای "قَصی" رهبر همۀ ط
قُ فراخواندصَ...  مکّه  به  را  قریش  پراکندۀ  طوایف  کار  هر  از  پیش  موق   ی  را ع تا  خویش  یت 

ام  یی ساخت بن استحکام بخشد و سپس کعبه را در دست خود گرفت و در مجاورت آن خانه
پرداخت. پیروزی  شورت میی  با سران قریش در کارهای مهم به مصَدارُالنَدوه". در این خانه قُ"

ها دستورهای او را از جان و دل به کار ببندند ... رفته رفته ی سبب شد که قریشیصَدرخشان قُ
در شهر مکه نظم و ترتیبی در کارها پدید آمد ... بر اثر رفت و آمد بازرگانان خارجی به این شهر 

 
  88و  87بیست و سه سال، علی دشتی، به کوشش بهرام چوبینه، صفحات  ۱
 ۶۱7و  ۶۱۶تاریخ ایران بعد از اسلام، دکتر عبدالحسین زرّین کوب، صفحات  ۲
   ۱۰بامداد اسلام، دکتر عبدالحسین زرّین کوب، صفحۀ  3
در ایام بسیار قدیم نابود  و ظاهراًاند قبیله قدیم عرب که بنا به بعضی قراین در بنای کعبه دخالت داشته=  جرهم 4

 شدند. 
از اعراب که از عربستان جنوبی به طرف شمال مهاجرت کرده و در نزدیکی مکهّ اقامت  ای قبیله=   خُزاعه 5

گزیدند. در این زمان )احتمالاً قرن پنجم قبل از میلاد( مکهّ و خانۀ کعبه در دست قبیلۀ جرهم بود. در جنگ  
داد قبیلۀ جرهم مقهور شد. پس ازآن ظاهراً چندی دو قبیله با هم در مکه  سختی که بین این دو قبیله روی 

   زیستند. دائرة المعارف فارسی.می



کاپوی                                                                                                                                6۰ ایرانیان در ت

 آزادی و استقلال 

   

های عظیم روم و ایران و یونان آشنا شد و از نظر فکری بر سایر قبایل برتری  قریش با تمدّن
 (۱)ها را "العالمیه" خواندند."یافت و بهمین جهت اعراب قریشی

که گفته شد، با رانده شدن قبیلۀ خُزاعه از مدیریّت امور مکّه، مناصب کلیدداری کعبه و چنان    
بن کِلاب افتاد. امّا  یصَایی از زائران[ در آن شهر بدست قُسَقایت و رفِادت ]آب دادن و پذیر

 پس از مرگش اختلافاتی بر سر این مناصب بین فرزندان او روی داد.  
هاشم    به  نوبت  اینکه  آن"تا  وجود  با  هاشم  رسید.  مناف  عبد  شمس  بن  عبد  ازبرادرش  که 

تر بود، ولی چون مردی توانگر و بخشنده بود، و نیز برادرش عبد شمس غالباً به سفر خردسال 
خود  می بر  را  خانۀ کعبه  و کلیدداری  سقایت  و  رفادت  مناصب  یافت که  آنرا  فرصت  رفت، 

بن عبد شمس ازعموی خود هاشم اختصاص دهد. برادرش به گمنامی درگذشت. امّا پسر او امُیّة
یاری   هاشم  مخالفان  از  برخی  را  امیّه  چون  قریش کرد.  بر  ریاست  دعوی  و  ننمود.  اطاعت 

کردند، اختلاف در میان آن دو بالا گرفت و کار به داوری کاهنی خُزاعی انجامید. کاهن با  می
مُقفّایی ]قافیه دار[ به داوری پرداخت و امیّه را محکوم ساخته حق را  های مُسجَعّ و ادای جمله

به جانب هاشم داد. از نتیجۀ این داوری، امیّه ناگزیر شد که مدتّ ده سال از مکّه تبعید شود و 
عبد مناف بود که حاصل آن منتهی به کینه و اختلاف  به شام برود. این نخستین دشمنی خاندان

 عبد شمس گردید.      هاشم و بنیبنی
این دشمنی تا زمان بعثت رسول خدا ادامه داشت و چون آن حضرت به پیامبری مبعوث شد،    

رفت، و پس از مرگ ابوطالب آن گاه از بزرگان قریش به شمار می بن امیه که دربن حربابوسفیان
ریاست آن طایفه را بر عهده داشت بنا بر سابقۀ دشمنی اجدادی، تا آنجا که توانست با رسول  

بنی از  آینده  خدا که  و  یافت  بلند  را  طالع محمد  بود خصومت و دشمی ورزید و چون  هاشم 
سلام کرد، تا بتواند برای  اسیاسی او را درخشان دید، برای خاطر دنیا، و نه دین به ظاهر قبول  

خود و فرزندانش در دستگاه محمدی مقام و منصب جدیدی پیدا کند ..."به نوشته استاد دکتر 
امیّه، و بین رسول خدا و بین شیعه و بنی مشکور "ریشۀ دشمنی بین ابوسفیان ومحمد جواد  

 
  ۲3و  ۲۲، صفحات 8۴۱3حکومت اسلامی و نظر ابن خلدون"، دکتر داود رسائی، تهران "  تلخیص از  ۱



کاپوی آزادی و   ایرانیان در ت

 61                                                                                                                               استقلال

عبد شمس در روزگار جاهلیت باید جستجو  هاشم و بنیعبّاس را دراختلاف بین بنیامیّه و بنیبنی
     (۱)کرد."

مکه در سر راه تجارت بین شرق و دنیای مدیترانه واقع بود و به همین عنوان در طی قرون    
کرد و هم ارتباط بین آفریقا و شهرت و رونقی یافته بود. هم عراق و شام را به یمن متصل می

های تجارتی اهل مکه دایم بین شام و یمن در جریان  شد، ازین گذشته، قافلهآسیا را سبب می
های بزرگ  ترین اشتغال قریش بود. "از این تجارت خانوادهها عمدهبود و تهیه تدارک این قافله

ها را رِبابَر افزون های گران اندوخته بودند و این ثروتمخزوم و دیگران، ثروتامیه، بنیمکّه؛ بنی
تلقی میمی بیع  نوعی  قریش  تجّار  را  رِبا  دینار مطالبه کرد.   دیناری یک  را  آن  بهرۀ  و  کردند 
توانست برای  ای هم میهم در مکّه رواج داشت و بدین گونه هر اندک سرمایه  (۲) کرد. مضاربهمی

صاحب خود عایدی قابل ملاحظه تأمین کند. در مکّه تجارت شغل همه بود و کسی که تاجر  
ورزیدند. ها نیز به کار تجارت شوق و علاقۀ تمام میشد. حتی زننبود به چیزی شمرده نمی

های شام معامله چنان که مادر ابوجهل به تجارت عطریّات مشغول بود، زن ابوسفیان با کلبی
ها پیش از آن که به ازدواج محمد در آید، با شام تجارت  داشت، و خدیجه بنت خوَُیلد از سال 

     (3)کرد."می
آمد از اسباب عمدۀ رونق تجارت و "وجود کعبه نیز که از قدیم پرستشگاه اعراب به شمار می   

طرق در مکه بود. و قریش که متوّلی این معبد بودند بیش از سایر اعراب از مواهب و   امنیتِ
بردند. با این همه، کعبه اختصاص به قریش نداشت و زیارتگاه اعراب به شمار  عواید آن بهره می

یی در آنجا بتی داشت و بالغ بر سیصد بت درین خانه بود. حتی نصاری هم  آمد. هر قبیلهمی
ها و دیوارها صورت مریم و عیسی و تصویر فرشتگان و داستان ابراهیم را آنجا بر روی ستون

 نقش کرده بودند.

 
   ۲مشکور، صفحۀ ی اسلام تا قرن چهارم، دکتر محمّد جواد هاتاریخ شیعه و فرقه ۱
آن باشد که شخصی مالی را به دیگری بدهد که با آن تجارت کند، بدین معنی که سود حاصل میان  =  مضاربه   ۲

   آندو مشترک باشد و خسارت به عهده صاحب مال باشد. فرهنگ معین
   ۱۲و  ۱۱بامداد اسلام، دکتر عبدالحسین زرّین کوب، صفحات  3



کاپوی                                                                                                                                6۲ ایرانیان در ت

 آزادی و استقلال 

   

همتا. آمد؛ امّا نه یکتا بود و نه بیالله خدایی بزرگ به شمار می،  (۱) در این پانتئون جاهلی    
شدند، از جمله لات، منَات و عُزیّ که قریش  خدایان دیگر نیز در ردیف او بیش و کم پرستش می

     (۲) شمرند، مورد پرستش خاص آنها بود."آنها را دختران خدا می
های قریش  شد. هبل مهمترینِ بت"قریش در جوف کعبه خدایی داشت که "هبَُل" خوانده می   

نامیدند. هبَُل البیت" میبود که به صورت انسانی تمام قد در خانۀ کعبه قرار داشت و او را "ربَُ
بتی بود از عقیق سرخ و به صورت آدمی. امّا دست راستش از قدیم شکسته بود و قریش بر آن 

 (3) دست دیگری از طلا درست کرده بود."
ها(  اعراب برای اقدام به کارهای مهم از قبیل جنگ و سفر و جز آن با خدایان )بتمعمولاً "   

گفتند و روی آنها کلماتی  های تیری که آنها را اَزلام میکردند. برای این کار از چوبهمشورت می
کردند". "در پیش پای هبُل ]نیز[ هفت تیر )قدِاح(  مبنی بر امر و نهی نوشته شده بود، استفاده می

نهادند، و کاهنان برای انجام عملی، یا جواب سؤالی، به وسیله افکندن می  (4) مخصوصِ تَفَاّل 
 (5) دادند."گرفتند و از امور پنهان خبر میآنها )رَمی( فال می

، خدای بزرگی که در رأس اصنام قرار داشت، در غیب ناپیدا بود. الله "در بسیاری احوال  اللّه   
مع بود،  عالم  مدبّر  و  باران  فرستندۀ  زمین،  و  آسمان  خالق  امّا  داشت.  شباهت  انسان  هذا  به 

از عبادت و تعظیم خدایان دیگر نمی را مانع  الله  ..."پرستش  "اهالی مکّه خدایان   (6)دانستند 
ساخته   مجسم  برهنه  صورت  به  را  نائله"  و  "اِساف  جمله  آن  از  که  داشتند  نیز  دومّی  درجه 

   (7) پرستیدند."می

 
مجمع خدایان یونان قدیم است، و در این جا به معنی خدایان اعراب جاهلی به کار  ( Pantheonپانتئون )" ۱

  ۱۲بامداد اسلام، دکتر عبدالحسین زرّین کوب، صفحۀ   ."  مجازاًرفته است، 
   ۱3تا  ۱۱بامداد اسلام، دکتر عبدالحسین زرّین کوب، صفحات  ۲
  همانجا 3
   فال زدن=   تَفَاّل 4
   ، به نقل از تاریخ اسلام ۴۶تا  ۶۰نهضت شعوبیه، دکتر حسینعلی ممتحن، صفحات  5
   ۱3تا  ۱۱بامداد اسلام، دکتر عبدالحسین زرّین کوب، صفحات  6
   همان 7



کاپوی آزادی و   ایرانیان در ت

 63                                                                                                                               استقلال

آنرا    که خاص و حرمتی نزدیک به پرستش برای سنگی سیاه قایل بودند   در شهر مکه، عزتّی     
ها معتقد بودند که این گفتند. این سنگ بر دیوار کعبه نصب شده بود. "عربمی  (۱) حجَرالاسود

 (۲) دانستند."سنگ از آسمان افتاده و آنرا مقدس و محترم می
باشد؛ حجّ، که در لغت عرب به معنای تردّد، آمد و شد کردن با کسی و به زیارت مکّه رفتن، می    

بت اعراب  بین  اسلام  از  به حجّ قبل  جاهلیت  دوران  در  اعراب  است.  بوده  رایج  نیز  پرست 
های حرام است که اعراب قبل از اسلام رفتند )ماه ذوالحجّه، به فارسی ذیحجّه، یکی از ماهمی

بستند. می  (4)کردند و اِحراممی  (3) روند.( و عمُرهرفتند و میو مسلمانان در آن ماه به حجّ می
 (5) کردند و سعیبوسیدند و مَسح میگشتند )طواف(، حجرالاسود را میهفت بار دور کعبه می

" قرار های "اِساف" و "نائلهدادند.  بر کوه صفا و مروه بتمیان دو کوه صفا و مروه انجام می
بودند و چون اساف در کعبه با نائله فُجور کرد    (6) داشتند. گویند این دو بت، دو تن از جُرهُم 

]زنا کرد[ هر دو به سنگ مسخ شدند. اهل مکّه مرد را ]اساف را[ بر سر کوه صفا وزن را ]نائله 
بتی   چون  را  دو  آن  قریش  سپس  و  باشد  عبرت  را  بینندگان  تا  بردند.  مروه  کوه  سر  بر  را[ 

 
حجرالاسود سنگ سیاه رنگی است از سنگهای آسمانی که بر دیوار کعبه نصب شده و قبل از اسلام نیز مورد   ۱

احترام و ستایش اعراب بوده است. در دوران حکومت المقتدر، خلیفه عبّاسی، ابو طاهر قَرمَطی به مکه هجوم  
ق.(  هـ.3۱7با خود به بحرین برد )برده ضمن قتل و غارت حجّاج، حجرالاسود را از جای خود کنده بشکست و 

بود از اسماعیلیه که به رهبری دو تن از پیشوایان خود زکرویه و ابوسعید که هر دو ایرانی  ای . قَرمَطیان فرقه
بودند، برای سرنگون کردن خلافت عبّاسی به پا خاسته و در بحرین، یمن و سوریه قدرت و نفوذ بهم رسانیدند. 

فرزند المقتدر، خلیفۀ  ق. در عهد مطیع الله هـ.339در سال که آن سال در دست قرمطیان بود تا ۲۲حجرالاسود 
را به پنجاه هزار دینار زر سرخ باز خریدند و به مکه باز گردانده در جای خود قرار دادند. هم  ها عبّاسی، آن پاره

اکنون حجرالاسود به صورت سه پارچه سنگ درشت و چند پارچه ریز است که کنار یکدیگر در قابی سنگی قرار  
   فارسی. المعارف دایرة -نامۀ دهخدا فلزی گرفته است. لغت دارند و گرداگرد آن را قابی 

  ۵۰، صفحۀ ۱تاریخ سیاسی اسلام، جلد  ۲
عُمره، عبارتست از اِحرام و طواف و سعی بین صفا و مروه. عُمره یکی از اقسام حجّ، که اعمال آن کمترازحج   3

   شود.مییا حج اکبراست و به نام حج اصغر نیز نامیده  تمتّع
آهنگ حجّ   - دو چادر نا دوخته که در ایام اِحرام یکی را لنگ و ته بند کنند و دیگری را بردوش پوشند =  اِحرام 4

کردن یعنی بعضی چیزهای حلال و مباح را در هنگام زیارت کعبه و مراسم حجّ برخود حرام کردن. فرهنگ  
   معین.

   هفت بار دویدن بین کوه صفا و مروه یا هَرولَه. =  سعی  5
از یمن که در حوالی مکهّ فرود آمدند. این قبیله ابتدا در یمن سکونت داشتند سپس به حجاز  ای قبیله=  جُرهمُ 6

   فارسی.  المعارفدایرةمهاجرت کردند و در همانجا اقامت گزیدند. 



کاپوی                                                                                                                                64 ایرانیان در ت

 آزادی و استقلال 

   

گرفتند : هنگام سعی، هر دسته از عرب در تَلبیه )لبیک گوئی( بتی را منظور می  (۱) بپرستیدند
گفتند. اعراب جاهلی  ای برای لات ... لبیک میگروهی برای اِساف، جمعی برای عُزیّ و دسته

 (3) نامیدند.دادند و این سفر و انجام اعمال مذکور را حجّ میرا نیز انجام می (۲)رمَیِ جَمَرات
"بزرگان قریش در مراسم حجّ برای خود امتیازاتی قائل بودند و گذشته از آن مقرّر کرده بودند     

یی انجام دهد که از اهل حرم گرفته باشد، ورنه باید  که زائر، اوّلین طواف خود را باید در جامه
جامه طواف کند. نیز رسم کرده بودند که هیچ زائرغذایی که از خارج حرم آمده باشد  لخت و بی

کردند  جامه طواف میتوانستند جامۀ خاص بخرند، در حرم بینخورند. البته اعراب فقیر که نمی
بهره نبودند  بردند. لیکن دیگران که از مال بیو از خوان رفادت و سقایت قریش نیز غالباً بهره می

ه حجّ کعبه برای قریش  دادند و بدینگونخریدند و بدانها بها میناچار جامه و غذا از اهل حرم می
توان پذیرفت که برای  لذا منطقاً می  (4) شد."عایدی ]مهمّ همچون عواید تجارت[ محسوب می

پیشگیری از نارضایی قبیلۀ  قریش و ارتداد مردم مکّه، که آمد و شد طوایف عرب جهت زیارت  

 
   حج"." اساف" و " ذیل کلمۀ  نامۀ دهخدالغت  ۱
انداختن سنگ ریزه به سه توده سنگ در وادی منی ]منا[ نزدیک مکه که شیطان در آن محل  =   رَمیِ جَمَرات ۲

   ظاهر شده است.
یید و تثبیت عادات قومی عرب مقرر شده است. تمام مناسک حجّ و  أبرای ت حج تحقیقاً"  بعد از ظهور اسلام 3

عُمره اِحرام، لَثم )بوسه زدن( و لمس حجرالاسود، سعی بین صفا و مروه، وقفه در عرفات و رَمی جَمَره، همگی 
 دورۀ جاهلیت روی داده است".  تعدیلات در حج اسلامی نسبت به در دورۀ جاهلیت متداول بوده و تنها بعضی 

گفتند. و هر قومی بت خود را  میمثلا اعراب قبل از اسلام هنگام طواف لبیک یا لات، یا عُزّی و لبیک یا منات "
  ".... را گرفت و آن عبارت بدین شکل تعدیل شد : لبیک اللّهم لبیکها اللّهم" جای بت "  خواند. در اسلام می

صفا و مروه اکراه داشتند". ]و ن یب مشهور است که مسلمانان پس از فتح مکه و بر انداختن اصنام قریش از سعی"
= به راستی  ...انّ الصفا و المروه من شعائر الله"  حفظ این عادت به زور آیۀ قرآن بر آنها قبولانده شده است[ :

ی( خداست، پس هر کس حج خانۀ )خدا( کند، عمره کند، باکی بر او نیست که  هاصفا و مروه از شعایر )و نشانه
 .۱33و  ۱3۲بیست و سه سال، علی دشتی، صفحات  - ۱۵8"، سورۀ بقره آیه ...بر آن دو طواف کند

بر حسب روایت مستند، عمر که از بزرگترین صحابۀ پیغمبر و از خوش فکرترین حواریون اوست گفته است :  
بیست و سه   -بوسیدم" میبوسد، هرگز این سنگ سیاه را نمیدیدم که حضرت حجرالاسود را  اگر من خودم نمی

  ۲۰7سال، علی دشتی، صفحۀ 
دلیل موجهّی برای اعمال و   گونههیچنویسد : من میحجت الاسلام مطلق و بحق، امام محمّد غزاّلی صریحاً "

بیست و سه سال، علی دشتی، صفحۀ   - کنم" امر شده است ناچار اطاعت میام، ولی چون مناسک حج نیافته
۲۰7  

   ۴۴۲و  ۲۱8،  ۲۱۶تاریخ ایران بعد از اسلام، دکتر عبدلحسین زرین کوب، صفحات  4



کاپوی آزادی و   ایرانیان در ت

 65                                                                                                                               استقلال

مکّه باعث رونق کسب و کار آنها بود، مردمی که غالباً از ترس اسلام آورده بودند، گنجاندن حج 
 در احکام اسلامی ضرورت داشت. 

"منبع عایدی دیگر آنها ]بزرگان قریشی[ ربا بود و بهرۀ هنگفتی را که بیرحمانه از آن راه بدست    
و دینار به دینار معمول بود     شمردند. ربح دِرهم به دِرهمآوردند نوعی معامله و تجارت میمی

دادند. گاه این ربح که تاجران قریش رسید دو درهم یا دو دینار گرفته یک درهم یا یک دینار می
رسید. شد که بهرۀ یک دینار به سه یا چهار دینار میبر حسب تعبیر قرآن اضعاف مضاعف می

"در مواقع تنگدستی    (۱)کردند ..."بدینگونه ربا خواران قریش فقراءِ مکه و اهل بادیه را غارت می
شدند. اینها موظف بودند  آمد و خود و کسانش برده و مزدور طلبکار میبدهکار غالباً از پا در می

      (۲)برای او مجانی کار کنند و با این بیگاری وام خویش را نیز بپردازد."
بین اعراب رواج داشته است. "این ارواح به گمان عرب در تمام بادیه و   (3) اعتقاد به ارواح   

اند. ها و در پیکر مارها و بعضی جانوران نیز وجود داشتهها و درختمخصوصا در میان سنگ
کشید، در نظر عرب آکنده بود از جنّ و غول. گرسنگی و ها طول میبادیه که طی کردن آن هفته

کرد که در گرمای هوا و بیکرانی صحرا چنان در دماغ حسّاس و اعصاب پرهیجان او تأثیر می
پنداشت که حرکت جنّیان را دیده است و یا خود صدای پایشان را شنیده  خنای بادیه غالباً میافر

آمد : هم نیکی و هم است. این جنّ در نظر عرب موجودی بود که هر کاری از دست او بر می
 بدی. 

پنداشت که در کوشید که با او رابطۀ دوستی بیابد. عرب غالباً میبه همین جهت عرب می    
ها نیز بعضی اوقات صدایی کرد که از بتشدند و ازین رو گمان میها هم گاه جنیان پنهان میبت

شود. جز مزاج حسّاس و عصبی عرب و جز وَهم و پنداری که از بیکرانی بادیه در  شنیده می
توان کرد. جنّ در  خیالی نمیجست هیچ تعبیری در باب وجود این موجود  خاطر بَدَوی راه می

واقع عبارت بود از تجسّم وحشت و هراسی که بادیه و سختی و شِقاء ]بدبختی و تنگی[ آن در  
توانست بهر شکلی که کرد. جنّ به اعتقاد عرب موجودی بود نامرئی که میذهن بدوی تلقین می

آمد، و جاهای  خواست در آید. امّا بیشتر به شکل مار و سوسمار و عقرب و حشرات در میمی

 
  ۱۵و  ۴۱صفحات  ، بامداد اسلام - ۵۴۲و  ۴۴۲، صفحات همان ۱
 همانجا ۲
 فرشته و شیطان  =  ارواح   3



کاپوی                                                                                                                                66 ایرانیان در ت

 آزادی و استقلال 

   

و نمناک و گوشه از های خلوت و هراسکثیف  نیز  بود. گاه  او  یا کمینگاه   انگیز غالباً مأوی 
 (۱) کرد."یافت و او را مجنون میمی  شیطنت به درون انسان راه

پنداشتند و دربعضی مورد به آنها  اعراب "بین جنّ و خدا نیز رابطۀ نسبت و خویشاوندی می   
کردند". "امّا نزد آنها این هدایا و نذور، شان مینمودند وهدایا و نذور تقدیمها[ استعانت می]جن

آمد بکلی مربوط  و این مراسم حج و قربانی که در مورد نیایش جنّ و بت و خدایان به عمل می
به حوائج دنیوی و لوازم معیشت و زندگی بود. اعتقاد به بقای روح و دنیای دیگر نزد عرب  

یافت و آن سوی مرگ دیگر خبری نبود. و اگر چیزی  مقبول نبود. نزد آنها زندگی با مرگ پایان می
ت. این از این مقوله به گوش عرب خورده بود از یهود و نصاری بود و کسی نیز آن را باور نداش

های قوم آنرا لازمۀ دیانت فکر را هم یهود ظاهراً از ایرانیان آموخته بود و ازاین رو، بعضی از فرقه
کردند و از آن بابت شمردند. بهر حال اعتقاد به حیات بعد از موت را اعراب خرافه تلقی مینمی

دادند. درست است که آداب و مراسم طواف و قربانی را نسبت به یی به خاطر راه نمیدغدغه
به سبب احترام و ورزیدند. با این همه   یی نمیآوردند امّا به دیانت چندان علاقهبتان بجا می

دادند به دیانت پدران نیز علاقه یی که به خون و نسب و آباء و اجداد خویش نشان میعلاقه
کردند. همین ورزیدند و بدگویی از عقاید پدران خویش را در حکم بدگویی از آنها تلقی میمی

نکته از اسباب عمدۀ مخالفت قریش و سایر اعراب بود با اسلام. سبب دیگر آن بود که با تسلیم  
اعتقادی به حیات بعد از موت آنها را در ارتکاب آن هایی که بیبه اسلام خود را از تمام لذتّ

شد،  دیدند. در واقع هیچ چیز، جز آنچه مروتّ خوانده میلذات مجاز کرده بود، محروم می
ا آن را به مثابۀ  داشت. زنا البته مذموم نبود امّعرب جاهلی را از لذّات و منافع خویش باز نمی

شد به سبب بیم از کردند. از قتل نیز اگر اجتناب میتجاوزی به ملک و حق شوهرِ زن تلقی می
قصاص و حمّیت بود. سرقت و غارت هم مخصوصا اگر با جنگ و زور همراه بود عیب وعاری  

نمی بازی  به شمار  در  را که  زن کسی  بازی،  برندۀ  بود  و گاه ممکن  بود  عام  تفریح  قمار  آمد، 
بود و نوعی می رایج  به صورت اضعاف مضاعف که داشت،  ربا، حتی  ببرد. چنان که  باخت 

    (۲) کرد."شد و بسا که تاجر قریش در این کار مروتّ عربی را هم فراموش میمعامله شمرده می

 
 ۲۲۰و  ۲۱9صفحات تاریخ ایران بعد از اسلام، دکتر عبدلحسین زرین کوب،  ۱
   ۱۵و  ۴۱بامداد اسلام، دکتر عبدلحسین زرین کوب، صفحات  ۲



کاپوی آزادی و   ایرانیان در ت

 67                                                                                                                               استقلال

اوهام و خرافات در عربستان بود که حتی بت    از شیوع   انجام  "باری سخن  برای  نیز  را  ها 
نبود:  حوائج ضروری و زودگذر روزانه می امر چنین  امّا در شهرهای مکه و مدینه  پرستیدند، 

"ساکنان یثرب" تا حدیّ در تحت تاثیر عقاید یهودیان و ترسایان قرار گرفته بودند. کلمۀ الله 
اسرائیل دانستند، از اخبار بنیحضرت ابراهیم می (۱)میان آنان رواج یافته بود، خود را از اعقاب

و روایات تورات کم و بیش اطلاع داشتند، قصّۀ آدم و شیطان در میان آنها رواج یافته به وجود  
فرشتگان معتقد بودند ... علاوه بر اینها بسیاری از عادات یهودیان میان آنها متداول  شده بود: 

اسلام در حجاز   از قبیل ختنه، غسل جنابت، دوری از زنان در حال قاعدگی ..." "بنابراین دعوت
"در یثرب، که بعد موسوم به مدینه   (۲)یک امر کاملاً نوظهور و بکلی مباین محیط اجتماعی نبود."

ه ازآن در  شد، مقارن ظهور اسلام تعداد یهود از تعداد نفوس عرب کمتر نبوده است و گذشت
ای  اند و به کار زراعت که اعراب بدان علاقهالقری نیز مقام داشتهادیوتیماء و خیبر و فدک و  

به صناعت نیز  نشان نمی اغنام  از زراعت و تربیت  بودند. طوایف یهود گذشته  دادند مشغول 
گری و امور کشاورزی ثروت بسیار اندوخته  اند و از زرگری و شمشیرسازی و زرهتوجه داشته

بودند. رباخواری هم که نزد قریش و حتی نصارای نجران نیز رواج داشت تجارت عمده این 
 آمد". قوم به شمار می

"... آئین مسیح نیز در قرون قبل از اسلام بین اعراب انتشاری داشت. بسط آئین مسیح در بین    
داشت."  (3)عربِ نجران از جهت صنعت و تجارت اهمیت خاصّ  "در مکه   (4)بود. این شهر 
دیگری نیز ساکن بودند از جمله صابئین که در قرآن نیز از   های مذهبیِ پرستان گروهعلاوه بر بت

آنان نام برده شده است ... صابئین مخالفت شدیدی نسبت به یهود، مسیحیان و مسلمانان ابراز 
عقاید  می از  مقداری  و  رسوم  و  آداب  غالب  بلکه  نبودند  مخالف  زرتشتی  دین  با  امّا  کردند 

 (5)شان با دین زرتشتی تطابق داشت."دینی

 
 . فرزندان=  اب قاع  ۱
 9۰و  89بیست و سه سال، همان، صفحۀ  ۲
 سومین شهر یمن. =  نجران 3
 ۲33و  ۲3۲تاریخ اسلام بعد از اسلام، همان، صفحات  4
   ۲۱، صفحۀ ۱اسلام شناسی، میر فطروس، جلد  5



کاپوی                                                                                                                                68 ایرانیان در ت

 آزادی و استقلال 

   

مقارن ظهور اسلام "در بین بدویان کسانی پدید آمده بودند که هر چند دیانت یهود و نصارا     
هایی آموخته بودند. اعتقاد به وجود خدایی یگانه و به روز جزا را نپذیرفته بودند امّا از آنها چیز

مشهور بودند ...   (۱) در خاطر آنها راه داشت ... کسانی که چنین عقایدی را داشتند بعنوان حنَُفاء
   (۱۲)کشیدند ..."بسیاری از حنفاء ظهور پیامبری را انتظار می

  

 
 جمع حنَیف به معنای یکتا پرست، کسی که به خدای یگانه ایمان دارد. =  حُنَفا ۱
 ۶و  ۴، صفحات ۱اسلام شناسی، میر فطروس، جلد  ۲



 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 ظهور اسلام 

 
 
 
 
 
 
 
 
 

  



کاپوی                                                                                                                                7۰ ایرانیان در ت

 آزادی و استقلال 

   

میلادی   ۵7۰، پیامبر اسلام، به سال عبداللّهبن محمد
میلادی در مکه به دنیا آمد.    ۵7۱و به قولی در سال  

های قریش منسوب بود؛  "وی به دو تیرۀ بزرگ، از تیره
؛ دو عبداللّهپیوست. پدر محمد،   زهره میهاشم و از طرف مادر به بنییعنی از طرف پدر به بنی

بود، وفات   آمنه در موقعی که محمد شش ساله  از تولد فرزند، درگذشت  و مادرش  ماه قبل 
یافت. پس از این واقعه جدشّ، عبدالمطلب، سرپرستی او را به عهده گرفت؛ ولی دوران حیات  
عبدالمطلب نیز کوتاه بود. وی دو سال بعد از وفات آمنه درگذشت و عمویش ابوطالب که مردی  

 (۱)شه بود، مراقبت و نگهداری این طفل را به عهده گرفت."تاجر پی
"ابوطالب با وجود آبرو و اعتباری که در مکه به عنوان پیر قریش داشت از نعمت و ثروت کم    

عبدالعزی   خاصّه  برادرانش  و  بود  می  -بهره  خوانده  نیز  ابولهب  وی    -شد  که  از  عبّاس،  و 
در خانه ابوطالب بزرگ شد". "در خانۀ ابوطالب که خود  اللّه  زیستند. امّا یتیمِ عبدتر میآسوده

آمد، محمد ناچار شد کاری پیش  پیری کم مایه بود و از عهده معیشت خاندان خویش بر نمی
شمردند و به زنان و یتیمان اختصاص  گیرد. شبانی پیش گرفت که اهل مکّه آن را کاری حقیر می

   (۲) داشت."
ابوطالب محمد را در سیزده سالگی در سفری که به شام کرد همراه خود برد. در این کاروان    

ها پای سفر داشتند. محمد در این سفر با  بسیاری از یهودیان و به نسبتی از مسیحیان و نصرانی
های آنان آشنائی پیدا کرد. محمد در شام نیز با مسیحیان شامی  عقاید، اساطیر، مذهب و افسانه

شان ها به بسیاری از اصول عقاید و دیانتها و صحبتآشنائی حاصل نمود و در اثر مجالست
گاهی یافته و در سفر  ( 3) تر ساخت."های بعدی آنرا تکمیل و پر مایهآ

ابوطالب    نزد  امانت شهرت    "بدینگونه در  و  به زیرکی  و  بزرگ شد  آزادگی  و  در فقر  محمد 
که ده قبیله از اعراب اطراف مکه   - جنگ فِجار   -یافت. در بیست سالگی در یک جنگ محلی  

 در آن بهم ریخته بودند با ابوطالب حاضر شد و از آن جا با رسم و راه جنگ آشنایی یافت.

 
 ۱3صفحۀ  ، مرتضی راوندی،۲تاریخ اجتماعی ایران، جلد  ۱
 3۰بامداد اسلام، همان، صفحۀ  ۲
 ۵۶3بزرگ جهان، همان، صفحۀ ادیان  3

 بن عبداللّه محمّد



کاپوی آزادی و   ایرانیان در ت

 71                                                                                                                               استقلال

را که چهل ساله بود و از   -خُوَیْلدِ  خدیجه بنت  -بیست و پنج ساله بود که بیوه زنی از قریش      
یی داشت به همسری برگزید. این خدیجه با ثروتی که از میراث پدر و شوهر ثروت و مکنت بهره

اندوخته بود با شام تجارت می از این سابق خویش  کرد و گویند: یک بار نیز محمد را پیش 
اند راهبی نصرانی  ازدواج  با کالای خویش به شام فرستاده بود. در این مسافرت شام بود که گفته

با وی صحبت داشته است. در بازگشت ازین سفر که خدیجه را به زنی گرفته بود زندگی محمد  
و وجود فرزندانش زندگی    (۱) تا حدودی آرام و خالی از دغدغه بود. از خدیجه فرزندان یافته بود

بخشید. در این زمان محمد  وی را که آغاز آن در یتیمی و تنگدستی گذشته بود آسایش و رفاه می
نزد عامه به امانت موصوف بود و آبرومند و موجه   -اندوه تنهایی    اندیشۀ معشیت داشت نه  نه

خواندند و او نیز در جلب اعتماد عامه توفیق تمام  شد. مردم وی را محمد امین میشناخته می
خوی بود و به سبب خوی و طبعی که داشت و شاید تا حّدی  داشت. پارسا و مهربان و خوش

انزوا و تفکّر علاقه تحت تاثیر آنچه طیّ مسافرت به  بود  از یی تمام میهای شام دیده  ورزید. 
بن نوفِل اخبار به درستی دانسته نیست که معاشرتش با چه کسانی بود. به موجب روایات با ورقة

بن نُفَیل هم که  روکه آئین مسیحی گزیده بود گفت و شنود داشت. چنان که مصاحبت زیدبن عم
در این ایام در غارهای مجاور مکّه عزلت گزیده بود و از قریش و بتان آنها پیوند خویش بریده  

بن عمرو شک در وی تأثیر داشت. در این زمان در بین اهل مکه کسانی مانند این زیدبود بی
هاشان را خشنود و مطمئن توانست دل های بیجان آنها نمیشدند که دیانت قریش و بتدیده می

و اعتقاد به رستاخیز و حساب و کتاب آنها را از   - الله    -کند و ازین رو پرستش خدای یگانه  
مطابق بعضی    -که با محمد خویشاوندی داشت    -داشت. همین زید  شرک و جاهلیت دور می

 روایات وی را در جوانی از قریش و دیانت آنها تحذیر کرده بود.  
خواند. و نصاری میل به عزلت و تفکر نیز وی را به سوی درون می  (۲) امّا گذشته از صحبت حُنَفا 

در کوه   -گاه مثل حنَُفاء  درین زمان در آسایش و فراغتی که از زندگی با خدیجه یافته بود،گه

 
سه تن آنان به اسامی قاسم، طاهر و طیّب قبل از اسلام  " حضرت محمّد از خدیجه صاحب فرزندانی شد که  ۱

شان  ترین  زینب، رقیه، ام کلثوم و فاطمه بعد از اسلام وفات یافتند. بر جسته  ؛فوت شدند و بقیه یعنی دخترانش 
ابی طالب امام اول شیعیان در آمد و در جوانی در نهایت  بن  که مقام شامخی داشت؛ یعنی فاطمه به عقد علی

  -های دیگری نیز وجود دارد روایت   اندوه، اندکی پس از مرگ پدرش در گذشت". گویا در این مورد
 دیراةالمعارف فارسی، ذیل کلمه: محمّد.

 برگشته از ادیان باطل و مایل به سوی دین اسلام. = ء جمع حنَیف حُنَفا ۲



کاپوی                                                                                                                                7۲ ایرانیان در ت

 آزادی و استقلال 

   

های رمضان را مخصوصاً بیشتر پرداخت. ماهشد و به خلوت و تفکر میمعتکف می  (۱) حِریٰ
هایی در درونش راه یافت که در محیط مادی  گذرانید. اندک اندک اندیشهدرین خلوت و انزوا می

اندیشهو منفعت جوی مکّه غریب و بی این  افکار بتسابقه بود.  با  پرستان قریش شباهت ها 
و محمد در سفرهای شام و گردش    -اندیشیدند  نداشت امّا بهر حال با آنچه یهود و نصاری می

 شباهت نبود. بی  -در اطراف مکّه با آنها آشنایی یافته بود 
که در کوه عزلت گزیده بود و درون   -های رمضان  از شب   -چهل ساله بود که "یک شب      

ای بر وی ظاهر  القدر نام گرفته[ چنان به نظرش آمد که فرشتهغاری آرمیده بود ]شبی که لیلة
با صحیفه نورانی که در دست داشت."شد،  باره محمد  (۲) ای  این  ترین بن اسحق، معروف در 

نویسد: "هنگامی که خفته کسی که سرگذشت پیامبر اسلام را نوشته از قول شخص وی چنین می
نوشته  ییبودم جبرئیل صفحه آورد که  بخوان. گفتم از حریر پیش من  و گفت  بود  آن  در  یی 

خواندن ندانم و مرا فشاری داد که پنداشتم مرگ است آنگاه مرا رها کرد و گفت بخوان گفتم 
خواندن ندانم باز مرا فشاری داد که پنداشتم مرگ است و سپس مرا رها کرد و گفت بخوان گفتم  

اِسم رَبک الذّی خَلَق، خلق چه بخوانم. این را گفتم که مبادا باز فشارم دهد. گفت: "]اقر أ به 
و   بخوان  بسته،  خون  از  را  انسان  آفرید  پروردگارت که  بنام  بخوان   ]... عَلَق،  من  الانسان 
پروردگارت بزرگوارتر است. همان که بوسیلۀ قلم تعلیم داد و به انسان چیزها آموخت که ندانسته  

ن به آخر رسید او برفت و من از خواب بیدار شدم و گویی در ضمیرم بود". من نیز بخواندم چو
گوید "بیرون شدم و چون به میان کوه رسیدم از آسمان ندایی شنیدم که   .ای ثبت شده بود"نوشته

نگریستم  می برداشتم.  آسمان  به  "سر  جبرئیلم". گوید  من  و  خدائی  پیمبر  تو  محمد  ای  گفت 
گفت ای محمد  های خویش در آسمان صاف گشوده بود و میجبرئیل را بصورت مردی دیدم قدم

گوید "ایستادم و او را نگریستن گرفتم و قدم برنداشتم و در آفاق   .تو پیمبر خدایی و من جبرئیلم"
آسمان روی خود را به طرف او همی گرداندم و بهر سو نگریستم او را دیدم و همچنان ایستاده 

 
 حِراء، کوهی است به مکّه. =  حِریٰ ۱
  ۲۲و  ۲۱بامداد اسلام، همان، صفحات  ۲



کاپوی آزادی و   ایرانیان در ت

 73                                                                                                                               استقلال

من  به جستجوی  را  فرستادگان خویش  خدیجه  تا  نگشتم،  بر  عقب  به  و  نرفتم  جلو  به  بودم 
      (۱) فرستاد."

پس از این ماجرا "محمد شتابان به خانه آمد و به زوجۀ خود خدیجه گفت من هرگز چیزی را     
این بت این کاهنان دشمن نمیبه قدر  و  آن میها  از  به حقیقت  اکنون  از دارم.  ترسم که خود 

کاهنان شده باشم. خدیجه به او گفت حاشا که خداوند چنین امری دربارۀ تو نفرموده است و 
آنگاه فصلی از فضایل و مکارم آن حضرت به یاد آورد که صاحب این صفات کریمه از کاهنان  

بن نوفل، که نتواند بود. پس برای تحقیق امر، خدیجه محمد را به نزد پسر عموی خود ورقة
خدیجه داستان را باز گفت. آن مرد سالخورده   (۲) پیری محترم بود و انجیل را خوانده بود، برد."

شک آغاز نبوتّ اوست و ناموس  گفت: "قسم به خدا، که در کلام خود صادق است و این بی
بزرگ بر او نازل خواهد شد، همان طور که بر موسی فرود آمد". "امّا دل محمد آرام نیافت و  

گردید و بدو گفت: "ای   چندی در حال انتظار بر وی گذشت تا بار دیگر جبرئیل بر او ظاهر
محمد، تو رسول هستی و من جبرئیلم."پس محمد آرام گرفت، قلبش قوی گردید و به تبلیغ دین 

 (3) اسلام آغاز نمود."
بارها می    بارها تکرار شد.  آن پس، وحی  به زمین "از  این حالتِ شهود  شد که ]محمد[ در 
ریخت و حتّی شتری که بر آن سوار شد، و عرق از پیشانیش میبیخود میلرزید، یا  افتاد، میمی

"برخی اوقات، جبرئیل به   (4) کرد و به زحمت قدم بر میداشت."بود این هیجان را احساس می
شد". "به نوشتۀ تاریخ نویسان عرب، دحِیّۀ کَلبی ظاهر میاللّه  بن عبدبر محمد شکل "دحِیّۀ کَلبی"

وی که یکی از اصحاب رسول اکرم   (5) یی زیبا بود که بین اعراب ضرب المثل شده بود."اندازهبه  

 
   ۱7تاریخ تمدن، ویل دورانت، عصر ایمان، بخش دوم، تمدن اسلامی، صفحۀ  ۱
تاریخ سیاسی  " " و7۱8، صفحۀ ۱37۵حکمت، تهران   اصغرعلیتاریخ جامع ادیان، جان. بی. ناس، ترجمه " ۲

   " 73، صفحۀ ۱اسلام ج
 همانجا 3
 ۱7تاریخ تمدن ،ویل دورانت، عصر ایمان، بخش دوم، تمدن اسلامی، صفحۀ  4
کیمیای سعادت، محمّدغزالی طوسی، چاپ    -الواقدی، کتاب المغازی، ترجمه دکترمحمود مهدوی دامغانی  5

  38۰، صفحۀ ۱3۴۵سوم،تهران 



کاپوی                                                                                                                                74 ایرانیان در ت

 آزادی و استقلال 

   

نویسد: "محمد)ص( دستور داده  رسید. محمدباقر مجلسی میبود، به خدمت آن حضرت می
  (۱)بود زمانی که دِحیّۀ کَلبی نزد او بوده، کسی به حضورش وارد نشود."

آن    بودند و پرستش  که اکثریت قاطع جزیرة"با  العرب در تاریکی جهل و خرافات فرو رفته 
خدا آئین  آن،  و کنار  گوشه  در  بود،  سرزمین  این  ساکنان  غالب  شیوۀ  چشم اصنام  به  پرستی 

خورد. در خود حجاز مخصوصاً یثرب، با وجود طوایف مسیحی و یهودی، پرستش خدای  می
یی نبود. قبل از حضرت محمد، انبیائی در نقاط مختلف عربستان به دعوت مردم  یگانه امر تازه

و نهی از پرستش اصنام برخاسته بودند، که ذکر چند تن از آنها در قرآن آمده است. مانند: هود  
بن بن صفوان و خالددر قوم عاد، و صالح در قوم ثمود و شعیب در مدین" راویان عرب از حنظله

بن ساعده ایادی که خطیبی بود  برند. قسّنام می  قضاعی اللّه  رب عدوانی و عبدبن ظسنان و عامر
ها و اشعار خود مردم را از پرستش اصنام توانا و شاعری فصیح، در کعبه و بازار عکاظ با خطبه

ثقیف، پسر خالۀ پیغمبر، و معاصر بن ابوصلت که از اهل طائف و قبیلۀ بنیکرد. امیّةمنع می
پرستی دعوت  حضرت محمد بود، یکی از مشاهیر حنَُفاء است که مردم را به خداشناسی و یزدان

پرداخت. کرد و با راهبان و علمای یهود و مسیحی به گفتگو میکرد. او زیاد به شام سفر میمی
در آنجا بود که خبر ظهور محمد را شنید و معروف است که آن دو را ملاقاتی دست داد ولی او 

ها  ود گفت: من بیش از محمد از کتاب و اخبار ملّتاسلام نیاورد و به طائف رفت و به یاران خ
 (۲)دانم پس به نبوت احقّ و اولی هستم.اطلاع دارم و علاوه بر این، زبان آرامی و عبرانی نیز می

ای به  همزمان با ظهور محمد، شخصی به نام مُسَیلمَه نیز دعوی پیغمبری کرد. مسیلمه نامه    
حضرت محمد نوشت و گفت که: من نیز تو را در پیغمبری شریکم و باید نفوذ و تسلط بر 
عربستان را با یکدیگر قسمت کنیم. محمد در پاسخ به نامۀ مسیلمه، مردی به نام رحال را نزد  
او فرستاد، امّا فرستادۀ محمد تحت تاثیر مسیلمه قرار گرفت و پیرو او گردید و گفت: "مسیلمه 

با اینحال قبول دعوت   (3)ر کار رسالت با  محمد شریک است و محمد نیز اعتراف کرده است."د
 مسیلمه پا نگرفت.

 
 .  نامۀ دهخدالغت و  - 3۲۶صفحۀ  37و جلد   ۲۰، جلد هشتم صفحۀ ر بحارالانوا  ۱
   ۶3و  ۶۲، صفحات ۱مروج الذهب، جلد  - ۲7و  ۲۶بیست و سه سال نبوت، چاپ اول، صفحات  ۲
سیرت رسول الله، تاریخ طبری، آثار الباقیه،  "  ، به نقل از ۱8، علی میرفطروس، صفحۀ ۱اسلام شناسی، جلد  3

   تاریخ سیاسی اسلام.



کاپوی آزادی و   ایرانیان در ت

 75                                                                                                                               استقلال

خوریم که صراحتاً در انکار بتان در اشعار دوره جاهلیت نیز به ابیاتی از شاعران عرب بر می    
 اند.  مشهور اعراب سروده شده

شناسی در حجاز آنقدرها که خیال  شود قبل از بعثت حضرت محمد، خداچنان که مشاهده می    
پرستی و روی آوردن به خداوند بزرگ نیز  که دعوت به ترک بتکنند مجهول نبوده همچنانمی

نبوده است.  "ولی آنچه بیسابقهامر بی امر است. یی  این  سابقه است اصرار و پا فشاری در 
ها و آزارها، مقاومت کرد و از اعجاز محمد در این است که از پای ننشست و با تمام اهانت

هیچ تدبیری روی نگردانید، اسلام را بر جزیرةالعرب تحمیل کرد و قبایل مختلف اعراب را در 
    (۱)تحت یک لوا در آورد."

های آن حضرت بر سه آنچه در باره تعالیم پیامبراسلام باید گفت اینکه: پایه و اساس آموزش   
 چیز استوار است: توحید، نبوت، معاد. 

یکتا توحید  -  الف    پرستش خدایی  به  را  و جهانیان  مردم حجاز  پیامبراسلام  بی   ؛  همتا  و 
   خدایی جز او نیست و "شاهی(  ۲)گفت: " جز ذات او همه چیز فانی است"کرد و میدعوت  می

پذیر  ، توبه  (4) "آموزگار مودتّ شعار  (3) ها و زمین و هر چه در آن هست خاص اوست."آسمان
.  (6)و در زمین و آسمان چیزی از او نهان نیست  (5)رحیم، خدایی که دانای غیب و شهود است
آفریده توانید دید بالا  ها را بدون ستونو آسمان  (7) خدایی که آسمان و زمین را به حق  ها که 

،  (9)کردهها و چراغی و ماهی روشن نهاده و شب و روز از پی هم  ها برج، و در آسمان(8)برده
و هر چه در    (۱۰) تان کندتان و باز زندهتان داده و باز بمیراندتان کرده و روزیخدایی که خلق

 
   ۲8بیست و سه سال نبوت، چاپ اول، صفحۀ  ۱
   88سورۀ قصص، آیه  ۲
   ۱7مائده  3
  ۴۱بروج  4
   9۲مؤمنون  5
   ۵آل عمران  6
   73انعام  7
   ۲رعد  8
   ۶۲و  ۶۱فرقان  9

   ۴روم  ۱۰



کاپوی                                                                                                                                76 ایرانیان در ت

 آزادی و استقلال 

   

ها و جنبندگان و بسیاری  ها و کوهها و زمین هست با خورشید و ماه و ستارگان و درختآسمان
که چون چیزی اراده کند، بدو گوید باش، و   (۲) آفرین، خالِق صورت(۱) کنندمردان سجدۀ او می

 (4) دهم."این کلمات از جانب خداست و من شما را از عذاب او بیم می -. (3) وجود یابد
فرماید: "خداوند هر که در بارۀ رابطۀ انسان با خداوند و اراده و اختیار و سرنوشت آدمی می    
 را 

 ( ۲7۲- ۲۶9- ۲۵۵دهد". )بقره دهد و هر که را که بخواهد نمیبخواهد قدرت ادراک می
کند". )نور کند و هر کس را هم که بخواهد تنگ روزی می"هر کس را بخواهد فراخ روزی می   

۲۱-38-۴۶  ) 
بخشد". )آل عمران کند و هر کس را که بخواهد عزت می"هر کس را که بخواهد ذلیل می   

( "هیچ چیز از آنچه برای شما پیش آید یا از نفس خودتان به شما برسد، خواست خودتان ۲۶
 (  ۲۲نیست؛ بلکه پیش از وقوع در کتاب ازلی خداوند مقرّر شده است". )حدید 

الهی می     تابع مشیت  را  ذلّت و عزتّ خلق  و  و هدایت،  قرآن، گمراهی  ترتیب  و  بدین  داند 
نیست که در تقدیرش  هیچ آن  را قدرت  ازلی  - کس  لوح  پیشاپیش ثبت   (5) سرنوشتی که در 

تغییری ایجاد کند. ازاینرو، بشری که اراده و اختیار او در عمل سلب شده و سرنوشتش    -گردیده  
تواند به میل و ارادۀ خود راه از آغاز به خواست خداوند و مشیت الهی رقم خورده، چگونه می

هدایت بپیماید و در طریق گمراهی نیفتد و چرا باید به پاداش اعمالی که پیشاپیش برایش مقرر 
 شده مجازات شود؟ 

 
   ۱۲حج  ۱
  ۲۴حشر  ۲
   3۵مریم  3
   ۵87و  ۵8۶ادیان بزرگ جهان، هاشم رضی، صفحات  4
به گفتۀ مفسرین اسلامیِ قرآن، لوحی که آنچه بوده و خواهد بود در آن نوشته شده  ": محفوظلوح ازلی یا لوح  5

میان   ه گویند لوح محفوظ از مروارید سفیدی است که طول آن از زمین تا آسمان و عرض آن فاصلمیاست. 
د و جز فرشتگان کسی را از آن آگاهی  ر دا  مشرق و مغرب است و معتقدند که این لوح در آسمان هفتم قرار 

شود که از دستبرد شیاطین و افزایش و کاهش محفوظ است. خداوند با میمحفوظ" خوانده "  نیست، و از آن روی
   قلم سرنوشت همه چیز را در آن نوشته است". دایرةالمعارف فارسی مصاحب، ذیل کلمه لوح.



کاپوی آزادی و   ایرانیان در ت

 77                                                                                                                               استقلال

الایمان اصول کافی، فصل کتاب  - الاسلام کُلینی، در معتبرترین کتاب حدیث جهان تشیعّ  ثقة    
نویسد: "خداوند در پاسخ سؤال آدم ابوالبشر که برای چه باید  در این باره چنین می  -و الکفر  

 فرماید:میان آدمیان بدین اندازه از جهات بسیار اختلاف و تبعیض در کار باشد، می
"... ای آدمی، آنچه گفتی، مُهمَل گفتی؛ زیرا من که خالق دانا هستم به عمد خلقت آدمیان را    

بهتر جاری شود. با یکدیگر مختلف ساخته آنها  خود من هستم که میان  ام تا فرمانم در میان 
ها با علم نافذم تفاوت  ها و معصیتها و طاعتها و عمرها و روزیها پیکرها و رنگصورت

و اختلاف انداختم، و آنها را به شقی و سعید، بینا و کور، کوتاه و بلند، زشت و زیبا، دانا و 
نادان، توانگر و فقیر، فرمانبر و نافرمان، سالم و بیمار تقسیم کردم؛ تا سالم به بیمار بنگرد و مرا 

درگاه من دعا کند که او را عافیت   به سبب عافیتش شکر گذارد، و بیمار به سالم بنگرد و به 
بخشم، و غنی به فقیر بنگرد و شکر مرا بجا آورد، و فقیر به غنی بنگرد و از من با دعا بخواهد  
که او را نیز توانگر کنم ... همۀ آنها را چنین آفریدم تا در خوشی و ناخوشی، و عافیت و گرفتاری، 

من خداوند مالک و توانایم که حق دارم آنچه را که و عطا و منعِ خود، آنها را آزمایش کنم. زیرا  
کنم بازخواست نشوم. ولی خودِ من مخلوقم را  خواهم بکنم ... و از بابت هیچ چیز از آنچه می

گیری ندارند و بایستی صبر پیشه کنند: حقِ خرده  ، و بندگان  (۱)از آنچه کنند، باز خواست کنم."
ها چون: ترس و گرسنگی، و نقصان اموال و نفوس و آفات زراعت "و البته شما را به سختی

 ( ۱۵۵ها، صابران راست". )بقره بیازمایم و بشارت و مژدۀ آسایش از آن سختی
گویند: " دنیا دار امتحان است، باید خوب  به استناد همین آیه و نظایر آن است که متشرعین می    

این سخن عامیانه است، امتحان برای چه؟   .( ..."لِيَميِزَ الْخَبِيثَ مِنَ الطَّيِّبِاز بد متمایز شود )
داند بندگان چنان رفتار  تر از خود آنهاست و میآیا خداوندی که از اسرار و مکنونات بندگان آگاه

   (۲) خواهد از چه چیزی آگاه بشود؟خواهند کرد که مشیت الهی بر آنان مقرّر فرموده است. می
مسلمانان ارائۀ طریق حق در روی زمین تنها به وسیلۀ راهنمایی پیامبران   ؛ به عقیدۀ نبوّت  -ب     

پذیرد و بدون پیدائی آنان، ارشاد خلق به سوی حق و هدایت آنان امکان پذیر نیست. صورت می
اند، که به همین جهت از ابتدای جهان، پیغمبرانی ظهور یافته و راهنمایی خلق را به عهده گرفته

باشد  الانبیاء میشان، محمد پیغمبر بزرگ اسلام است؛ که در ضمن خاتمبزرگترین و والاترین

 
 3۵۶اصول کافی، ثقة الاسلام کُلینی، فصل کتاب ایمان و الکفر، صفحۀ  ۱
 33و  3۲بیست و سه سال، چاپ اول، نقل به مضمون، صفحات  ۲



کاپوی                                                                                                                                78 ایرانیان در ت

 آزادی و استقلال 

   

و پیامبری بدو ختم شده است. لیکن با تمام مقام و مرتبت و منزلتی که پیامبر اسلام راست، 
های دیگر که به واسطۀ پرهیزکاری و واجد بودن مکارم اخلاقی تقرّب  بشری است مانند انسان

 دار راهنمایی خلق شده است.   یافته و عهده
"در اصطلاح دینی، هر شخصی که خداوند، بی واسطۀ بشری، او را خبر دهد، اعمّ از اینکه    

خبر دادن به الهام باشد یا به وحی، در خواب باشد یا در بیداری، و با رؤیت فرشته باشد یا نه، 
 (۱)عوث کند، پیغمبر است."بو بالاخصّ چنین کسی که خدا او را برای هدایت خلق به راه راست م

"امّا، تودۀ مردم از کجا و به چه وسیله و نشانی بفهمند که کسی به راستی از جانب خداوند بر    
نسبت داده شده    هاییگزیده شده است. شرط نبوت معجزه است ]و یا به پیمبران پیشین معجزه

است[ و علمای اسلام بر این امر اتفاق دارند که معجزۀ پیغمبر اسلام قرآن است. در این باره 
گوید: "قُل لَّئِنِ اجْتمََعَتِ الاِنسُ وَالْجِنُّ عَلَى اَن يَاتُْواْ بِمِثْلِ هذََا الْقرآن سورۀ اسرا چنین می  88آیۀ  

لاَ يَاْتُونَ ... بمِِثْلِهِ وَلَوْ كَانَ بَعْضُهُمْ لِبَعضٍْ ظَهِيرًا" = بگو اگر آدمیان و جنّیان گرد آیند بر اینکه به  
رند، و اگر چه برخی از ایشان بعض دیگررا پشتیبان مانند این قرآن بیارند، به مانند این قرآن نیا 

   (۲)باشند."
"در این که قرآن از حیث لفظ و فصاحت و بلاغت معجزه است یا از حیث معانی و مطالب    

آن یا از هر دو حیث، بحث فراوانی در گرفته و غالباً علمای اسلام از هر دو حیث قرآن را معجزه 
تحقیق دانسته محصول  نه  است  ایمان  شدت  از  ناشی  قاطعی،  بدین  رأی  است  بدیهی  اند. 

مسلمان، انتقادات بیشماری بر فصاحت و بلاغت غرضانه و از این رو محققان و ادیبان غیربی
و قرآن دارند که در پاره آنها دانشمندان اسلامی نیز همداستانند. نهایت در مقام توجیه  از  ای 

    (3) آیند."تفسیرآن بر می
 توانند مانند آن را بیاورند یا نه؟"، نصرابن حارث، پسر خالۀامّا اینکه "آیا آدمیان و جنّیان می   

سرایی گفت، من از محمد در نقل اساطیر اوّلین و داستانپیغمبر و یکی از اشراف قریش که می

 
 فارسی.  المعارفدایرة ۱
 ، نقل به مضمون. 7۴۴۱و  ۴۱۴، صفحات 3و  ۱تاریخ ادیان، جلدهای  ۲
 . برای کسب اطلاع بیشتر به این کتاب مراجعه شود. ۱999بیست و سه سال، چاپ کلن،  3



کاپوی آزادی و   ایرانیان در ت

 79                                                                                                                               استقلال

های  چیره دستترم، مدعی شد که، "اگر بخواهیم مانند این ]قرآن[ بگوییم، این نیست مگر افسانه
   (۱)بن ابیطالب گردن او را زد."پیشین". "وی در جنگ بدر اسیر شد و به امر پیغمبر اسلام، علی

تواند  یهودی مدینه، در حضور خود محمد ادعا کرد که می بن اشرف، شاعرهمچنین، "کعب    
های قرآن و شیواتر از آنها بیاورد. ولی محمد به خاطر اینکه نقاری با یهودیان هایی چون آیهآیه

مدینه پیدا نکند خاموش ماند، و کعب از این امر استفاده کرد و به تحریکات خود ادامه داد. بعد  
ای با مسلمانان مدینه دعوت  از جنگ بدر به مکّه رفت و با اشعار خود قریش را به جنگ تازه

    (۲) کرد، ولی این بار محمد دستور کشتنش را داد."
روز معاد  -پ      آن  انقضای عمرزمین که در  از  مردگان در روز معینی پس  : یعنی رستاخیز 

مردگان دوباره با جسم و شکل معمول از خاک برانگیخته شده و در محضر عدل الهی محاکمه 
شوند: گروهی  شوند ..." "... در آن جهان هنگام محاکمه و داوری، مردم به سه دسته تقسیم می

روند. ایمان داران و نیکوکاران را در بهشت جای  که از کافران، بدکاران و گنهکارانند به دوزخ می
دهند و میان بهشت و دوزخ اَعراف واقع است و این برزخی است که در آنجا نه سرور و نعم  می

بهشتی وجود دارد و نه رنج و عذاب دوزخی". زندگی هم در جهنم و هم در بهشت جاودانی  
 در قرآن چنین آمده است:است. وصف دوزخ 

آشامد  آشامد، پلید و چرکین است، که آن آب پلید را پیوسته  میدوزخی، "آبی که در دوزخ می    
"، "در دوزخ برای کافران لباسی از ۱7و    ۱۶های  سورۀ ابراهیم آیه -و هیچ گوارای او نشود ...  

تا پوست بدنشان ریزند  اند و بر سر آنان آب سوزان و حمَیم ]آب سوزان[ میآتش به قامت بریده
و آنچه درون آنهاست به آن آب سوزان گداخته شود. و گرزگران و عمودهای آهنین بر سر آنها  
مهیا باشد، و هرگاه خواهند از دوزخ به در آیند و از غم و اندوه آن نجات یابند، باز فرشتگانِ 

سورۀ حج   -شید  عذاب آنها را به دوزخ بر گردانند و گویند باز باید عذاب آتش سوزان را بچ
هاشان جهنم، قوت و غذای بدکاران است، که آن غذا در شکم  (3)"، "همانا درخت زقَوّم ۱9و    ۲۲

سورۀ دخان   -جوشد، چنان که آب به روی آتش جوشان است  چون مس در آتش گداخته می
آتش دوزخ معذب۴۶و    ۴3 در  "پیوسته  و  " دوزخیان  نوشند  از چشمۀ آب جوشان آب  و  اند 

 
 83، کتاب بیست و سه سال، چاپ اول، صفحۀ ثار ح نصر ابن  ۀ ذیل کلم - نامۀ دهخدالغت  ۱
  ۱۰۵و  ۴۱۰پس از یک هزار و چهار صد سال، شجاع الدین شفا، جلد اول، صفحات  ۲
   خورند". )فرهنگ عمید(مینام درختی است در جهنم که میوه بسیار تلخ دارد و دوزخیان از میوه آن "=  زَقوّم 3



کاپوی                                                                                                                                8۰ ایرانیان در ت

 آزادی و استقلال 

   

سورۀ   -دوزخ  برایشان نیست که هر چه خورند نه فربه شوند و نه سیر    (۱) ضریعطعامی غیر
 بهشت نیز چنین وصف شده است:  (۲) "۲و  7غاشیه 

آنکه هرگز طعمش  "در آن باغ بهشت نهرهایی از آب زلال گواراست، و نهرهایی از شیر بی   
تغییر کند و نهرها از شراب که نوشندگان را به حدّ کمال لذت بخشد و نهرها از عسل مصفّا و 

"، "... در حالی که بهشتیان ۱۵سورۀ محمد    -ها بر آنان مهیا و مغفرت پروردگار  تمام انواع میوه
گاه  اند و میوۀ درختان در همان تکیهآستر آنهاست تکیه زده  (3)بر بسترهایی که حریر و اِستَبرَق

در دسترس آنهاست، در آن بهشت زنان زیبایی است که دست کسی پیش از آن بدانان باز نرسیده 
، ۵۴،  ۵۲،  ۵۰است، زنانی که ]در لطافت و زیبایی[ چون یاقوت و مرجانند ... سورۀ رحمن  

اند، به آنها  چشم زیبا که در بها و لطافت چون دُرّ و لؤلؤ مکنون" "... زنان سیه۶۰،  ۵8،  ۵۶
"، " در آن بهشت برین 38،  ۱۵مهیاست ... و همیشه آن زنان را باکره گردانیدیم ... سورۀ واقعه  

ها  های سبز حریر و دیبا بپوشند و بر تخت]مؤمنان خود را به[ زیورهای زرّین بیارایند و لباس
" "و ۲3" "و در آنجا طلا و مروارید بر دست زیور بندند ... حج  3۱سورۀ کهف    - تکیه زنند  

" "و ]حور و غلامان ۲۴طور    -گردند  پسرکانی مانند لؤلؤ مکنون گردشان بر انجام خدمت می
زنند، شرابی سپید و روشن که بیاشامند و لذتّ کامل با[ ... جام شراب طهور بر آنان دور می

  ... آن میل    "۵۰،  ۴3صافات    -برند  شهوت است و و  "... و در آن جا هر چه نفوس را بر 
 ".7۱زخرف  -ها را شوق و لذت، مهیا باشد چشم

اسلامی کلاًّ مادی است. و معاد جسمانی به دنبال ]خود[ همه    الطبیعۀ"دستگاه معاد در ماوراء   
 چیز مادی و جسمانی را در پی دارد ..."

از این برزخ میان بهشت و دوزخ به اختصار   ۴9تا    ۴۶دربارۀ اعراف "در سورۀ اعراف از آیۀ      
گذرانند. اینان یاد شده است که سرنشینان آن در خیر و شرّ بی تفاوت بوده و زندگی عادی را می

 (4) امیدوارند که سر انجام روزی به بهشت دعوت شوند."

 
 روید. گیاهی بسیار تلخ و بد بو تر از مردار و سوزان تر از آتش. میگیاهی است که در جهنم  ۱
 ، به تلخیص.  ۶۰۰و  ۵99ادیان بزرگ جهان، همان، صفحات   ۲
   دیبا=  اِستَبرَق  3
 ۶۰3تا  ۵9۶ادیان بزرگ جهان. همان، به تلخیص، صفحات  4



کاپوی آزادی و   ایرانیان در ت

 81                                                                                                                               استقلال

ظهور اسلام وضع اجتماعی زنان را در میان اعراب  
بهبود بخشید. مخصوصاً رسوم وحشیانۀ زنده به گور  
کردن نوزادان دختر را ممنوع ساخت، زن را مالک بالاستقلال دارایی خود شناخت و مرد، یعنی  

در امور مالی زن نداد و به او اجازه داد "به   گونه حق دخالتی )پدر، شوهر، پسر و برادر( را هیچ
هر نحوی که میل داشته باشد اموال خود را با رعایت حدود و مقررات شرعی، مورد وصیت 

 رفت تا خود به کسی ارث برسد".   قرار دهد". زن دیگر جزء دارایی پدر یا شوهر به شمار نمی
"امّا، شریعت اسلامی، بنا به شرایط اجتماعی محیطی که اسلام در آن ظهور کرد، زن را بشر    

درجۀ دوم شمرد و تسلط و اولویت مرد را بر زن پذیرفت. از نظر حقوق اسلامی مرد دو برابر 
برد، شهادت مردان در دادگاه دو برابر زن ارزش دارد. زن حق طلاق ندارد، در حالی  زن ارث می

که گناهی و تقصیری از او سر زده باشد  بی آن  -تواند در هر زمان که بخواهد  که شوهرش می
 و حتی بدون اطلاع زنش، وی را طلاق بدهد. تصدی امر حکومت بر زن ممنوع است.  -
اش( نصف مرد است. این مطلب در "قانون مجازات  بهای )دیهحتی اگر زن به قتل برسد خون    

 اسلامیِ" جمهوری اسلامی ایران نیز منعکس است:
مقادیر    -دیات. بخش دوم    -، کتاب چهارم  ۱/۲/۱39۲"قانون مجازات اسلامی، مصوب     

 "دیۀ زن، نصف دیۀ مرد است." - ۵۵۰دیه: مادۀ 
اعضای بدن مرد مقایسه کرده و در آن قانون به این نکته   محقق خوش ذوقی، دیۀ زن را با دیۀ   

، "قطع دو بیضه یکباره دیۀ کامل و قطع بیضۀ چپ، دو ثلث دیه و قطع  ۶۶۵برخورد کرده: مادۀ  
 بیضۀ راست، ثلث دیه دارد." و شعر ذیل را سروده است. 

 با هـــم بـــرویم نـــزد قاضـی    گفتـــم  به معلّــــم ریاضــــی 
 یابیـــم حقــوق زن در اسلام    تا  از  نظـــر فقیــــه  گمنـــام 
 قانـــون جزاست حکـم جازم    گفتـــا که فقیــه نیســت لازم 
 دو ثلـــث دیــه تأدیـــه گــردد   گـــر بیضۀ چپ بریده گــردد  
 از تخــم چپ است کـم بهاتـر    یعنــی کــه وجـــود پاک مادر  

 مــن در عجبــم بهشت اسلام   تر است از مام  گر بیضه گران
 کز تخم چپ است کــم بهاتر!؟  چــون رفته بـه زیــر پای مادر  

 "الجنّته تحت اقدام الامّهات": "بهشت زیر پای مادران است." حدیث نبوی     

 زن و اسلام  



کاپوی                                                                                                                                8۲ ایرانیان در ت

 آزادی و استقلال 

   

 
 3۴کند. مثلاً در سورۀ نساء آیۀ های دوران جاهلیّت را تجویز میاسلام حتی بعضی از عادت   

اجازه می مرد  بایستی  به  مرد  نماید،  نافرمانی  و  بدسلوکی  زنی  گاه  "هر  بزند:  را  زن خود  دهد 
نخست از در نصیحت و پند درآید و چون تأثیر نبخشید از هم بستری با او خودداری کند و هر  
گاه این نیز ثمری حاصل ندهد با زدن تنبیهش کند". امّا اگر مردی بدسلوکی نماید، زن لازم 

   (۱)."۱۲8سورۀ نساء آیۀ   -در صلح و آشتی و سازش در آید   است تمکین نموده و از
تواند چهار زن رسمی و عقدی برای خود انتخاب نماید  بر اساس شرع اسلام هر مسلمانی "می    

"ولی باید    -از نظر شیعیان    -"  تایی که مایل باشد صیغه )ازدواج موقت( برگزیندو تا هر چند
ها پیش از ظهور ده است و این رسم مدتنیاوردر نظر داشت که اسلام تعدد زوجات را پدید  

اسلام در میان اعراب و ایرانیان )و یهودیان باستانی( وجود داشته. بر عکس اسلام رسم دیرین 
را محدود کرد و مرد را از داشتن بیش از چهار زن در آن واحد منع نمود. گر چه قرآن تعدد  

آن ترجیح میدهد." برای   (۲)زوجات را مجاز دانسته ولی وحدت زوجه را بر  لکن راه دیگری 
تمتع مرد ارائه شده که نیاز به قیود و شروط ازدواج ندارد، و آن عبارت از تملک کنیز و تسرّی  

    (3) به اوست. "تَسَریّ در اصطلاح عرب، همبستر شدن با کنیز است."
آید  انگیز به دست میجالب توجه است که "از مجموعۀ آیات سورۀ احزاب، این نتیجۀ شگفت    

تواند داشته باشد، اقربائی  که دایرۀ امتیازات پیغمبر در باب زن وسیع است: بیش از چهار زن می
اند بر وی حلال هستند، هر زن مؤمنه که خویشتن را بدو عرضه کند، بدون که مهاجرت کرده
تواند به همخوابگی با خود بپذیرد، از رعایت عدالت و شناختن حق تساوی  مَهر و شهود می

تواند به تأخیر اندازد و حتی وی را ترک  میان زنان خود معاف است، نوبت هر یک از آنها را می
کند. هر زنی را خواست و خواستگاری کرد بر سایر مؤمنان ]حتی شوهرانشان[ حرام است، 

تا در اختیار پیامبر قرار گیرند[، و پس    شوهرانشان زنان مذکور را طلاق دهند  ]واجب بوده که
 از مرگ پیامبر کسی حق ندارد با یکی از زنان او ازدواج کند."  

 
 ۱9۰تا  ۱87بیست و سه سال نبوت، چاپ اول، صفحات  و ۲۶۴ادیان بزرگ جهان، همان، صفحۀ  ۱
 سورۀ نساء(  ۲3و  ۲۲، 3ی ها)آیه ۴9و  93اسلام در ایران، پطروشوفسکی، صفحات  ۲
 83، صفحۀ ۱ضحی الاسلام، جلد  3



کاپوی آزادی و   ایرانیان در ت

 83                                                                                                                               استقلال

اند، امّا "هیچوقت تمامی این بیست زن از بیست زن به عنوان همسران پیامبر اسلام نام برده   
اند و پیغمبر  اند و دو نفر از آنها ظاهراً و رسماً جزء ازدواج نبی آمدهدر حرمسرای پیغمبر نبوده

 (۱) با آنها همبستر نشده است ... هنگام رحلت ]پیامبر[ نُه زن بیشتر در خانه او نبود."
مطهّری مرتضی  استاد  نوشتۀ  به    به  مربوط  "آیات 

حجاب اسلامی در دو سوره از قرآن آمده است: یکی  
   (۲)سورۀ نور و دیگرسورۀ احزاب." 

پردازیم: سورۀ نور بیان شده، ما ابتدا به آنها می از  3۰و  ۲9های  نظر به اینکه اصل مطلب در آیه    
این سوره در مدینه نازل شده است. پیش از اسلام و تا نزول این سوره در دورۀ اسلامی، در میان 

چه    -اعراب نه فقط حجاب به معنای رایج و امروزی کلمه وجود نداشت، بلکه چون همگی  
شان تا آلت تناسلی  پوشیدند و زیر شلواری به تن نداشتندیک پیراهن بلند می  -زن و چه مرد  

شان شد آلت تناسلیپوشیده بماند؛ لذا با هر حرکتی که سبب کنار رفتن و بلند شدن دامن می
وی در این  (4) عورت معمول نبوده." (3)ترگردید. به گفتۀ استاد مطهری "بین اعراب سِهویدا می

نویسد: "در کودکی چند بار پیش آمدهایی آورد و میباره داستانی نیز از قول پیامبر اسلام می
برای من ]پیامبر[ شد و احساس کردم که یک قوۀ غیبی و یک مأمور درونی مراقب من است و  

از ارتکاب بعضی کارها باز می اینکه وقتی که بچه بودم و با کودکان بازی  مرا  از جمله  دارد. 
کردم یک روز یکی از رجال قریش کار ساختمانی داشت و کودکان بر حسب حالت کودکی  می

قرار دهند. بچه بنا  نزدیک  بنّائی را در دامن گرفته و  ها، طبق دوست داشتند سنگ و مصالح 
گرفتند  های بلند به تن داشتند و شلوار نداشتند. وقتی که دامن خود را بالا میمعمول عرب پیراهن

ه خواستم دامنم را بلند  شد. من رفتم یک سنگ در دامن بگیرم. همینکعورت آنها مکشوف می
باز   انداخت. یک بار دیگر خواستم دامنم را بگیرم  با دستش زد و دامن مرا  کنم، گوئی کسی 

 (5) همانطور شد. دانستم که من نباید این کار را بکنم."

 
 ۲۱3تا  ۲۱۰بیست و سه سال نبوّت، چاپ اول، صفحات  ۱
 ۱۲۵، صفحۀ ۱37۰چاپ سی و چهارم، تهران  اللهّ مطهری،  مسئله حجاب، آیت  ۲
 پوشاندن آلت تناسلی. =  عورت ترسِ 3
 ۱۴۲صفحۀ  اللهّ مطهری،  مسئله حجاب، آیت  4
 ۱9۰به نقل از شرح نهج البلاغه ابن ابی الحدید، خطبۀ  ۴۴۱و  3۴۱صفحات  ، همان 5

 حجاب اسلامی  



کاپوی                                                                                                                                84 ایرانیان در ت

 آزادی و استقلال 

   

می  3۰آیۀ      است، که  مردان  به  مربوط  نور  اَبْصَارِهِمْ  سورۀ  مِنْ  يَغُضُّوا  لِّلمْوُْمنِِينَ  "قُل  گوید: 
آن را چنین ترجمه کرده است: "به مردان مؤمن بگو   ..." که استاد مطهّری  فُرُوجَهُمْ  وَيحَْفَظُوا 

 ها حفظ کنند ..." دیدگان فرو خوابانند و دامن
گوید:"وقَُل لِّلمْوُْمنَِاتِ يَغْضُضْنَ مِنْ اَبْصَارِهِنَّ سورۀ نور مربوط به زنان است، که می  3۱و آیۀ     

وَيحَْفَظْنَ فُرُوجَهُنَّ ..."، که ترجمه ایشان چنین است: "به زنان مؤمنه بگو دیدگان خویش فرو 
ها اساساً صحبت از دامن که در این آیهحال آن  (۱)های خویش حفظ کنند ..."خوابانند و دامن

 ( مورد بحث است.(۲)نیست، بلکه پوشاندن و پوشیده نگهداشتن آلات تناسلی )فروج
زین العابدین رهنما و ترجمه و تفسیر "کشف الحقایق"  -ها در ترجمه و تفسیر قرآن این آیه   
زبان    - به  الباکوی،  الموسوی  الحسینی  العلوی  جعفر  میر  الحاج  نجل  کریم  محمد  میر 

تر و  هجری قمری، یعنی یک قرن و اندی پیش انتشار یافته، دقیق ۱3۲۲آذربایجانی، که به سال  
 اند: تر ترجمه شدهصحیح

های تناسلی[ های ]آلتهای خود را بپوشند و شرمگاهسورۀ نور: "بگو به مؤمنان که چشم  3۰آیۀ  
 خویش را نگاهدارند ..."

های خود را های خود را بپوشند و شرمگاهسورۀ نور: "و بگو به زنان مؤمن که چشم  3۱آیۀ     
    (3)نگاهدارند ..."

ی خود را بپوشند"، ها در زیرنویس همین صفحه از کتاب مذکور توضیح داده شده که "چشم    
یعنی به چیزهایی که نگاه کردن به آنها حرام اعلام شده، نگاه نکنند و گرنه نگاه کردن به همه  

 های مذکور چنین است:الحقایق" نیز ترجمۀ آیهچیز حرام نیست. در ترجمه و تفسیرِ "کشف
هایشان را از نگاه کردن به هر چیزی که خدای تعالی  ، ")یا محمد( به مؤمنان بگو چشم3۰آیۀ  

 حرام 
 شان را از زنا و لواط حفظ کنند ..."های تناسلیکرده باز دارند و آلت

 
 ۱۲۶همان، صفحۀ  ۱
فرج در لغت، پیش آدمی را  " نویسد:میدهخدا معنی این کلمه را چنین  نامۀلغت مۀ فَرج است. لفروج جمع ک ۲

نویسد: در زبان عربی  میفرج" "  کشف الحقایق" نیز در توضیح کلمۀ" تفسیر -". نامند، یعنی عورت انسانمی
  ۶۰۵، صفحۀ ۲شود". جمیی مخصوصی دارند، امّا کلمه فرج به هر دو اطلاق  های تناسلی زن و مرد نامهاآلت 

 ، چاپ کیهان ۱3۵3، تهران ۴7و  73، صفحات 3رهنما، جلد   العابدینزینترجمه و تفسیر قرآن،   3



کاپوی آزادی و   ایرانیان در ت

 85                                                                                                                               استقلال

و 3۲آیۀ      بندند  به  حرام  به  نگاه کردن  از  چشم  هم  آنها  بگو  مؤمنه  زنان  به  محمد(  ")یا   ،
 ( ۱)هایشان را از زنا دادن حفظ کنند ..."فرج

نویسد: "ممکن  های "يَحْفَظُوا فُرُوجَهُمْ" و "يَحْفَظْنَ فُرُوجَهُنَّ" میاستاد مطهّری در مورد عبارت   
است مقصود این باشد که پاکدامن باشند و دامن خود را از هر چه که روا نیست نگهداری کنند، 
یعنی از زنا و فحشا و هر کارزشتی که از این مقوله است". ولی عقیده مفسّرین اوّلیّۀ اسلام و  

آمده است، همچنین مفاد اخبار و احادیث وارده اینست که هر جا در قرآن کلمۀ حفظ فرج   
تر مقصود حفظ زنا است، جز در این دو آیه که به معنای حفظ از نظر است و مقصود وجوب سِ

بگیریم عورت است. چه این تفسیر را بگیریم یا حفظ فرج را به معنی مطلق پاکدامنی وعفاف  
در بارۀ پوشش سایر نقاط بدنِ زنان نیز چنین   (۲) باشد."تر عورت میدر هرحال شامل مسئله سِ 

آیۀ   است:  می  3۰آمده  نور  که سورۀ  "باید  یعنی  جُیوبِهِنَّ"  علی  بِخُمُرِهِنَّ  "وَلیَصرِبنَ  گوید: 
 هایشان بزنند ..."   را بر گریبان (3) هایشانمِقنَعه

باید رو سری خود را بر روی سینه و گریبان خویش قرار نویسد: "یعنی میاستاد مطهّری می   
دهند. البته روسری خصوصیتّی ندارد، مقصود ]پوشاندن[ سر و گردن و گریبان است. همانطور 

نقل کردیم   کشّاف  تفسیر  از  قبلاً  همانطور گفته  -که  نیز  معمولاً   -اند  دیگران  عرب  زنان 
میپیراهن گریبانهائی  که  نمیپوشیدند  را  سینه  و  گردن  دور  بود،  باز  پوشانید. هایشان 

همانطوری که الان بین   - آویختند  انداختند از پشت سر میهائی هم که روی سر خود میروسری
بنا گوشقهراً گوش  -مردان عرب متداول  است   و  ها و جلو سینه و گردن ها و گوشوارهها 

ها را از دو طرف روی سینه  دهد که باید قسمت آویختۀ روسرین آیه دستور میشد. اینمایان می
 (4)های یاد شده پوشیده گردد." تا قسمت و گریبان خود بیفکنند

نویسد: "در زمان پیامبر اسلام، یقۀ پیراهن زنان عرب  الحقایق" یاد شده نیز میتفسیر "کشف    
. این آیه دستور میدهد که با همان روسری  (5) پوشانیدچندان    گشاد بود که سینه و گردن را نمی

 
 ۶۰۵، صفحۀ ۲جلد کشف الحقایق،   ۱
   ۱۴۲و  ۱۴۱صفحات  اللهّ مطهری،  مسئله حجاب، آیت  ۲
 فرهنگ عمید.  -آن سر خود را بپوشانند، روسری  که زنان باای مِقنعَه، پارچه 3
 ۱۵3صفحۀ  اللهّ مطهری،  مسئله حجاب، آیت  4
 ۱۵۵مسئله حجاب" صفحۀ "  یشان پیدا بود".هاسینه"  به نوشتۀ تفسیر مجمع البیان 5



کاپوی                                                                                                                                86 ایرانیان در ت

 آزادی و استقلال 

   

تفسیر "کشّاف" هم "وضع زنان را   (۱)اید سینه و گردنتان را نیز بپوشانید."که به سرتان انداخته
هایشان گشاد و باز بود، گردن و سینه و اطراف دهد که گریبانقبل از نزول این آیات شرح می

   (۲) شد ..."هایشان دیده میسینه
 ۲9های  به نوشتۀ استاد مطهّری، اهل حدیث و مفسّرین، حادثه ذیل را به عنوان شأن نزول آیه    
اند: "روزی در هوای گرم مدینه زنی جوان و زیبا در حالی که طبق معمول  سورۀ نور آورده   3۰و  

هایش[ پیدا بود،  روسری خود را به پشت گردن انداخته و دور گردن و بنا گوشش ]طبعاً پستان
آمد. آن منظرۀ زیبا سخت کرد. مردی از اصحاب رسول خدا از طرف مقابل میکوچه عبور میاز  

نظر او را جلب کرد و چنان غرق تماشای آن زیبا شد که از خودش و اطرافش غافل گشت و  
کرد. ای شد و جوان با چشم خود او را دنبال میکرد. آن زن وارد کوچهجلو خودش را نگاه نمی

ای که از دیوار بیرون آمده بود به صورتش اصابت رفت، ناگهان استخوان یا شیشههمانطور که می
کرد و صورتش را مجروح ساخت. وقتی به خود آمد که خون از سر و صورتش جاری شده بود. 
با همین حال به حضور رسول اکرم رفت و ماجرا را به عرض رساند. اینجا بود که آیۀ مبارکه 

 (3) نازل شد."
اند. امّا  سورۀ احزاب استناد کرده  ۶۰و  ۵9های در مورد پوشاندن موهای سر، مفسّرین به آیه    

ها و نه در سایر آیات قرآن راجع به پوشانیدن تمام موهای سر چنانچه تار مویی پیدا  نه در آن آیه
نباشد، هیچ دستور صریحی وجود ندارد، و داشتن روسری نیز مفهوم پوشانیدن تمام موهای  
سر نیست و آنچه در این باره گفته شده اظهار نظر شخصی مفسّرین و محدثین از آیات قرآن 

 سورۀ احزاب چیست؟  ۶۰و  ۵9، ۵8های یهاست. پس شأن نزول آ
یک نوع لباس    - خواه آزاد و خواه برده و کنیز  -ها، زنان عرب  قبل از اسلام و تا نزول این آیه    

. به نوشتۀ  (5) شدگفته می  (4) برتن و یک نوع روسری کوچک بر سر داشتند، به این روسری خمِار

 
 3۰۶، صفحۀ ۲جلد کشف الحقایق،   ۱
 ۱۴8و  ۱۴7صفحات  اللهّ مطهری،  مسئله حجاب، آیت  ۲
   ۴۱۵و  ۱۵3، صفحات  اللهّ مطهری مسئله حجاب، آیت  3
 فارسی مُنجد الطلاب، ترجمۀ محمّد بندرریگی.  - فرهنگ جدید عربی   -مِقنعه، روسری =  خِمار  4
 سورۀ احزاب.  ۵8، تفسیرآیۀ ۱۰۱، صفحۀ 3جلد کشف الحقایق،   5



کاپوی آزادی و   ایرانیان در ت

 87                                                                                                                               استقلال

ولی نظر به اینکه در   (۱) تفسیر رهنما "این آنگه بود که زنان آزاد و برده یک زیّ و شکل بودند."
کردند و به زنانی که ها کمین میمدینه گروهی از زانیان و فاجران هر شب در کوچه و پس کوچه

کردند، این زنان شکایت برای آوردن آب و یا قضاء حاجت بیرون آمده بودند تعرضّ و تجاوز می
آیت  این  "خدایتعالی  عرض کردند:  خدا  رسول  به  را  امر  جریان  مردان  و  بردند  مردانشان  بر 

 (۲) فرستاد."
تا   سورۀ احزاب تاکید دارد بر اینکه زنان آزاد جِلباب ]چادر زنان، جامۀ فراخ[ بپوشند ۵9آیۀ    

از کنیزان و بردگان شناخته شوند و به گمان کنیز یا برده بودن مورد تعرض و تجاوز قرار نگیرند: 
"ای پیامبر بگو بر زنان خود و دختران خود و زنان مؤمنان که چادرهای خودشان را بر خود فرو 

یعنی    (3)تر است به اینکه آنها را بشناسند و )به گمان بردگی( آزار ندهند ..."پیچند، این نزدیک
ها مورد تعرض و  کوچهپوشانیدن سر تا پای بدن برای زنان آزاد واجب است تا در کوچه و پس

( و ۱۵9تجاوز قرار نگیرند. امّا برای کنیزان و بردگان واجب نیست )"مسئلۀ حجاب" صفحه  
ای برای آنان ممنوع است تا با زنان آزاد اشتباه نشوند ]چه باک اگر مورد تجاوز حتی به گفته
 قرار بگیرند[.

نویسد: "عمربن خطّاب هنگامی که خلیفه بود کنیزی  الحقایق" میدر این مورد تفسیر "کشف    
اش را به نشانۀ تهدید تکان داد و به کنیز دستور داد  را دید که جلباب به سر کرده است، تازیانه

 (4)که جلباب را از سرش بر دارد و خود را به زنان آزاد تشبیه نکند."
با توجه به آنچه گفته شد، واضح و مبرهن است که مقصود و منظور از حجاب اسلامی در     

ها و گردن زنان بود که زنان عرب  ها و سینه و پستانزمان پیامبر اسلام، اساساً پوشانیدن شرمگاه
پوشانیدند و این کار موجب تشدید آشفتگی و هرج ومرج در  های بدن خود را نمیآن قسمت

جهت نیست که "قانون حجاب و خودپوشی شامل شد. بیروابط نامقید جنسی بین اعراب می

 
 3۱89 ، زیر نویس شماره۲۶۴، صفحۀ 3تفسیر راهنما، جلد  ۱
  ۱89۴ نویس شماره ، زیر ۴۲۵، صفحۀ همان ۲
 ۲۶۴، صفحۀ همان 3
مالک از صحابه و خادم  بن سورۀ احزاب به نقل از اَنَس ۵9، در تفسیر آیۀ ۱۰۱، صحفه 3کشف القایق، جلد  4

 پیامبر اسلام. 



کاپوی                                                                                                                                88 ایرانیان در ت

 آزادی و استقلال 

   

اند، بر آنان  شود، چون زنانی که سالخورده و از ولادت و عادت بازنشسته شدهزنان جوان می
 (۱)"۶۰سورۀ نور آیۀ   - حَرجَی نیست تا حفظ حجاب و زینت نمایند 

ای )شناخته شدن زن آزاد از کنیز و برده( و برای  پوشیدن جِلباب یا چادر نیز به منظور ویژه    
رویارویی با شرایط خاصّ حاکم در مدینۀ آن روز بوده است که فاجران و بدکاران با استفاده از 

به بهانه و یا   - اعم از آزاد، کنیز و برده - افتادند های مناسب همۀ زنانی را که به دام میفرصت
دادند. و گرنه "به دوران پیمبر و قرن اوّل  به گمان کنیز و برده بودن مورد تعرضّ و تجاوز قرار می

هجری زنان مسلمان با کمال آزادی بدون حجاب ]به معنای پوشاندن سرو صورت و موها[ از 
ها پهلو به پهلو کردند و در کوچهشدند ... مردان و زنان با یکدیگر ملاقات میخانه بیرون می

نماز میمی هم  با  در مسجد  و  نماز  رفتند  در خانه  است  بهتر  بود  شده  ]گر چه گفته  کردند. 
 بخوانند.[      

بن زبیر از مردان نامی صدر اسلام و برادر  بن زبَُیر ]مصعبعایشه دختر طلحه، همسر مُصعَب   
پوشید، و چون مصعب او را ملامت کرد گفت: "خدای تعالی مرا به  زبیر بود[ روی نمیاللّه  عبد

زیور جمال آراسته، دوست دارم مردم آن را ببینند و کرم خدا را بدانند. هرگز آنرا نخواهم پوشید، 
   (۲)به خدا من عیبی ندارم که کسی از آن سخن تواند گفت."

جنگیدند، پس از کشته شدن بن ابیطالب می"در جنگ جمل که طلحه و زبیر و عایشه با علی   
طلحه و زبیر و شکست لشکریانش، علی عایشه را با بیست تن از زنان طایفۀ عبدالقیس که لباس  

کردند روانۀ مدینه کرد تا در خانۀ خود بماند. عایشه مردانه به تن داشته و از او محافظت می
ها با او باشند. وقتی به  شکوه داشت از اینکه علی مردان نا محرم را همراه وی کرد که در بیابان

اند ... مدینه رسیدند زنان دستار و شمشیر از خود گرفتند و نشان دادند که همه زن و محرم بوده
دهد که حجاب به معنی پوشش صورت نبوده وگرنه امام امرخلاف این روایت بخوبی نشان می

   (3)کند."شرع نمی

 
 ۶۲۵و  ۶۲۴ادیان بزرگ جهان، صفحات  ۱
 7۴،  ۶۴تاریخ تمدن، ویل دورانت، کتاب چهارم، عصر ایمان، بخش دوم، صفحات  ۲
  ۲8و  ۲7، حسن صدر، صفحات السلامعلیهابیطالب بن مرد نامتناهی، علی 3



کاپوی آزادی و   ایرانیان در ت

 89                                                                                                                               استقلال

م.( ]خلیفۀ 7۴۴- 7۴3هـ. /  ۱۲7-۱۲۶حجاب به معنای امروزی آن "در ایام ولید دوم )    
گیری زنان از آنجا پدید آمد ... زنان از رفتن به خیابان مگر به مساحت اموی[ معمول شد و گوشه

این کار   امّا  توانستند رفت،  به ملاقات همدیگر  آن هم در حجاب، ممنوع شدند؛ زنان  و  کم 
دید. شد و کسی زنان را هنگام شب از خانه بیرون نمیبوسیله تخت روان سرپوشیده انجام می

آنگاه  ایوان خاصّ جا داشتند،  از مردان بوسیله پرده یا حائل جدا بودند، یا در  نیز  در مسجد 
یکسره از هم جدا شدند ... خرید بازار برای زنان ممنوع شد ... زنان جز در طبقات پائین، کمتر 

خوردند ... تعلیم دختران در غالب طبقات از نماز و چند سورۀ قرآن و ن خود غذا میبا مردا
 ( ۱) کرد ..."داری تجاوز نمیخانه

مسلماً فقدان امنیّت اجتماعی، پایین بودن سطح فرهنگ، و وجود شرایط و روابط مخدوشی     
نظیر آنچه در دوران جاهلیت بر جامعه حاکم بود، سبب پیدایش ضوابط و مقرراتی گردید که 
شایستۀ آن دوران بود. و گرنه عدم اعتماد به شخصیت و مناعت زن و حراست بیمار گونه و  

بری دیوار خانه و ضخامت نقاب چهره و ستاز حیثیت و شرف او، به کمک    توام با وسواس
 که توهینی به مقام انسانی زن است  - چادر و ممنوعیت رفت و آمد و شرکتش در امور اجتماعی

 در شأن جوامع دوران ما نیست.  -
شراب قبل از ظهور اسلام و تا مدتی پس از هجرت  

از متداول   ترین و مطبوع ترین  پیامبر به مدینه، یکی 
چناننوشیدنی بود.  اعراب  دختر  های  خدیجه  که 

  -  مایل به ازدواج با محمد بود که    -  بن اسد خوَُیلدِ
تدبیری   شد،  مواجه  پدرش  مخالفت  با  هنگامی که 
اندیشید. وی "پدر خویش را بخواند و شراب داد تا مست شد و گاوی بکشت و پدر را عطر 

الله علیه و سلّم و عمَاّن وی  یی ]لباس نوی[ بپوشاند و کس پیش پیمبر صلیزعفران آلود و حُلّه
اسد از مستی در آمد، گفت: بن  دلفرستاد که بیایند، و خویلد او را به زنی پیمبر داد و چون خوی

 :"این حلّه و عطر چیست؟" 

 
 ۴۱۱،   ۱۱3تاریخ تمدن، ویل دورانت، کتاب چهارم، عصر ایمان، صفحات  ۱

تحریم شراب و  
های سکرآور، نوشیدنی

سازی، نقاشی و مجسمه
 موسیقی  



کاپوی                                                                                                                                9۰ ایرانیان در ت

 آزادی و استقلال 

   

گفت: "من نکردم، من چنین نکنم   ای." خویلد دادهاللّه  بن عبدخدیجه گفت: "مرا به زنی به محمد
 امّا ازدواج انجام یافته بود.  (۱) که بزرگان قریش ترا خواستند و ندادم."

توانست اندوه و ملال زندگی در صحرای بی ساختند که میاعراب از شیرۀ خرما شرابی می   
آیۀ   نزول  هنگام  لذا  بزداید.  آنها  از خاطر  را  انگیز  سورۀ نحل، که   ۶7آب و علف و وحشت 

از میوهمی از آن شراب میهای خرما گوید: "و  انگورها،  گیرید و روزیی بن ]درخت خرما[ و 
شراب حلال بود و کافر و مسلمان   (۲)اندیشند."گمان در آن آیتی است برای قومی که مینیکو، بی
تا از  نوشیدند. "اینکه گویند در این آیه خداوند شراب را در مقابل رزق نیکو قرار دادهآن را می

مقابله، مسلمانان نیکو نبودن آن را بفهمند"، تعبیر و توجیهی بیش نیست. زیرا "اصلاً آیۀ شریفه 
از این میوه آن روز  را که بشرِ  ها  در مقام حلال و حرام نیست، در این مقام است که منافعی 

های خداست و از ذکر آن نتیجۀ توحید  بردند بشمارد، و بفرماید همۀ این انتفاعات از نعمتمی
بگیرد؛ چون آیه در مکّه نازل شده و خطابش به مشرکین است و بنابراین متضمّن حکم شرعی  

   (3) نیست ..."
که گفته شد، پس از هجرت پیامبر به مدینه، در آنجا هم شراب حرام نشده بود، تا در  چنان    

بن عوف، یکی از بزرگان صحابه و فردی از عشرۀ مبشّره ]ده  ضیافتی که به دعوت عبدالرحمن
از  بود، مهمانان پس  پا شده  بر  بود[  بهشت داده  بدانان مژدۀ  پیامبر  از صحابۀ رسول، که  تن 
صرف غذا و شراب، به امامت یکی از حاضران به نماز بر خواستند. امّا امام جماعت، به علت 

اَیها اَلکافرون = بگو ای کافران، لا اَعبُد  گوید: "قُل یا  سورۀ "الکافرون"، که می مستی، در خواندن
د = و شما نمی پرستید  بدون ما اَعبُستید، و لا انَتُم عٰپرما تَعبدون = نمی پرستم آنچه )شما( می

ید، و لا اَنتُم  پرست ام آنچه شما میپرستم، و لا اَنَا عابدُِ عبَدتم = و نه من پرستندهآنچه )من( می
پرستم، لَکُم دینکم وِلیَ دین = شما راست اید آنچه من می= و نه شما پرستنده  دعبٰدون ما اَعبُ 

 
 ۴83، صفحۀ ۱3۵۲، چاپ تهران 3تاریخ طبری، جلد  ۱
   رهنما، ترجمه شعری آیه چنین است:   العابدینزینترجمه و تفسیر  ۲
   شرابی بگیرید از آن خوشگوار ارــرما نثــور و خ ــبفرمود انگ"
   رسد طی سال میبه دست شما    ی حلال هارزقها  آن میوه از  و
  ۱379شعری قرآن، تهران  ۀترجم  -گشته ذکر"، امید مجد ها در این کار بس آیه   ر ــد فکــانی که دارنـرای کســب
 37۴، صفحۀ ۱۲علامۀ طباطبائی، جلد اللهّ تفسیرالمیزان، آیت  3



کاپوی آزادی و   ایرانیان در ت

 91                                                                                                                               استقلال

دین شما، و مراست دین من"، همه جا "لا"ی نفی را حذف کرد. ]مثلا "نمی پرستم آنچه شما  
پرستید" ...[ عمربن خطاب و چند نفر از صحابه، پرستم آنچه شما میپرستید" را گفت: "میمی

پس از اطلاع از این امر، به حضور پیامبر رسیدند و پس از ذکر حادثه حرام کردن شراب را 
 درخواست نمودند.

سورۀ نساء به شرح ذیل نازل شد: "ای کسانی که ایمان آورده اید، در حالی    ۴3در آن موقع آیۀ      
گویید و )نیز هنگامی که( جُنُب باشید  که مست هستید، به نماز نزدیک مشوید تا بدانید چه می

کرد از اینرو هنوز در مدینه گروهی از مسلمین ... "امّا، این آیه به حرام بودن شراب دلالت نمی
مالک، یکی از اصحاب پیامبر، ضیافتی بر پا کرد و گروهی  بن  خورند. تا اینکه عُتبانشراب می

نوشی سعد شعری  بن ابی وقاص را به مهمانی خواند. در اثنای بادهاز مسلمانان، از جمله سعد
ت در هجو انصار پیامبر خواند و نزاعی در گرفت و سر سعد بشکست. هنگامی که سعد شکای 

گوید: "ای کسانی  سورۀ مائده، که صریحاً نوشیدن خمر را منع کرده و می  9۰به پیامبر برد، آیه  
ها و تیرهای قرعه، پلید است و از کارهای شیطان. و قمار و بت  اید. همانا که مِیکه ایمان آورده

 .    (۱)  " نازل شد و مِی حرام گردید.پس از آن دوری کنید تا مگر شما رستگار شوید
پرستی است. امّا "موسیقی  سازی و نقاشی را حرام کرده که از باب بتگویند پیامبر مجسمهمی   

ها با موسیقی ابراز شد". ها و موافقتای گرفت و مخالفتبا ظهور اسلام سمت و سوی تازه
البتّه در قرآن دربارۀ تحریم موسیقی چیزی نیامده است، "ولی به موجب یک حدیث مشکوک که 

اند، وی از بیم نتایج آواز و رقصِ زنان مبتذل گفته بود که ابزار موسیقی  به پیامبر نسبت داده
      (۲) کند."مؤذن شیطان است و هر که را تواند به اطاعت وی جلب می

"نخستین منبع و مرجع برای موافقان و مخالفان،  قرآن است که به وضوح دربارۀ موسیقی در     
آن چیزی نیآمده  است و تعابیر هر یک، از آن متفاوت است. پس از آن، دو گروه به احادیث 

کنند. نخست از قول پیامبر)ص( و بعد دیگران که در این زمینه احادیث ضد و نقیض  رجوع می
 در ردّ یا تأیید موسیقی بسیار است". 

دهد پیامبر خدا)ص(  "... در مورد دختران خواننده شواهد زیادی در دست است که نشان می   
می "مجاز"  را  آنان  حضرت  دانستهخوانندگی  که  این  به  است  راجع  حدیث  نخستین  اند. 

 
 87۴، صفحۀ ۱رهنما، جلد   العابدینزینترجمه و تفسیر قرآن،   ۱
 ۲۱3، صفحۀ ۲تاریخ تمدن، ویل دورانت، تمدن اسلامی، بخش  ۲



کاپوی                                                                                                                                9۲ ایرانیان در ت

 آزادی و استقلال 

   

ای را که آواز کردند و صدای دختر خوانندهبن ثابت عبور میرسول)ص( از کنار خانۀ حسّان
کند که آیا آواز خواندن  از فرستادۀ خدا سؤال می  - بن ثابت  حسّان  -اند. شاعر  خوانده شنیدهمی

 اند: "یقیناً خیر!""از معاصی است و حضرت جواب داده
در این مورد جالب توجه است. نخستین آن از این قرار   دو روایتِ نقل شده به وسیلۀ عایشه     

بیند که در خانۀ عایشه دو آید و میاست: "روزی در ایام منِیٰ، ابوبکر به دیدن او )عایشه( می
شان  گیرند، در حالی که حضرت پیغمبر)ص( خویشتن را در ردایزنند و ضرب میدختر دایره می

آن دختران نهیب میپوشانیده بر  ابوبکر  باز اند.  را  اکرم)ص( روی خودشان  پیغمبر  زند، ولی 
 کرده و فرمود: آنان را راحت بگذار ابوبکر، چرا که این زمان، وقت جشن و سرور است. 

داستان دیگری از عایشه به شرح ذیل نقل است: "عایشه گفت: کنیزکی در خانۀ من در حال      
خواندن بود که عمر، اذن دخول خواست. آن کنیزک به محض آن که صدای پای عمر را شنید،  
گریخت. پس عمر وارد شد و فرستاده خدا لبخند زدند. عمر گفت: یا رسول الله چه چیز تو را 

خواند و همین که صدای  ست؟ و پیامبر خدا)ص( فرمودند: کنیزکی در اینجا میخندان کرده ا
های تو را شنید، فرار کرد. عمر گفت: من از اینجا نخواهم رفت مگر آن که آنچه را که رسول  گام

خدا شنیده، بشنوم. از این رو رسول اکرم)ص( آن دختر را باز خواند و او نیز خوانندگی را آغاز  
 (۱)کرد."

نویسد: "روا خیزد و میمحمد غزّالی در "کیمیای سعادت" به دفاع از موسیقی و سماع بر می   
از نباشد که سماع حرام باشد، بدان سبب که خوش است؛ که خوشی ها حرام نیست و آنچه 

ها حرام است، نه از آن حرام است که خوش است؛ بلکه از آن حرام است که از وی ضرری  خوشی
      (۲)است و فسادی، چه آواز مرغان خوش است و حرام نیست."

که پیام  "امّا سیزده سال تلاش محمد در مکّه، برای آن
یک   صورت  به  را  تعبیر خود  به  معنوی،    آئین 

با شور پارسایانه و بلاغت  )Goldziher(  (3) گلدتسیهر
 

 ۶3و  ۶۲زنان موسیقی ایران از اسطوره تا امروز، توکا ملکی، صفحات  ۱
 38۶، صفحۀ ۵۴۱3کیمیان سعادت، چاپ تهران  ۲
  شناساسلام (Ignaz Goldziher / Ignác Goldziher) (۱9۲۱-۱85۰)  ر زیهگلد  گنازیا/   گلدتسیهر گنازیا 3

 .یمجارستان

 مهاجرت 



کاپوی آزادی و   ایرانیان در ت

 93                                                                                                                               استقلال

یا   نفر  از یکصد  بیش  نتوانست  دارد،  مکّه عرضه  و سودجویِ  و جاهل  مردم خشن  به  گفتار 
گشت، در تعدادی در این حدود پیرو پیدا کند. محمد که همه جا به دنبال متّحد و مدافعی می

ها توانست موافقت و حمایت گروهی از بزرگان دو قبیلۀ اوس و خَزرَج از شهر  پایان این سال 
را که به مکه آمده بودند به خود جلب کند و موفق شد در شرایطی که زمینه برای کشتن  (۱) یَثربِ

ای فراهم شده بود بطور فراری مکه را به قصد یثرب ترک  شخص او، علیرغم همۀ مقررات قبیله
 نماید.

رساند و آن این است که: نه صحّت مترقب میخود این امر ما را به یک نتیجه عجیب و غیر    
دعوت محمد، نه روش زاهدانۀ او، نه فصاحت گفتار، نه ترساندن از آخرت و نه تعالیم اخلاقی  

ای  کدام نتوانسته است قضیه را حلّ و به انتشار اسلام بطور مؤثر و شایستهو انسانی او، هیچ
 کمک کند.

دریغ و شدت عمل عامل مهم و اساسی پای گرفتن اسلام و انتشار آن دم شمشیر، کشتن بی   
درنگ اضافه کرد که این روش ابداع و ابتکار حضرت محمد نیست، بلکه از عادات  بود و باید بی

 گیرد.و سنن قومی عرب سرچشمه می
طبعاً لحن قرآن نیز بر اساس همان عامل مهم تغییر پیدا کرد. آیات مکّی "اصالتاً بر این تکیه     

دارند که در قبول دینی که محمد مأمور ابلاغ آنست برای کسی اجباری نیست، و خود محمد هم 
ای بجز این ابلاغ ندارد و مسؤولیت پذیرفته شدن یا نشدن آن از جانب مردمان به عهدۀ  وظیفه

باید براساس گفتگو و تبادل نظر انجام گیرد و نه از راه ارعاب  او نیست. ابلاغ این رسالت نیز می
یا تهدید. و حتی اگر کسانی در این راستا تندخویی کنند، رسالت پیامبر خوش سخنی و مهربانی  

 با آنهاست".   
"امّا، پس از مهاجرت پیامبر به یثرب ]مدینه[، هم لحن آیات و هم محتوای آنها به صورت     

سخنی و مهربانی، بلکه با زبان قدرت و در آشکاری عوض شد و ابلاغ این رسالت نه با خوش
   (3)اسلامی آغاز گردید."  (۲) هایصورت لزوم با شمشیر به میدان آمد. و از این جا غزوه

 
 یَثرِب = مدینۀ بعدی.  ۱
 حملۀ ناگهانی به کاروان و یا قبیلۀ دیگر و تصاحب اموال و زنان آنها.   = غزوه ۲
  38۶تا  ۴38و  ۴۱9، صفحات ۱999بیست و سه سال رسالت، چاپ کلن  3



کاپوی                                                                                                                                94 ایرانیان در ت

 آزادی و استقلال 

   

"نظر به اینکه از دیر باز میان قبایل عرب این عادت متداول  بود که برای رسیدن به مال و     
تر هجوم کنند و مال و خواستۀ آنها را به چنگ آورند؛ مسلمانان یثرب نیز، دولت به قبیلۀ ضعیف

 که زندگی استواری نداشتند، برای تأمین معیشت این راه را پیش گرفتند.  
پیامبر در مدینه، با اخراج گروهی از یهودیان و تصاحب اموال آنها و کشتن گروهی دیگر و     

تسویه حساب کرد، و هم    - نیمه راهی بودند که رفیق    - های آنها، هم با یهودیانتملک دارائی
وضع اقتصادی مسلمانان شهر مدینه را بهبود بخشید. و سر انجام روش جدید شدت عمل و 

های اسلامی، پیامبر اسلام را آن چنان نیرومند ساخت که توانست در سال هشتم هجری  غزوه 
های کعبه ریزی فتح نماید. مکّه در مقابل وی مقاومت نکرد، بتمکّه را بدون غارت و خون

 خرد شدند و از بام کعبه صدای اذان برخاست.  
، ابوسفیان را که مخالفان زیر پرچم او با پیغمبر (۱) بن عبدالمطلب عموی پیامبرمکّه عبّاس در    
دانی که خدایی جز  جنگیدند، نزد پیغمبر آورد. پیغمبر بر او بانگ زد: وای بر تو، هنوز نمیمی

می عقیده  بدین  دارم  چرا کم کم  ابوسفیان گفت:  نیست؟  باز  پروردگارعالم  حضرت  گرایم. 
فرمود: هنوز منکری که محمد رسول اوست؟ ابوسفیان تمجمج کرده گفت: در این باب باید  

راه نمی اکنون بیندیشم، دلم  هم  ابوسفیان زودتر مسلمان شو وگرنه  او گفت:  به  دهد. عبّاس 
کند گردنت را بزنند. و ابوسفیان از ترس مرگ اسلام آورد. پیغمبر قریشیانی را که محمد امر می

جنگیدند بخشوده فرمود: شما آزاد هستید. و از اینرو اینان به طُلَقاء، زیر پرچم ابوسفیان با او می
 (۲) آزاد شدگان معروف گشتند و همگی اسلام آوردند."یعنی 

علیبی     نیست که  میجهت  ابیطالب  "بنیبن  هیچگوید:   ... اسلام امیه  اکراه  به  جز  یک 
العرب در حقیقت پس از آن تاریخ، دین اسلام، به میل یا به اکراه، در سراسر جزیرة  (3) نیاوردند."

 حاکم شد.   

 
عبّاس عموی پیامبر و جدّ خلفای عبّاسی در سال دوم هجری قمری در جنگ بدر به نبرد با مسلمانان شتافت.   ۱

وی در این جنگ اسیر شد و با دادن فدیۀ سنگینی رهایی یافت و پس از رهایی از اسارت، پیش کفار مکهّ رفت. 
 اند.  خلافت" پانصد سالۀ خود را از او گرفتهمشروعیت " این مرد همان کسی است که خاندان عبّاسی

  سال، شجاع الدین شفا، ۱۴۰۰پس از به تلخیص و   78خ  77بیست و سه سال نبوت، چاپ اول، صفحات  ۲
   به تلخیص. ۱38و  ۱۲8، ۱۲7صفحات 

   ۱۵۱مبشری، صفحۀ  اللهّ ، بخش دوم، دکتراسدالبلاغه نهجترجمۀ  3



کاپوی آزادی و   ایرانیان در ت

 95                                                                                                                               استقلال

پیامبر اسلام در آخرین سال زندگی خود به زیارت مکّه  
به نام غدیر خم توقف    رفت و در بازگشت بر آبگیری

کرد و سپس بر منبری از جهاز شتر بالا رفت و علی 
مَنْ كنُْتُ مَوْلاهُ، فَهذا عَلِىٌّ مَوْلاهُ ...")هر    را با خود به آن بلندی برد و دست علی را گرفته گفت: " 

کس من سرور و خواجۀ اویم، علی سرور و خواجۀ اوست. خدایا دوست بدار کسی را که او را 
 دار کسی را که او را دشمن دارد.(  دوست دارد، و دشمن

مَنْ كنُْتُ مَوْلاهُ، فَهذا عَلِىٌّ مَوْلاهُ ..."   نویسد: "حدیث "مسعودی در کتاب التنبیه و الاشراف می    
شیعیان   (۱)را پیغمبر در سال ششم هجری در هنگام بازگشتن از جنگ حدیبیّه نیز گفته است."

کنند که پیامبر علی را به جانشینی خود تعیین کرد، امّا سنّیان آن را به این گفته را چنین تعبیر می
 دانند.  معنای دوست می

"داستان غدیر در روایات اهل سنت نیز آمده است و در اصل آن جای خلاف نیست. سخن    
نشان داد که اکثریت قاطع کسانی که حوادث بعدی  (  ۲)در آنست که معنی لفظ "مولا" چیست؟"

اند. چرا که از در چشمه سار غدیر حاضر بودند کلمه "مولا" را به مفهوم "جانشین" درک نکرده
صد و چهارده هزار و یا به قولی سد و بیست هزار کس که در غدیر خم حضور داشتند در روز 

 انتخاب جانشین پیامبر کسی از این گفته سخنی به میان نیاورد. 
پیامبر اسلام، در سال یازدهم هجرت فوت کرد. هنوز جسد وی را به خاک نسپرده بودند که     

بر سر جانشینی او بین پیروانش اختلاف افتاد. "برای اعراب در مورد جانشینی رئیس قبیله و یا  
ای به  رهبر متوفی، یک قانون سنّتی و شناخته شده وجود داشت و آن انتخاب یک رئیس قبیله

ساعده" گرد آمدند لذا گروهی از مسلمانان در محلّی به نام "سقیفۀ بنی  (3)جای رئیس متوفی بود."
ها و مشاجرات سخت، ابوبکر، پدر زن پیامبر، تا رهبری انتخاب کنند. سر انجام پس از درگیری

 به رهبری انتخاب شد. 
به گفتۀ طبری در چهلمین روز انتخاب ابوبکر به خلافت و به نوشتۀ ابن اثیر شش ماه پس از     

ترتیب، وقتی علی ابوبکر بیعت کرد. بدین  با  نیز  انتخاب علی  ابیطالب  این  را   - بن  که خود 

 
   3۶ترجمه فرق الشیعه، دکتر محمّد جواد مشکور، صفحۀ  ۱
   9۴بامداد اسلام، دکترعبدالحسین زرین کوب، صفحۀ  ۲
   ۲۰۴صفحۀ  سال، شجاع الدین شفا، ۱۴۰۰پس از  3

 حدیث غدیر



کاپوی                                                                                                                                96 ایرانیان در ت

 آزادی و استقلال 

   

به هر دلیلی از رأی اکثریت محروم ماند، دربرابر رأی مردم    -دانست  تر برای خلافت میشایسته
یابیم که ابوبکر و سر فرود آورد و آن را پذیرفت. قابل ذکر است که "در هیچ بیانی از علی نمی

عمر و عثمان را نفرین و یا لعنت کرده باشد و در هیچ کجا بیانی از وی که از غدیر خم چیزی  
گوید: "اگر بعد از قتل عثمان هم مردم برای بیعت به وی در خطبۀ شقشقیّه می  (۱) گفته باشد."
نمی روی  نمیاو  پیراهن خلافت  تمام کرده آوردند هرگز  بر من  را  "آنچه حجت  یا  و  پوشید". 

 (۲) کند."حضور یک پارچۀ مردم است که مرا ملزم به پذیرفتن خلافت می
با انتشار خبر بیماری پیغمبر و چند روز پیش از وفات  
او، گروهی از اعراب، که به اجبار یا به اختیار اسلام  
پذیرفته بودند، از دین اسلام بر گشته و سر کشی و  
از  و  شدند  مرتدّ  عرب  از  جماعت کثیری  درگذشت  پیغمبر  "چون  و  نمودند.  آغاز  اغتشاش 
مسلمانی بر گشتند و گفتند: "اگر او پیامبر بودی نمردی" و از دادن زکات خودداری کردند. این 

گفتند، چگونه است که تیرۀ قریش پیغمبر داده و ما مشهور شدند. "آنها می  (3) گروه به اهل رَدّه
که بیشتر و نیرومند تر از قریش هستیم پیغمبری برون ندهیم". از اینرو چندین نفر ادعای نبوت  

 به نوشته تاریخ طبری اکثر قبایل به جز قریش و ثقیف از دین برگشتند.  (4) کردند."
جریان ارتداد بالا گرفت و مرتدان نیرومند شدند، به قسمی که بعضی از آنها به مدینه، پایتخت     

. "در (5) افتاد کرد مدینه به دست آنان میاسلام هجوم آوردند، و اگر ابوبکر از مدینه دفاع نمی
هایشان را رنگ  تا دست  بسیاری نواحی، عاملان رسول را بکشتند و زنان خویش را بفرمودند

   (6)ها بزنند."کنند از شادی مرگ رسول، و دف

 
  3۱3و  3۱۲تاریخ سیاسی اسلام، دکتر حسن ابراهیم حسن، صفحات  ۱
   در فصل شیعیگری دوباره به این مطلب خواهیم پرداخت. ۲
شود )رَدّه(  میاست. ولی، معمولاً به فتح راء تلفظ    ءدین، اسم مصدر ارتداد به کسر را رَدهّ با معنای برگشتگی از 3

 نامۀ دهخدا لغت  -
  ۴۲و  ۴۱تاریخ تمدن اسلامی، جرجی زیدان، صفحات  4
   به نقل از تاریخ طبری.  5
 37۱، صفحۀ ۴، جلد همان 6

 ارتداد اهل رَدّه 



کاپوی آزادی و   ایرانیان در ت

 97                                                                                                                               استقلال

"اگرچه آمار درست و شایستۀ اعتمادی هنوز تنظیم نشده است که یاران حقیقی محمد را از     
توان گفت هنگام رحلت مسلمانان مصلحتی تفکیک و مشخص کرده باشد، ولی بطور اجمال می

حضرت رسول، نود درصد مردم یا از ترس مسلمان شده بودند یا از راه مصلحت. ارتداد طوایف  
 (۱) دهد."های رَدّه، این معنی را به خوبی نشان میعرب و جنگ

در مدینه، پس از انتخاب ابوبکر به خلافت، "بیدرنگ شورای اضطراری بلند پایگان حکومت     
برای مقابله با شورش عمومی در عربستان تشکیل شد و پس از تبادل نظرها، تصمیم به سرکوبی 

ند  بیرحمانه همه مخالفان گرفته شد که به آنها عنوان "اهل رَدّه" )مرتدان یا برگشتگان از دین( داد
بن ولید سردار محبوب پیامبر و ثروتمند بزرگ قریش سپرده  ... مأموریت سرکوبگری به خالد

شد که به بیرحمی و سنگدلی شهرت داشت. در تاریخ طبری در این باره نقل شده است که  
ابوبکر و علی بدو فرمان دادند که هر کس را که از دین برگشته باشد گردن زند و به آتش بسوزاند  

آنان    بن ولید کس جز بازگشت به اسلام نپذیرد. خالدن و فرزندانش را اسیر کند و از هیچو زنا 
را که در وفات پیامبر دست رنگ کرده بودند از اوّل تا آخر بکشت و در آتش بسوزانید، و بفرمود  

های ایشان زد، چندانکه مردمان تا سرهایشان را گرد آورند و پایۀ دیگ کردند و پس آتش در تن
بیچاره شدند، و کس به نزد ابوبکر فرستادند که ما از ته دل ایمان آوردیم و از این پس نماز کنیم 

پس از   (۲) و زکوة دهیم و همه آن کنیم که تو فرمایی، امّا تو نیز این مرد را به خویش باز خوان."
های خش، ابوبکر اسلام آوردنِ دوبارۀ "اهل رَدّه" را با ادایِ لفظیِ شهادت، آن چنین سرکوبگری

 هم تنها از جانب رئیس هر قبیله، پذیرفت.
های ردّه، اگر توانست آرامشی موقتی در عربستان بعد از محمد پدید آورد، مسلماً   "پایان جنگ   

توانست این آرامش را به دراز مدّت نیز تعمیم دهد. زیرا قبایل عرب که بطور سنتی سرکش  نمی
یافتند که پیش  ای روبرو میو اداره ناپذیر بودند در این هنگام بخصوص خود را با دو مشکل تازه

سو بحران اقتصادی ناشی از تغییر موضع  از آن برایشان وجود نداشت. بدین ترتیب که از یک
عربستان از صورت راه ارتباطی بازرگانی هند و آسیا با دنیای بیزانس و اروپا )که تا حدّ زیادی  

ه این شد( و از سوی دیگر برقراری مقررات اسلامی کبه تصرّف یمن از جانب ایران مربوط می
های نظامی و حکومتی  هایی به نام خمس و زکوة برای تأمین هزینهقبایل را به پرداخت مالیات

 
 38۶، کلن، صفحۀ ۱99۲بیست و سه سال رسالت، چاپ  ۱
 ۲۰9تا  ۲۰۵، شجاع الدین شفا، صفحات ۱سال، جلد  ۰۰۴۱پس از  ۲



کاپوی                                                                                                                                98 ایرانیان در ت

 آزادی و استقلال 

   

توأم با خشکسالی کم سابقهدولت مرکزی مدینه ملزم می ای که درست در کرد، و این هر دو 
العرب را فرا گرفته بود، این قبایل را هر لحظه در آستان شورش و انفجار ها جزیرةهمان سال 

داد. در چنین شرایطی تنها راه حلی که در برابر خلافت وجود داشت فرستادن ای قرار میتازه
بادیه جستجوی  این  هدف  با  عربستان  مرزهای  بیرون  در  ماجراجویی  به  ناراضی  نشینان 

آنان را ارضا میغنیمت از سر گرفتن جنگکرد و هم شور جنگیگیری،  های  شان را به جای 
لذا، به محض اینکه شورش در عربستان    (۱) کشانید."ای بر زدوخوردهای برونمرزی میقبیله

به   جنگ  برای  بودند،  نهاده  فرمانبرداری  به  تازه گردن  را که  اعرابی  ابوبکر  شد،  نشانده  فرو 
های آن سوی مرزها گسیل داشت و در این کار از روح جنگجویی قبیله و ایل ساکن سرزمین

مرزهای این ناحیه بهره برداری کرد که ریاست آن با شخصی شجاع به نام مُثنَیٰ بود و سپس  
بن ولید را برای فرماندهی به آنجا فرستاد. ابوبکر دو سال و سه ماه خلافت کرد و با تعین خالد

 و انتصاب او عمر به مسند خلافت نشست. 
"در دورۀ خلافت عمر بود که بخش عظیمی از دنیایِ متمدّن آن عصر تحت لوای اسلام در     

های  آمد. عمر به خوبی توانست با سوق دادن جوش و خروش داخلی به خارج و تصرّف سرزمین
از تشنجات داخلی بکاهد و بنیۀ مالی دولت نو بنیاد اسلامی را  پر نعمت و ثروتمند مجاور، 

بن حارثه شیبانی، که به فرمان  تقویت کند. وی به هنگام تشویق اعراب برای پیوستن به سپاه مثنی
بودند. چنین گفت: "سرزمین حجاز نباید خانه و مسکن شما باشد، در   هاو مأمور فتح ایران شد

توانید گیاه و خوراک شتران خود را بجویید و فقط برای این منظور در این این جا شما تنها می
گاه خدای اب بیاورید. کجا هستند مهاجرانی که از میهن خویش کوچ کرده و از وعدهسرزمین ت

تا شما را   هایی را که خدا در کتاب خود وعده فرمودهاند ... بروید و سرزمینمکّه دوری گزیده
ها  وارث آن کند، به چنگ آورید. خدا در سورۀ توبه گفت: تا آن )دین حق اسلام( را بر همۀ دین

و   (۲)غالب گرداند، اگر چه مشرکان کراهت دارند = "لِيُظْهِرَهُ عَلَى الدِّينِ كُلِّهِ وَلَوْ كَرِهَ المُْشْرِكُونَ."
ریزی( منع نفرموده ]عمُر[ چون "احکام اسلامی اعراب را بکلی از راهزنی و سفک دما )خون

قبایل عربستان را تکمیل کرد و اشاعه داد."یعنی بجای بستن راه کاروان و اسیر  همین خوی 

 
 ۲۵۵تا  ۴۲۵، صفحات همان ۱
 7به نقل از مقدمۀ ابن خلدون، ساخت دولت در ایران از اسلام تا یورش مغول، غلامرضا انصاف پور، صفحۀ  ۲



کاپوی آزادی و   ایرانیان در ت

 99                                                                                                                               استقلال

کردن چند ساربان و بردن مال چند نفر، به تاخت و تاز اقالیم و تاراج ثروت کشورها و سوختن 
ها  در حقیقت "جنگ   (۱)ها پرداختند و بر این هنر نمائی "فتوحات اسلام" نام نهاندند."کتابخانه

انگیزۀ  تاریخ،  از نظر  بود، ولی  ترویج دین  نام  به  اگر چه  تازیان در صدر اسلام،  و فتوحات 
اقتصادی داشت و برای باز کردن راه مهاجرت مانند پیشینیان خود به بلاد آبادان آن زمان بود. 

ها و گشودند، بیدرنگ هجرتگاه عشیرهکه هر زمینی را که مجاهدان و جنگاوران اسلام میچنان
  (۲) گردید."قبایل عرب می

"فتح قادسیه که منتهی به سقوط مداین شد، بر دست سردار وی سعد ابن ابی وقاص انجام    
شد و در دنبال آن، با جنگ جلولا و نهاوند، فتح ایران تقریباً خاتمه یافت. مصر هم در دورۀ 

بن عاص فتح شد. در دنبال این فتوح نیز غنایم و اسرای بسیار به خلافت وی به دست عمرو
آمده و لشکریان اسلام بصره و کوفه را در عراق و فسطاط را در مصر قرارگاه خویش   مدینه 

- ۱3ساختند و دیری نگذشت که این هر سه جا شهرهایی بالنسبه مهم شد. دورۀ خلافت عمر )
ه.( که روی هم رفته ده سالی طول کشید، نه فقط دورۀ طلایی فتوح اسلام، بلکه نیز روزگار    ۲3

که مقررات و و ترتیبات راجع به حکومت و سیاست اسلامی بود. چنان ایجاد بسیاری از رسوم
ترتیبات راجع به اهل ذمّه در دوران خلافت وی و بر اساس حکم قرآن و دستور پیغمبر نهاده  

المال به هر کس از مسلمانان داده  شد. همچنین وضع اساس دیوان و تعیین مبلغی که از بیت
شد، یادگار عهد خلافت اوست ... تأسیس تاریخ و تعیین هجرت پیغمبر جهت مبدأ تاریخ می

پیغمبر   وفات  از  سال که  سیزده  از  مدتی کمتر  در  بدینگونه  اوست.  کارهای  از  مسلمانان 
گذشت، اسلام، که با رحلت محمد در خطر نابودی بود، نه فقط از خطر جست، بلکه برای می

لعرب را تسخیر کرد بلکه هم شام و ادشمنان خود خطری بزرگ شد و نه تنها سراسر جزیرة
ضمناً در تاریخ   (3)مصر را از دست امپراتور روم بیرون آورد، هم تقریباً سراسر ایران را فتح کرد."

بنی به  اشتباه  یا  ترس  روی  از  نخستین کسی که  اسلام اسلام  دین  به  راسخی  اعتقاد  امیه، که 
امیه در نداشتند، میدان داد و آنها را وارد صحنۀ سیاست نمود، عمر بود. چون  از ماندن بنی

 مدینه بیمناک بود، آنها را به مأموریت خارج فرستاد. 

 
 ۱8۱ی میرزا آقا خان کرمانی، فریدون آدمیت، صفحۀ هااندیشه ۱
 3۰۶و  3۰۵تاریخ سیاسی ساسانیان، دکتر محمّد جواد مشکور، صفحات  ۲
 7۴و  73بامداد اسلام، دکتر عبدالحسین زرّین کوب، صفحات  3



ایرانیان در                                                                                                                                 ۱۰۰

کاپوی آزادی و استقلال  ت

   

بن ابوسفیان به امر عمر، والی شام شد. و بعد از مرگ یزید، برادرش  "پس از فتح شام یزید   
معاویه، به فرمان عمر ولی شام گردید ... عمر با اینکه شاهد و ناظر انحرافات معاویه در شام 

آمیز او نیز اعتراض نکرد. اگر عمر بود، نه تنها در مقام تغییر او بر نیآمد، بلکه به روش خدعه
همانطور که نسبت به ضعفا و مأموران عادی سختگیر بود، نسبت به امثال معاویه نیز روشی  

همه مشکلات  گرفت، علی )ع( در دوران خلافت خود با آنجدیّ و عاری از مجامله پیش می
 شد. مواجه نمی

فکر تفّوق نژاد عرب نیز از عهد عمر در مغز اعراب راه یافت. وی عرب را بر دیگران برتری داد  
ها یکدیگر را اسیر کنند؛ چه خداوند کشور پهناور عجم و گفت: "این کار بدی است که عرب

   (۱)ها آماده ساخته است."را برای اسیر گرفتن عرب
"عمر نخسین کسی بود که "امیرالمؤمنین" نامیده شد. در واقع گزینش این عنوان هم از سوی     

  (۲)خود او انجام پذیرفت ... وی خطاب به مردم گفت شما مؤمنانید و من امیر شما هستم."
نامش فیروز و شهرتش ابولؤلؤ ]غلام مغیرة ابن شعبه[ کشته   -عمر به دست یک اسیر ایرانی  

شد. با انتشار خبر مرگ عمر در ایران، مردم در نواحی مختلف کشور دست به شورش زده علیه 
 (3) تسلط عرب قیام نمودند، ولی سرکوب گردیدند.

از مرگش تعین کرده بود، به     آن را عمر قبل  از عمر، عثمان توسط شورایی که اعضای  پس 
جانشینی انتخاب شد. همینکه خبر انتخاب عثمان به مقام خلافت به اطلاع ابوسفیان رسید،  

یی هست یا خیر؟" و پس از وی که پیر مردی نابینا شده بود، ابتدا پرسید: "در این خانه غریبه
امیه افتاد، آن را مطمئن شدن از خودی بودن همه گفت: "حال که خلافت به دست خاندان بنی

امیه خارج شود. به خدا قسم که نه  بین خود دست به دست کنید، اجازه ندهید از خاندان بنی

 
 ۶۱و  ۶۰، مرتضی راوندی، صفحات ۲تاریخ اجتماعی ایران، جلد  ۱
 ۴۲، صفحۀ ۱38۰ی غیبت، محمّد کریمی زنجانی اصل، تهران هاامامیه و سیاست در نخستین سده ۲
ایرانیان، که کشورشان در دورۀ خلافت عمر به دست اعراب افتاده بود، تنفرّ و بیزاری خود را از عمر به صورت  3

کردند. در آن روز جوانان و نوجوانان آدمکی را که مظهر عمر بود،  برگزاری جشن و سرور در روز مرگ او ابراز می
 شمسی دوام داشت.  ۱3۲۰های رقصیدند. این رسم نسل به نسل تا سالسوزاندند و دور آن میمی



کاپوی آزادی و   ایرانیان در ت

 101                                                                                                                               استقلال

در واقع همین رهنمود ابوسفیان در   (۱)عذابی در کار است و نه قیامتی و بهشتی و جهنمی."
 امیه به اجرا در آمد. تمام دوران خلافت بنی

های حکومت دو جانشین اوّل او، ابوبکر و عمر، جامعۀ  "در دوران پیامبر)ص( و هم در سال    
عربِ مکّه و مدینه، سازمانی مذهبی بود که حکومت اشراف، به معنی کامل کلمه، در آن وجود  

توان گردید. مینداشت و در آن سازمان هر فرمان قانونی و یا اداری همچون حکم الهی تلقی می
چنین پنداشت که شیوۀ زندگی ابوبکر و عمر به راستی با شیوۀ زندگی هر عضو جامعه، و از جمله 
حتی با زندگی آنهایی که از لحاظ مادی کمتر تأمین بودند، وجه تمایز بسیار ناچیزی داشت. تنها  

    (۲)در زمان عثمان، خلیفۀ سوّم بود که خصلت حکومت تغییر کرد."
در زمان عثمان نیز فتوحات اسلام توسعه یافت و اموال و غنایم بسیاری از اطراف و اکناف     

المال  المال مسلمین سرازیر گشت. وی دست کرم بر گشاد و خویشان اموی خود را از بیتبه بیت
بهره ناراضی  مسلمین  از وی  و  رنجیده خاطر شده  این جهت دیگر مسلمانان  از  مند ساخت. 

 گشتند و سر به شورش برداشته او را به قتل رسانیدند. 
"به خوبی روشن است شورشی که در زمان او آغاز گردید و به قتل وی انجامید به آن دلیل بود    

که او قواعدی را که پیشینیانش وضع کرده بودند، نقص کرد. جامعه از این امر خشمناک شده 
هایی  های خود را افزایش داده، زمینبود که عثمان چند خانه به مالکیت خویش در آورده، رمه

ای برای را تصاحب کرده و به ثروتمند شدن خویشاوندانش کمک کرده است. قتل عثمان مبارزه
بن ابیطالب )ع( ادامه داشت. گرفتن حکومت بود که در همۀ دوران کوتاه خلافت علیبه دست 

بنی نمایندۀ خاندان  ابوسفیان  ابن  از جنگمعاویه   ۴۱های داخلی سود جست و در سال  امیه 
میلادی( حکومت را غصب کرد. از این تاریخ حکومت خلفا برای همیشه جنبۀ    ۶۶۱هجری )

 (3) مذهبی خود را از دست داد و به حکومتی اشرافی بدل شد."
معاویه، که خود در روزگار عثمان جای پای خود را در شام محکم کرده بود، فرصت را غنیمت    

شمرده پیراهن خونین عثمان را به دمشق برد و آنرا در مسجد جامع دمشق آویخته و علی را به 

 
 ۱۰۵ابیطالب، حسن صدر، صفحۀ بن مرد نامتناهی، علی ۱
 ۴و  3فحات صتصوف و ادبیات تصوف، یوگنی برتلس، ترجمۀ سیروس ایزدی،  ۲
 همان 3



ایرانیان در                                                                                                                                 ۱۰۲

کاپوی آزادی و استقلال  ت

   

قتل عثمان متهم ساخت و به این بهانه مردم را به خونخواهی عثمان دعوت کرد؛ در حالی که 
 علی در این شورش دستی نداشت. 

"پس از قتل عثمان مسلمانانِ مدینه علی را به خلافت 
رفت، و  نامزد کردند، ولی وی زیر این بار سنگین نمی

می و  داشت  امتناع  آن کار  را  از  دیگر  گفت کسی 
دهم، همانطور که در دوران خلفای سه گانه وزیر برگزینید و من وزارت را بر امارت ترجیح می

"مرا بگذارید و کسی دیگر را بجویید، از آن که من اگر این کار را بپذیرم   (۱)و مشیر ایشان بودم."
گران گوش  گویان و عتاب ملامتبرم، به حرف سخندانم براه میشما را به سویی که خودم می

دهم. امّا اگر مرا واگذارید یک تن از شما هستم، شاید هم بیش از شما، نسبت به آن کس  نمی
 شنو خواهم بود ...گزینید فرمانبردار و سخنکه بر می

گوید: "شما هر کسی  داند و می)ع(، لُبّ ولایت را نظر مردم و رأی مردم میعلی  امیرالمؤمنین    
 را انتخاب کردید، من گوشِ شنوارتر از همه خواهم داشت و بیشتر از همه اطاعت خواهم کرد."

که شیوۀ او بود و قصدش عذر آوردن و بازار گفت چناناین سخنان را علی به جدّ و اعتقاد می   
نبود." و   (۲) گرمی  از صلاح  مسلمانان سخن  امر،  این  به  او  تمایل  عدم  و  اکراه  وجود  با  امّا 

در مسجد نبی گرد آمدند. حضرت   3۵مصلحت اسلام گفته، روز جمعه هیجدهم ذیحجۀ سال 
اید و  اید و رفتهعلی بر منبر رفت و سخنانی بدین مضمون بر زبان آورد: "مکرّر پیش من آمده

دستور شما  کس بیاید. ای مردم، این ]انتخاب خلیفه و رهبر[ کار شماست و هیچاینک باز آمده
    (3) حقی بدان ندارد ... اگر خواهید به کار شما بنشینم و گرنه از کسی دلگیر نیستم."

. "تنها سه تن علناً از بیعت علی  (4) مردم شرایط حضرت علی را پذیرفتند و با او بیعت کردند    
بن ابی وقاص و ولیدبن عقبه بودند. ایشان عذر آورده بن حکم و سعیدسرباز زدند و آنان مروان

 
 ۴۲جواد مشکور، صفحۀ ی اسلام، دکتر محمّد  هاتاریخ شیعه و فرقه ۱
 ۱۰۵کارنامه اسلام، صفحۀ  ۲
 ، به نقل از تاریخ طبری ۶۲۶، صفحۀ 3آذربایجان در سیر تحولات تاریخ ایران، جلد  3
خلافت" انتخاب کردند، نسبت  "  " کسانی که پس از قتل عثمان از بین بزرگان مدینه، علی )ع( را بهدیدِ " "  :توجه 4

بعد پیدا کردند تفاوت داشت. آنان علی را انتخاب کرده بودند برای  ها به علی )ع(، با دیدی که شیعیان در قرن
اینکه او در تمام طول خلافت سه خلیفۀ اوّل با همۀ اقدامات آنان که در جهت تقویت فرا گرد طبقاتی شدن  

 ابیطالب و نظراتشبن  علی

 



کاپوی آزادی و   ایرانیان در ت

 103                                                                                                                               استقلال

ای و بن عقبه را دشنام دادهای و پدر ولیدگفتند که تو دو تن از پدران ما را در جنگ بَدر کشته
به عثمان عیب و خرده گرفته ای. از اینرو ما با تو بیعت نمی کنیم. علی پاسخ داد آنچه که من در  
بدَر کردم به امر خدا و رسول او بود، و در کشته شدن عثمان نیز دستی نداشته و از قاتلین وی  

   (۱)بیزارم."
ای عرب دچار وحشت شد و کار شکنی و مشکل با رسیدن علی به خلافت، اشرافیت قبیله    

تراشی را آغاز کرد. نخستین مبارزه با علی زیر پوشش و دستاویز انتقام قتل عثمان، به صورت  
 -شورشی تحت رهبری دو تن از اصحاب با نفوذ پیامبر یعنی طلحه و زبیر به همراهی عایشه  

بر دل داشت  که کینه از علی  یافت   -ای دیرینه  پایان  با پیروزی علی  این شورش  بروز کرد. 
 )جنگ جمل(. 

المال مسلمانان شکست خوردگان و اشراف و خواستاران مال و نام و جاه که دستشان از بیت   
شد، گرد معاویه را گرفتند و به بهانۀ خونخواهی عثمان آماده جنگ شدند. علی، که کوتاه می

با  Seffinراهی جز جنگ نداشت، با لشکری به سوی شام رهسپار شد و در دشت صِفیّن )  )
لشکریان معاویه روبرو گردید. امّا، چون معاویه خود را در برابر لشکریان علی ناتوان دید، به 

ها کردند و گفتند، ما هر دو مسلمانیم  های قرآن را بر سر نیزهتدبیر عمروبن عاص امر داد تا پاره
کند راضی باشیم. "معاویه اوّلین کسی بود که برای فریب مردم از و باید به حکُمی که قرآن می

قرآن سوء استفاده کرد. این حیله سخت مؤثر افتاد و مردم ساده دل دست از جنگ کشیدند و 
های سیاه شده نپذیرفتند. های علی را مبنی بر اینکه قرآن یعنی حق و حقیقت نه آن ورقهگفته

ناچار علی، حکَمیّت را پذیرفت و برای این کار داورانی تعیین شدند. قرار شد در ماه رمضان  
گشت هجری داوران رأی خود صادر نمایند. هنگامی که علی از صفیّن به کوفه باز می  37سال  
یی از لشکریان او سر به شورش برداشته حکَمیّت را بر خلاف اسلام دانستند. این گروه به  عده

خوارج معروف شدند. در مقابل، دستۀ دیگری بودند که بر اطاعت از علی پایدار ماندند. این 

 
جامعۀ اسلامی بود، مخالفت کرده بود. از نظر آنان چنین کسی شایستۀ رهبری آنان بود. و این رهبری مشروعیت 
خود را از این انتخاب داشت نه از حادثۀ غدیر خم. به عبارت دیگر آنان به علی )ع( به عنوان یک رهبر سیاسی  

را از منشاء الهی به دست آورده است[ اش  نگریستند، نه رهبر کاریزماتیک ]رهبری که صلاحیت رهبریمیسنّتی 
شدند." جامعه شناسی سیاسی  میشیعۀ علی" نامیده " بودند کهها که در ولایت پیامبر اسلام شرکت دارد. همین

 7۶، صفحۀ  ۱3۵7تشیّع اثنا عشری، اسماعیل نوری علاء، چاپ اول، تهران 
 ۴۲ی اسلام، دکتر محمّد جواد مشکور،صفحۀ هاتاریخ شیعه و فرقه ۱



ایرانیان در                                                                                                                                 ۱۰4

کاپوی آزادی و استقلال  ت

   

کردند و ایشان را از آن دسته، خوارج را در رفتاری که پیش گرفته بودند، سرزنش و نکوهش می
      (۱)روز شیعه یا پیروان علی نامیدند."

های ضد خلافت تبدیل شدند. مخصوصاً  خوارج در طول زمان به یکی از پایدارترین جنبش    
امیه قدرت بسیار به دست آوردند. آنان معتقد بودند که خلیفه و جانشین پیامبر لازم در دورۀ بنی

شمردند. عرب و حتی غلامان را نیز جایز مینیست که عرب و از قبیلۀ قریش باشد. خلافت غیر
فرقه از  نمیبعضی  هم  مرد  و  زن  بین جنس  فرقی  هم های خوارج  را  زنان  امامت  و  گذاشتند 

که شخص با تقوی، عادل و مبارز باشد. آنها معتقد بودند که سلطه و  پذیرفتند به شرط آنمی
قدرت حق امّت است و ناشی از ارادۀ اوست و امام باید برگزیدۀ مردم باشد. از اینرو خلافت 

چنان که نظر شیعیان بود، خلاف خواستند و نه  موروثی را نه به شکلی که امویان و عبّاسیان می
دانستند. در ایران "سیستان یکی از مراکز خوارج بود، زیرا این ناحیه  دین و اصول اجتماعی می

های وسیع از سایر نقاط مجزا بود. به از مرکز خلافت دور بود و علاوه بر این به وسیلۀ ریگ
های مهم خود قرار داده بودند. این خوارج بیشتر از همین جهت خوارج آنجا را یکی از پناهگاه

اهالی سیستان بودند و گویی مراد ایشان از این قیام رهانیدن سرزمین خویش از چنگ اعراب  
  (۲) اند."غالب بوده است و اتفاقاً بزرگترین پیشوایان این گروه در سیستان از ایرانیان بوده

به دنبال حادثه صفیّن، داورانی که جهت حکَمیّت انتخاب شده بودند، در اثر زد و بندهایی     
ای، خلیفه که به نفع معاویه انجام گرفت، علی را از امارت خلع و معاویه را بر خلاف سنن قبیله

اعلام کردند، و از آن تاریخ به بعد معاویه با دعوی جانشین پیامبر و به نام خلیفه به حکومت 
 خود ادامه داد. 

بن بن ابیطالب پس از پنج سال و سه ماه خلافت در سال چهلم هجری به دست عبدالرحمنعلی
توان گفت که درین چند  ملجم حمیری، که یکی از خوارج بود، به قتل رسید. "از این روی می

سالۀ خلافت علی )ع( هیچگاه کار خلافتِ او یکرویه نشد؛ ملک بر وی قرار نگرفت و بر اثر 

 
 ، به اختصار۲7همان، صفحۀ  ۱
 3۵تا  33صفا، صفحات اللّه ذبیح، دکتر ۱تاریخ ادبیات در ایران، جلد  ۲



کاپوی آزادی و   ایرانیان در ت

 105                                                                                                                               استقلال

تحریکات معاویه آنی از جنگ و جدال فارغ نبود، تا سرانجام سیر حوادث نیز کار را به نفع  
 (۱) معاویه پایان داد. علی کشتۀ شمشیر کین خوارج شد."

توان گفت اینکه "هیچ بن ابیطالب میآنچه در بارۀ وضع ایران در طی دوران کوتاه خلافت علی   
کاهشی در عصیان مردم شهرهای تصرّف شدۀ ایران و در سرکوبگری آنان توسط سرداران عرب  

بن ابیه عامل فارس، که از جانب خلیفه مأمور فرو نشاندن  روی نداد. در قیام مردم استخر، زیاد
به خون دست  بود،  شده  میشورش  نقل  علی  از  طبری  زد.  وحشتناکی  از ریزی  پس  که  کند 

سرکوبی شورش استخر توسط سپاهیان کوفه، ]وی[ خطاب به کوفیان گفت: "ای مردم کوفه، 
    (۲) شمائید که شوکت عجمان را از میان بردید."

اند در  بردن به صحّت و صداقت ادعای کسانی که مدعیاینک برای آگاهی هم میهنان و پی   
اند، و هشدار به روحانیان  کشور ما حکومتی بر اساس رهنمودهای امام اوّل شیعیان بر پا کرده

آمیز خود بر اعمال  با سکوتِ رضایت  - گر چه در حکومت دستی ندارند ولی    - که    ییشیعه
کنند مهر های هولناک حکومتگرانی که به نام نظام حکومتی تشیّع فرمانروایی میننگین و جنایت

بن ابیطالب را درباره وظایف حکومتگران و حقوق و یی از رهنمودهای علیزنند؛ شمّهتأیید می
که تحت حکومت آنها هستند، با استفاده از   - اعم از موافق یا مخالف    - های مردمی  آزادی

 کنیم:منابع ذیل نقل می
 مبشّری.اللّه البلاغه، ترجمۀ دکتر اسدنهج -
 مبشّری.اللّه السلام، ترجمۀ دکتر اسدهای امام علی علیهگزیدهای از نامه -
تهران   - سردارنیا،  عطامحمد  ترجمه  جُرداق،  جورج  نوشته  بشر،  حقوق  و  )ع(  علی 

۱3۴8 . 
فرهنگی - موسسه  دشتی،  محمد  نوشته  علی،  امام  رفتاری  تحقیقاتی  -الگوهای 

 امیرالمؤمنین، چاپ دوم، قم. 
 . ۱338بن ابیطالب )ع(، نوشته حسن صدر، تهران مرد نامتناهی، علی -
 تاریخ اجتمایی ایران، مرتضی راوندی. -

 
 8۲ی واقعۀ کربلا، دکتر محمّد جعفر محجوب، کتاب هفته، شماره  هاریشه ۱
  ۱۱۴، دکتر شجاع الدین شفا، صفحۀ ۱سال، جلد  ۰۰۴۱پس از  ۲



ایرانیان در                                                                                                                                 ۱۰6

کاپوی آزادی و استقلال  ت

   

 انسانیت، دینداری و آزادی
"در نزد علی هر انسانی شریف است ... بنابراین تعصب دینی در منطق علی مذموم و ناپسند     

 ترین قواعد حرّیت و آزادی است ..." است، زیرا آن مخالف ساده
"در قانون علی، آزادی در دین و مسلک از حقوق انسان است و از آنجا که آزادی تجزیه بردار    

 نیست، امکان ندارد که انسان از طرفی آزاد، و از طرف دیگر مقید و مجبور باشد". 
دانند به خدا ایمن آورند و هر کس پای بند عقیدۀ "مردم آزادند که به هر عنوان که صلاح می   

 خود باشد، به این شرط که این عقیده و ایمان مایۀ آزار دیگران نگردد ..."
 ۲۵9و  ۲۵۶علی )ع( و حقوق بشر، جرج جرداق، صفحات 

 
علی "معتقد بود مسلمان کسی است که قبل از مسلمانی انسان باشد و انسان کسی است که    

حدود وظایف و حقوق خود را چه فردی و چه اجتماعی خوب بشناسد و همانگونه که وظایف  
دهد، حقوق انسانی خود را حفظ و مطالبه کند و همانطور خود را به درستی و صمیمیت انجام می

 کند، در برابر هر تجاوزی بایستد.که به حقوق دیگران تجاوز نمی
امام معتقد بود که انسان باید آزاد و آزاده باشد، یعنی در مقام فکر و اراده و عمل، آزادی و    

 استقلال و اختیار داشته باشد".
 ۱۱۵، صفحات ۱338السلام، نوشته حسن صدر، تهران بن ابیطالب علیهمرد نامتناهی، علی 

 ۱۱۶و 
 
"در نظر امام تنها داشتن انسانیت کافی است که او را محترم و محبوب و در خور ارفاق و    

 توجه، و مصون از هر گونه تعرّض به حقوق گرداند".
 ۲۵۴علی )ع( و حقوق بشر، صفحۀ   

 
 گوید:علی در نامه به مالک اشتر که از طرف وی به فرمانداری مصر منصوب شده بود، می   



کاپوی آزادی و   ایرانیان در ت

 107                                                                                                                               استقلال

سراپردۀ محبّتِ تودۀ مردم کن، بر آنان مهر ورز و با آنان نرم باش، مباد که چون درندۀ  "... دل   
شکار افکن به خون ریختن آنان پردازی، چه آنان به دو گروهند: یا در دین با تو برادرند، یا در  

 آفرینش با تو برابر ..." 
 ۱۲۰های امام علی )ع(، صفحۀ ای از نامهگزیده  

 
پاره    از  چه  است، گر  تو  حق  همانند  عیناً  هر کس،  تمام  "حق  اساساً  یا  و  معتقدات  از  یی 

تر میان معتقدات مخالف تو باشد؛ مگر نه هدف دین، خود ایجاد پیوند برادری هر چه محکم
باشد؟ پس اگر پیوند برادری را تنها بر مبنای صفات انسانیت به دست آوری، تو و سایرین می

 گناهی ندارد".
 ۲۵۴علی )ع( و حقوق بشر، صفحه   

 
بن ابیطالب انسان را صرفاً به اعتبار انسان بودن و صفات انسانی داشتن صاحب کرامت علی   
 کند. بندی نمیهای دینی، مذهبی و طبقاتی درجهها را به ملاکداند و انسانمی
"آزادی بنا به گفتۀ صریح و روشن او، ناشی از اصول طبیعی است، حق طبیعی مردمی است    

که آنها، و تنها آنها حق دارند که سرنوشت خود را تعیین کنند؛ به این دلیل که ایشان در حقیقت 
 رسد که این آزادی را از آنها سلب کند و یا به آنان ببخشد!" مردمی آزاد و مختارند و کسی را نمی

مفهوم آزادی نزد علی، "بستگی به اصل انسانیت دارد و آن آزادی از نظر اصول و سرچشمه     
گردد، به این معنا  کاملاً طبیعی است. بنابراین پذیرفتن و یا ردّ کردن و زیر بار نرفتن محدود می

 که آزادگان مختارند امری را با رضا و رغبت بپذیرند و یا ردّ کنند". 
"و چون مفهوم آزادی نزد علی چنین دقیق و عمیق است، ناچار از معانی آن این خواهد بود     

های مردم، و که بر اساس آن، به امور خصوصی و عمومی، و آنچه که مربوط به درون و وجدان
شود، و به هر چه که باعث پیوند و همبستگی عمومی  های آنها، و زندگی داخلی ایشان میانگیزه

 گردد". ریزی میگردد، توجّه شود؛ و بر این مقیاس ناگزیر حقوق انسان پیمی
 ۲۰۵و  ۲۰۴، ۲۰۲علی )ع( و حقوق بشر، صفحات  

 



ایرانیان در                                                                                                                                 ۱۰8

کاپوی آزادی و استقلال  ت

   

علی با گفتن اینکه: "بندۀ دیگری مباش که خدا تو را آزاد آفریده است."، روح آزادگی و ارادۀ    
کند و تخم قیام کسب آزادی را در دل و جان کسانی که آزادیشان پایمال شده است، بیدار می

علیه هر کس و هر چیزی را که او را تحت فشار قرار داده و حقشّ را پایمال و تضییع کند و 
 کارد.آزادیش را به خطر اندازد، می

 ، به اختصار ۲۰3علی )ع( و حقوق بشر، صفحۀ 
 
"علی معتقد است که انجام وظایف و تکالیف اجتماعی اگر ناشی از حس مسؤولیت، و این    

حس اگر منبعث از آزادی و استقلال کامل در اراده و عمل نباشد، مردم معتقد به همکاری در 
راه خوشبختی مشترک و ایجاد تمدّن نخواهند بود و این اعتقاد به مسؤولیت و آزادی در همکاری  

 دهد". پایه و اساس سعادت و اجتماع را تشکیل میاست که 
 ۱۱9و  ۱۱8مرد نامتناهی، صفحات 

 
 دهد که: بن ابیطالب به فرزندش حسن پند میو سر انجام علی   
"ای فرزند عزیز! خود را و دگران را با یک ترازو بسنج، پس، بر دگران آن پسند که بر خود     
خواهی  دانی بر دگران نیز ناروا دان و آن سان که نمیپسندی، و چیزی را که بر خود ناروا میمی

 که از مردمان چشم نیکی داری، نیکی کن ..." بر تو ستم کنند، بر کسی ستم مکن و چنان
   83های امام علی )ع(، صفحۀ  ای از نامهگزیده  

 حکومت بر مردم 
"حکومت در نظر فرزند ابوطالب حقّی نبود که خداوند برای همیشه به یکی از بندگانش داده    

می او  خود  زمانی که  تا  و  کند،  ممتاز  وسیله  بدان  را  او  و باشد،  بستگان  خواستۀ  و  خواهد، 
عبّاس و یا نحوۀ حکومت در امیه و بنیباشد فرمانروایی کند؛ مانند حکومت بنینزدیکانش می

خواندند و تاریخ  اروپای قرون وسطی، دورانی که فرماندار یا پادشاه را سایۀ خدا بر زمین می
گونه اظهار نظر، دانستند که در آن جای هیچاش را ناشی از ارادۀ خالق آسمان و زمین میخواسته

ماند! بلکه حکومت و فرمانروایی و به فرامین و دستوراتش موردی برای چون و چرا باقی نمی
در نظر او، واگذاری امر از طرف ملّت است که بر اثر خوش خدمتی و صداقت آن را در اختیار  



کاپوی آزادی و   ایرانیان در ت

 109                                                                                                                               استقلال

که بر اثر عدم لیاقت و خیانت به حقوق ملت وی را خلع و عزل و از گذارد، همچنانفردی می
کنار می بر  پیرامونت جمع شدند،  سازد."و میمقامش  و  پسندیدند  را  تو  "اگرحکومت  گوید: 

حکومت را در دست بگیر و به کارشان قیام کن؛ و اگر در حق تو اختلاف کردند، آنها و کارشان 
 را واگذار".  

 ۱89علی )ع( و حقوق بشر، صفحۀ 

 اصل آزادی و ارزش رأی مردم در تعیین سرنوشت و حاکمیت خود  
 فرماید:  میاندیشان بدفهم چنین رضین و کجت"آن حضرت در جواب مع    
فبََسَطْتمُُوهَا، فِّي  فَاقَْبَلْتُمْ اِلَيَّ اقِبَْالَ الْعُوذِ المَْطَافِيلِ عَلَیٰ اَوْلَادِهَا، تَقُولُونَ البَْيْعَةَ البَْيْعَةَ!! قَبَضْتُ كَ  "    

ها به فرزندانشان، آوردن نوزائیده  ی ید به من مانند رودآور  یوَ نَازَعْتُكُمْ يَديِ فجََذبَْتُمُوهَا" یعنی رو
ایم بیعت کنیم، دست خود را به هم نهادم، شما باز کردید، و آن را عقب گفتید آمدهدرپی میپی

 بردم شما به سوی خود کشیدید." 
 فیض الاسلام  ۱37نهج البلاغه خطبه 

 
اَمَّا بَعدُْ، فَقدَْ عَلمِْتمَُا وَ اِنْ كَتمَْتمَُا اَنِّي    فرماید: "ر چنین مییبَ"آن حضرت در جواب طلحه و زُ   

دانید اگر چه کتمان لَمْ اُردِِ النَّاسَ حتََّیٰ اَرَادُونِي وَ لَمْ اُبَايِعْهُمْ حَتَّیٰ بَايَعُونِي" یعنی شما دو نفر می
کنید که من برای زمامداری سراغ مردم نرفتم تا مردم به سراغ من آمدند و من در بیعت برای  می

خلافت پیشقدم نشدم تا مردم با من بیعت کردند و شما دو نفر از کسانی بودید که به سراغ من 
 های مردم با من از روی ترس یا طمع نبود."  آمدید و با من بیعت کردید و بیعت توده

 ۲37، به نقل از "انجمن پژوهشگران ایران"، صفحۀ ۵۴البلاغه، نامۀ نهج

 مت  وحک شیوۀ
گوید: "... بر پا داشتن عدل و داد در بلاد، و مهر تودۀ مردم بالاترین وی به مالک اشتر می   

که از او ایمن   مایۀ روشنایی چشم فرمانگزاران است. تودۀ مردم هنگامی خیرخواه فرمانگزارند
شان اندک باشد، و به انتظار آن نباشند که کار فرمانروایی باشند و سنگینی بار حکومت بر پشت

 او به پایان رسد ..."
  ۱۲۶های امام علی )ع(، صفحۀ  ای از نامهگزیده  



ایرانیان در                                                                                                                                 ۱۱۰

کاپوی آزادی و استقلال  ت

   

 
سهیم گوید: "ای مردم! من از شما هستم، و در سود و زیان یکدیگر  علی خطاب به مردم می   
 برد".  باشیم، و حق چیزی است که باطل آن را از بین نمیمی
از فرمانی وا نمی    به خدا سوگند، من شما را به اطاعت  اینکه نخست "ای مردم!  دارم، مگر 

دارم، مگر اینکه خود در دوری از آن از شما پیش گرفته  خودم به آن عمل کنم، و از گناهی باز نمی
 باشم".  

شود و نفسه فرمانروا و لازم الاطاعه نیست، بلکه وقتی فرامینش اجرا میبنابراین حاکم فی    
اطاعتش واجب است که دادگستر بوده، در کارهای خیر و اجرای قوانین نیکویِ اجتماع کوشا  

 باشد".  
 ۱9۰و  ۱89علی )ع( و حقوق بشر، صفحات 

 
داد که به حساب فرمانروایان خود برسند، و بر کارهایشان مراقبت علی "مردم را هشدار می   

بخواهند   هر وقت که  و  نپذیرند  به حکومت  را  آنان  نباشند،  ملت  آنها خدمتگزار  اگر  نمایند؛ 
گفت: رضامندی و یا خشم و نفرت خود را از رفتار و اعمال ایشان ابراز دارند ..."و به آنها می

خیزید اگر بر شما نادانان حکومت کنند؟! پس همگی به گیرید، و به انتقام بر نمی"آیا خشم نمی
ذلّت و خواری خواهید افتاد، و به بینوائی و ذلت دچار خواهید شد و بهرۀ شما زیانکاری خواهد  

 بود".
 ۱9۲علی )ع( و حقوق بشر، صفحۀ 

 
بن ابیطالب )ع( مورد نظر وی بود و "مهمترین اصلی که در سراسر حکومت پنج سالۀ علی   

هیچگاه تخلف از آنرا جایز نشمرد، رعایت اصل آزادی و استقلال در فکر و رفتار و گفتار اتباع  
 خود بود."  

 ۱۶۰مرد نامتناهی، صفحۀ 
خواهید با ظلم حکومتم را پا بر جا بدارم؟ نه من با حکومت خداحافظی گفت: "میوی می   
 کنم."  کنم، ولی هرگز با ظلم و تجاوز به حقوق دیگران حکومتم را نگهداری نمیمی



کاپوی آزادی و   ایرانیان در ت

 111                                                                                                                               استقلال

علیه    المومنین  امیر  زمان حضرت  )ع(  "در  امیرالمؤمنین  اهل مصر خدمت حضرت  السلام 
یا عدّۀ ظالمین؟  از عمّال عثمان کردند. حضرت فرمود: عدّۀ مظلومین زیادتر است  شکایت 

باشید. عارضین عرض کردند: عدّۀ مظلومین زیادتر است. فرمودند: پس سبب ظلم خودتان می
مقصود را درک کرده جمع شدند و عثمان را از بین بر داشته عمّال عثمان را از کار انداختند و 

 ریشۀ ظلم را کشیدند."
 الاسلام سید محمد طباطبایی در مسجد، در آستانۀ انقلاب مشروطیت ایران از موعظۀ حجت

   ۴۴7نوشته ناظم الاسلام کرمانی، بخش اوّل، صفحۀ  -به نقل از تاریخ بیداری ایرانیان 
 
در حکومت او "نه تنها دوستان و یاران امیرالمؤمنین در حکومت اسلامی آزاد بوده و حقوق     

گردید، بلکه مخالفان امام علی و گروه "خوارج" در مسجد  فردی و اجتماعی آنان رعایت می
گوشه در  میکوفه،  جمع  اقتدا  ای  امیرالمؤمنین  به حضرت  نماز جماعت  هنگام  به  و  شدند، 

خواند و کسی مزاحم کردند و پس از نماز جماعت امام علی، با رئیس فرقۀ خود نماز مینمی
 کرد.شد و از ورودشان به مسجد جلوگیری نمیآنان نمی

می    طرح  را  خود  اعتراضات  و  انتقادها  داشتند،  آمد  و  رفت  همه  با  با  ]خوارج[  و  کردند، 
پرداختند، در مسجد شعارهای مخالف  های طولانی میحضرت امیرالمؤمنین به بحث و مناظره

المال نیز  پرداختند. ]خوارج[ از حقوق بیتدادند و امام علی با نقد و ارزیابی شعار آنان میمی
 محروم نبودند." 

 به نقل از کتاب "الگوهای رفتاری امام علی"، نوشتۀ محمد دشتی،
تا   ۵8، صفحات ۱۱، قم، ج۱38۱تحقیقاتی امیرالمؤمنین، چاپ  -نشر مؤسسۀ فرهنگی  

۶۰  
 
امام علی هرگز کسی را به زور به تبعیت خود مجبور نکرد و آنان را که با او بیعت نکرده بودند     

تنها مخالفان و منتقدانش و اعضای خانواده نه  او  زندان میفکند.  به  را تحت هرگز  آنها  های 
 مند ساخت. شکنجه و عذاب قرار نداد، برعکس آنها را از حقوق و امتیازات اجتماعی نیز بهره

 رأی اکثریت مردم معتبر است 



ایرانیان در                                                                                                                                 ۱۱۲

کاپوی آزادی و استقلال  ت

   

بار دیگر یکی  های امام علی تکرار شده است و ما در اینجا یکاین مطلب به دفعات در گفته   
"از سخنان علی )ع( پس از کشته شدن عثمان و پیشنهاد خلافت به   :آوریمها را میاز آن گفته

اوست: "مرا رها کنید و دیگری را بجوئید. اگر مرا به خود واگذارید، مانند یکی از شما و شاید  
 ..." تان خواهم بودبه فرمانروایِ انتخابیِشنواتر و فرمانبردارتر از شما 
  ۱۶8 ، نوشتۀ جُرج جُرداق، ترجمۀ عطامحمد سردارنیا، صفحۀ۱علی و حقوق بشر جلد 

 ۱3۴8چاپ تهران 

 توبه در پیشگاه خداوند برتر از مجازات اسلامی 
امیرالمؤمنین،     امیرالمؤمنین به پا خاست و گفت: "ای  "شخصی در میان اصحاب حضرت 

به   روی  "بنشین". سپس  فرمود:  و  برگرداند  روی  او  از  امام  پاک کن".  مرا  شدم،  زنا  مرتکب 
اصحاب کرد و فرمود: "چه مانعی دارد که خطا کار بین خود و خدای خود پشیمان شود و توبه  

کند که خدا پرده پوشی فرمود. آن شخص دوباره برخاست و گفت: "مرا پاک    کند؟ و پرده پوشی
امیرالمؤمنین فرمود: "چرا این درخواست را داری؟" آن مرد گفت: "برای پاک   کن". حضرت 
شدن". امام علی فرمود: "کدام پاک شدن از توبه بهتر است؟"  بار سوّم آن شخص به پا خاست 

 و گفت: "مرا پاک کن."  
حضرت امیرالمؤمنین مقداری با او گفتگو فرمود و رهنمود داد که در خلوت بیا تا از تو به      

 صورت خصوصی سؤالاتی داشته باشم."  
 ۲۴۵و  ۲۴۴، صفحات 8الگوهای رفتاری امام علی، ج

 نقل از "من لایحضره الفقیه" و "وسایل الشیعه"
     
    مند شده باشد".که توانگری از حق او بهرهماند، مگر آنعلی معتقد بود، "بینوایی گرسنه نمی   

 ۱7علی )ع( و حقوق بشر، صفحۀ 
 
که[ بعد از مرگ وی جز قرآنی و ای نداشت، ]چناناز اینرو، وی "به جمع مال و منال علاقه   

 قولی هفتصد درهم باقی نماند."شمشیری با دویست و پنجاه و به 
   7۴، مرتضی راوندی، صفحه ۲تاریخ اجتماعی ایران، ج



کاپوی آزادی و   ایرانیان در ت

 113                                                                                                                               استقلال

 
سالگی    37"پس از درگذشت علی، فرزند ارشدش در  

در مقام خلیفه جانشین او شد )و نه در مقام امام، زیرا  
که هنوز اصولاً صحبتی از امامت در میان نبود(. در  
این میان جماعت شیعه )شیعیان علی( با او بیعت کردند، ولی چون معاویه نیز شیعیان ]پیروان[ 

که بین هوادارن آنها رویارویی و درگیری رخ دهد، میان آن دو توافق خود را داشت، پیش از آن
های سیاسی و شد که کار خلافت را به شورای مسلمین واگذارند. در این شورا معاویه با بازی

بن علی این بود که وی بدین های مالی کلان خود، برنده شد. تصور تمام هواداران حسنبا رشوه
که در تاریخ ر خلاف انتظار آنان او این رأی را پذیرفت و چنانرأی گردن نخواهد نهاد. ولی ب 

 ای مراتب را به پیروان خود اعلام کرد. یعقوبی حکایت شده است بر منبر رفت و در خطابه
نامه    بن علی به معاویه نوشته و در کتاب معصوم چهارم نقل شده، چنین یی که حسنمتن 

است: "... با حوادثی که صورت گرفته، چنین تصمیم گرفتم که از مقام خلافت چشم بپوشم و 
که به امضای ما خواهد رسید و   ییاین عرصه را برای تو آزاد بگذارم. بدین جهت طی عهد نامه

معاویه برای برقراری    (۱) دهم."تحت شروطی که در آن تعیین خواهد شد از خلافت استعفا می
 بن علی عرضه کرد:صلح سه شرط را به حسن

 او را ولیعهد خود کند.  .1
 سالیانه یک میلیون درهم به او بدهد. .2
 دارابگرد[ را به او ارزانی دارد. های فارس ]فسا و ]خراج[ دو بخش از بخش .3

المال کوفه را که پنج میلیون درهم بود به حسن واگذار ضمنا فرستادگان معاویه موجودی بیت    
های فوق، شرط ولایتعهدی را نپذیرفت. و نیز قرار شد که معاویه یک  کردند. حسن از شرط

بن علی بفرستد. "بدین ترتیب حسن از خلافت کناره گرفت و معاویه میلیون درهم برای حسین
 (۲) با خشنودی و کمال اطمینان وارد کوفه شد و حسن از او استقبال کرد و با او بیعت نمود."

 
 اختصار   به  9۲۲سال، صفحۀ  ۰۰۴۱پس از  ۱
تاریخ ایران زمین، دکتر محمّد جواد  " -" 3۱ی اسلام تا قرن چهارم، صفحۀ هاتاریخ شیعه و فرقه"  تلخیص از  ۲

 " ۲۱8و  ۱99، صفحات  علی و فرزندانش، دکتر طه حسین" و -" ۱۲7مشکور، صفحۀ 

 ابیطالببن  جانشینان علی

 



ایرانیان در                                                                                                                                 ۱۱4

کاپوی آزادی و استقلال  ت

   

بن علی با اهل بیت خود به مدینه رفت. گر چه اهل بصره خراج فسا و دارابگرد  "سپس حسن   
های مالی معاویه بن علی ندادند، امّا پرداختبه حسن  - به تحریک معاویه و یا به میل خود    -را  

کرد و مانند اشخاص غنی و سخاوتمند به سر انجام گرفت و حسن در کمال رفاه زندگی می
 (۱) برد."می
معاویه که با تکیه به زر و زور و از راه خدعه و فریب بر مسند خلافت نشست، پسر ابوسفیان    

های متعدد بر ضد  ترین مخالفان پیامبر اسلام بوده و در جنگبود. ابوسفیان یکی از سرسخت
پس از شکست مکّه   -از آن جمله ابوسفیان    -امیه  مسلمانان شرکت کرده بود. در حقیقت بنی

از روی اکراه نقاب اسلام به رخ کشیدند، تا از این راه حکومت را به دست گیرند. "معاویه به  
باید میان  دانست که نمیبند نبود و دین را چیزی به جای پلیس و کم خرج تر از آن میدین پای

   (۲)از لذّات دنیا حائل شود." تمتعّ او و 
 هایی در بارۀ اسلام": بطور کلّی "خلفای اموی که از مبارزۀ در کتاب "درسگلدتسیهر  به نوشتۀ    

قدرت در داخل حکومت اسلامی پیروز بیرون آمده بودند، به مذهب تنها تا آن حدّی وابسته 
گیری  بودند که بتواند به عنوان ابزار اصلی قدرتِ خودِ آنها و تحکیم امپراتوری عرب از آن بهره

شود، و در چنین برداشتی لازم بود محتوای قرآن طوری تفسیر شود که نظر آنان را به بهترین 
صورت تأمین کند. تصادفی نیست که مسئله ایدئولوژیک اصلی در قرن اوّل اسلام، مسئله جبر  

بنی خلافت  دستگاه  نظر  از  بود.  اختیار  میو  تضادّ  این  مفهوم  آیا  امیه  که  باشد  این  بایست 
مسلمانان اصولاً اختیار آن را دارند که علیه حکومتی که خداوند برای آنان خواسته است عصیان  

د یا نه؟  خلفا طبعاً مدافع اصلی جبر )فاتالیسم( بودند که چنین اختیاری را به ناراضیان کنن
داد و به همین جهت بطور پیگیر آنهایی را که طرفدار اصل اختیار بودند مورد سرکوبگری و نمی

امیۀ دمشق که عادتاً به مسائل عقیدتی  دادند ... شایان توجه است که خلفای بنیمجازات قرار می
نمی نشان  زیادی  بود، علاقۀ  برخاسته  ایرانیان  ناحیۀ  از  جبری که  جنبش ضد  مورد  در  دادند، 

دانستند که حکومت ایشان برای بسیاری از کردند، زیرا این خلفا خوب میسختگیری بسیار می
فریب را  آنها  اینان  و  است.  ناپذیر  تحمل  میمسلمانان  حکومت کارانی  به  زور  با  که  دانند 

 
 ۲۰8، صفحۀ همان ۱
   3۴، ویل دورانت، صفحۀ ۴تاریخ تمدن، جلد  ۲



کاپوی آزادی و   ایرانیان در ت

 115                                                                                                                               استقلال

ای بتواند مردم را از شورش بر ضد ایشان باز دارد همان عقیدۀ جبری  اند. پس اگر عقیدهرسیده
تواند باشد که به موجب آن، حکومت این خلفا به هر حال توسطّ خداوند مقرّر شده است و می

   (۱)کنند اجرای مشیّت الهی است و هیچ مؤمن حق قیام بر ضد ایشان را ندارد." بنابراین هر چه می
معاویه اوّلین کسی بود که خود را "خلیفة الله" نامید، در حالی که پیش از آن، در دوران خلفای     

نیز این عنوان را به   امیهرفت. بعد از معاویه، سایر خلفای بنیراشدین چنین ترکیبی به کار نمی
خود بستند و منظور آنان از به کارگیری عنوان "خلیفة الله" دو چیز بود: "ترفیع مقام و شأن خود  

 ( ۲)و تحقیر پیغمبر اسلام."
 -به تحریک معاویه و یا به میل و ارادۀ خود آن زن    -علی توسط یکی از زنانش  بن  حسن    

مسموم شد و در اثر این مسمومیت فوت نمود. پس از وفات حسن، معاویه با استفاده از فرصت، 
برای فرزندش یزید به عنوان ولیعهد بیعت گرفت و یزید نخستین ولیعهدی بود که در اسلام 

 د و بلافاصله بعد از مرگ پدرش بر مسند خلافت نشست. برای او بیعت گرفته ش
واقع    بررسی  یک  به  اسطورهاینک  نه  تاریخی،  و  حسین گرایانه  امام  زندگی  دربارۀ  ای، 
 پردازیم:  می
کرد و معاویه مراعات  پس از کشته شدن امام حسن، امام حسین در کنار اقوام خود زندگی می    

امام حسین   -حدود بیست سال    -کرد و از اینرو "در تمام دوران حکومت معاویه  حال او را می
ای با وی داشت و در سفرهای معاویه به مکّه و مدینه امام همواره روابط دوستانه و محترمانه

  (3)گرفت."شتافت و او را در آغوش میاوّلین کسی بود که به پیشواز می
"پس از وفات ]امام حسن[ شیعیان عراق از امام حسین )ع( دعوت کردند که بر ضد معاویه    

گفت" "در میان  امیه میقیام کند. امام در پاسخِ خواستِ مردم مبنی بر خلع معاویه و حکومت بنی
کنم. بنابراین تا معاویه زنده است من علیه او مبارزه من و معاویه عهدی است که آنرا نقض نمی

نمی طغیان  میو  خویش  یاران  به  و  شما  کنم."  از  یک  هر  باید  است  زنده  معاویه  "تا  گفت: 
نشینی پیشه سازید." به نظر نویسندۀ کتاب "شهید جاوید" با وجود اینکه خطر معاویه برای  خانه

 
  3۶۰و  3۵9سال، صفحات  ۰۰۴۱پس از  ۱
 ۶۴و  ۵۴امامیه و سیاست، به تلخیص، صفحات  ۲
به نقل از اخبار الطوال،   - 83و  8۰، صفحات ۱3۶8شهید جاوید، صالحی نجف آبادی، چاپ پانزدهم، قم  3

 روضة الصفا و ارشاد مفید.  



ایرانیان در                                                                                                                                 ۱۱6

کاپوی آزادی و استقلال  ت

   

دار و با  کرد، زیرا قدرت حکومتِ ریشهاسلام بیشتر از یزید بود، امام حسین علیه او قیام نمی
 شد.  سابقۀ معاویه سبب شکست قیام می

بن علی در پاسخ معاویه که به او نوشته بود: "به من گزارش رسیده که تو قصد انقلاب  حسین    
داری"، نوشت: "من خواهان نبرد یا مخالفت با تو نیستم." و در سایۀ این آرامش و حُسنِ تفاهم 

 ( ۱)بود که معاویه نیز مقرّری امام را افزایش داده و تا پایان عمرش از پرداخت آن خودداری نکرد."
بن همینکه یزید به خلافت رسید، به فرماندار مدینه دستور داد که از اهل مدینه، از جمله حسین    

بیعت بگیرد و هر کس را که بیعت نکند گردن بزند.     - که رقیب خطرناکی برای او بود  -علی 
فرماندار مدینه پس از دریافت دستور یزید حسین را شبانه دعوت نمود و از او خواست که با  

اش از بیراهه به  یزید بیعت کند. امام تا فردا صبح مهلت خواست و نیمه شب به همراه خانواده
مکّه رفت و در آنجا بود که کوفیان نامۀ خود را بدو رسانیدند. و چون حسین با تردید به این نامه 

م کوفه  نگریست و به آن پاسخ نداد، جماعتی از سرشناسان کوفه پیش او آمدند و در خواست مرد
بن عقیل را به کوفه فرستاد تا  را تکرار کردند. پس از این حوادث حسین پسر عمّ خود مسلم

های امر پیداست از تاریخ مراجعه کوفیان تا  که از قرینهمقدمات آمدن امام را فراهم کند. چنان
روز عزیمت آن حضرت از مکّه به کوفه حدود شش ماه به طول انجامید. در این فرصت یزید  

بن عقیل را دستگیر کرده به وضع فجیعی کشت و فرماندار جدیدی به کوفه فرستاد. وی مسلم
هواداران حسین را سرکوب کرد و گروهی دیگر از مردم شهر را با پرداخت وجوهی به سوی خود  
یزید در کوفه مستحکم شد و لشکر کربلا که به حسین تاخت  جلب کرد. بدین ترتیب موقع 

 فراهم آمد.   
یی که قدم در راه مخالفت با یزید  بن علی از لحظهاین نکته را نیز باید گفت که "گر چه حسین

... گذاشت و خاصه از هنگامی که تصمیم به پذیرفتن خواهش کوفیان گرفت، خود را برای جنگ  
هایی که در مدتّ کوتاه در  و مقابله و شهادت و مرگ آماده کرده بود، امّا آن حضرت از اتفاق

ابن زیاد ]فرماندار جدید کوفه[ و تحکیم اللّه  بن عقیل و تسلط عبیدکوفه رخ داده  و به قتل مسلم

 
  ۱7۰، صفحۀ همان ۱



کاپوی آزادی و   ایرانیان در ت

 117                                                                                                                               استقلال

موقع یزید در آن شهر منجرّ شد، آگاهی نداشت و به یقین برای جنگیدن در دشت کربلا به سوی  
 نویسد:  ابن خلدون در بارۀ واقعه کربلا می (۱)رفت."عراق نمی

"وقتیکه فسق یزید نزد همۀ مردمِ زمانش ظاهر گشت پیروان اهل بیت پیغمبر)ص( در کوفه    
کنند. حسین   بن علی درخواست کردند به کوفه برود و آنان در قیام بر ضد یزید یاریشاز حسین

دید چون یزید فاسق است قیام بر ضد او واجب است خصوصاً به کسی که قدرت بر قیام دارد. 
بن علی گمان کرد هم اهلیت برای قیام دارد و هم قدرت. گمان وی دربارۀ اهلیت خود  حسین

صحیح بود بلکه بیش از آنچه شرط خلافت بود اهلیت داشت ولی گمان وی در باره  قدرت  
 ( ۲)خویش در قیامش پیروز گردد."تواند با نیروی نظامیکرد میخود اشتباه بود که خیال می

برای این کار روی  "در حقیقت حسین در پی کسب قدرت و پس گرفتن خلافت می    بود و 
کرد. امّا زمانی که متوجه شد که نیروی کافی برای این ها حساب میپشتیبانی کوفیان و عراقی

آن کار   در پی یک صلح شرافتمندانه کوشید". "وی حداقل پنج دفعه پیشنهاد کرد که  ندارد، 
آزاد بگذارند برگردد." و عموی خود    (3)حضرت را  انتقام خون جدّ  برای  "امّا یزید فرصت را 

بن علی در روز عاشورا مناسب دید و موقعیت از نظر سیاسی و نظامی به نفع او بود ... حسین 
های تاریخی خویش که برای آن مردمِ فریب خورده ایراد فرمود کوشش فراوانی  در یکی از خطبه

ریزی جلوگیری کند و خطاب به چند نفر از سران کوفه گفت: "مگر شما  کرد که از جنگ و خون
به من ننوشتید به کوفه بیا که لشکری آراسته و گوش به فرمان آمادۀ پشتیبانی توست؟ آنان جواب  

، به خدا قسم شما نوشتید. آنگاه  اللّهایم". "امام فرمود: سبحاندادند، نه، ما چنین چیزی ننوشته
ای از زمین خواهید و پشیمان شده اید، آزادم بگذارید تا به گوشهگفت: ای مردم، اگر مرا نمی

ا به پذیرفتن یکی از دو چیز  بروم که امنیت داشته باشم. این ناکس پسر ناکس ]ابن زیاد[ مر
ناچار کرده، یا شمشیر کشیدن و جنگیدن و یا قبول ذلّت". "امّا چون نگذاشتند، گفت: "انِّی لا 

 بینم."   اَری المَوت الّا سَعادة" = من مرگ را به جز سعادت نمی
ابن زیاد، افراد خانوادۀ وی را همراه اللّه بن علی، عبیدپس از پایان جنگ و کشته شدن حسین    

با سر حسین به شام پیش یزید فرستاد. وقتی سر حسین را پیش یزید گذاشتند، وی در اثبات  

 
  8۲ی واقعۀ کربلا، دکتر محمّد جعفر محجوب، کتاب هفته، شمارۀ  هاریشه ۱
 ۱79شهید جاوید، صفحۀ  ۲
  ۲۰۵و ارشاد مفید، صفحۀ  3۰3، صفحۀ ۴، به نقل از تاریخ طبری، جلد 9۴۱، صفحۀ همان 3



ایرانیان در                                                                                                                                 ۱۱8

کاپوی آزادی و استقلال  ت

   

بن دانید حسینحقانیت خود و بطلان دعاوی دشمنانش، رو به اهل مجلس کرده گفت: " آیا می
گفت: پدر فروخت و میعلی چرا به این روز افتاد؟ این شخص آن کس است که به من فخر می

من علی، بهتر از پدر یزید و مادرم بهتر از مادر او، و جدّم بهتر از جدّ او و خود من بهتر از او و 
که گفت من بهتر از یزیدم، مگر این آیه را از قرآن نخوانده برای خلافت لایق تر هستم...امّا آن

  قُلِ اللَّهُمَّ مَالِكَ الْمُلْكِ تُوْتيِ الْمُلْكَ مَن تَشَاء وَتَنزِعُ الْمُلْكَ ممَِّن تَشَاء وَتُعِزُّ مَن تَشَاء وَتُذِلُّ   بود: "
آیۀ   آل عمران  ". )سورۀ  قدَِيرٌ  شَيءٍْ  عَلَىَ كُلِّ  اِنَّكَ  الخَْيْرُ  بِيَدِكَ  تَشَاء  ای خدای  ۲۵مَن  ( = بگو 

  ستانی، هر که را خواهیخواهی دهی و ملک از هر که خواهی می صاحب ملک، ملک به هر که 
ها به دست توست که بر همه چیز  کنی، همه خوبیکنی و هر که را خواهی ذلیل میعزیز می
    (۱) توانایی."

بن علی در جنگ با یزید شکست خورده کشته شد، امّا نه خداوند این شکست و مرگ  حسین    
چرا که قرآن   -را مقدّر ساخته و نه از حسین خواسته بود که خود را آگاهانه به کشتن بدهد  

گوید: "... لاَ تُلْقُواْ بِاَيدِْيکُمْ اِلَى التَّهْلکَُةِ ... = ... به دست خویش خود را به تهلکه خلاف آن را می
 (، و نه پیامبر و علی شهادت حسین را پیشگویی کرده بودند. ۱9۵نیندازید ...")سورۀ بقره آیۀ 

حسین بر ایمان و عقیدۀ خود استوار ماند، تسلیم ستمکاران و فاسدان نشد و شهادت را بر     
 ذلّت ترجیح داد.

خوشبختانه در روزگار ما پیروان و هواداران راستین حسین، به همراه کسانی از هر دین و آئین،     
که پوستین دینداری بر تن   -تابند، یزید و یزیدیان زمان را  که اسارت و ذلت و ستم را بر نمی

اند. بی شبهه بزرگداشت واقعی امام حسین پیروی  استهشناخته و بر علیه آنها به پا خ   -اند  کرده
از راه و روش او در مبارزه با ستمکاران و جنایکاران است. وگرنه بزرگداشت حسین و عزاداری  

ای که مفهومش ""لعنت بر یزید مرده و تعظیم بر یزید زنده" ]است[ چه فایده  برای او به شیوه
موجود   شِمرهای  و  زنده  یزیدهای  با  مقابله  به  جان  و  دل  روی  از  باید  انسان  بلکه  دارد؟ 

   (۲) برخیزد."

 
شهید جاوید" نوشتۀ عالم روحانی، صالحی نجف آبادی، چاپ پانزدهم، "  در تنظیم این مبحث عمدتاً از کتاب ۱

ی واقعه کربلا" نوشتۀ  هاریشه" یهاو سری مقاله - ۱79و  ۱۵9، ۱۵8، ۱۴9، ۱7، ۱۶، صفحات ۱3۶8قم 
   استفاده شده است. ۱3۴۲، چاپ تهران 8۵تا  7۲ی هاکتاب هفته" شماره" دکتر محمّد جعفر محجوب در 

 ، دکتر فریدون آدمیت.  ۵۴۲ی میرزا آقا خان کرمانی، نقل از تاریخ بیداری ایرانیان، صفحۀ هااندیشه ۲



کاپوی آزادی و   ایرانیان در ت

 119                                                                                                                               استقلال

  



 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

مبارزۀ   استیلای اعراب بر ایران،
ناپذیر ایرانیان برای آزادی و  خستگی 

 استقلال 

 
 
 
 
 
 
  



کاپوی آزادی و   ایرانیان در ت

 121                                                                                                                               استقلال

خواهد سرّ این نکته را کشف کند و معلوم بدارد که دولت نگرد میهر کس به تاریخ ایران می"   
 عظیم ساسانی به چه سبب با سرعتی چنان شگفت انگیز، سقوط کرد؟"

توان گفت "سقوط ساسانیان البته از ضربت عرب بود، لیکن در واقع از نیروی عرب نبود. می   
که مقارن هجوم عرب، ایران خود از پای در آمده بود و شقاق و نفاق بین طبقات و اختلافات  

های میان نجبا، بعلاوۀ تفرقه و تشتّت در امر دیانت آن را به کنار ورطۀ نیستی کشانیده  و رقابت
ممکن بود آن را از پای در   یییی لازم باشد، هر حادثهکه معجزهبود و در چنان حالی، بی آن

یی بود که آورد. دولت عظیم کهنسال ساسانی در آن روزگاران فترت و نکبت چون سلیمان مرده
یی، امّا موریانه خوردۀ خویش داشت و هر تندبادی که از کران صحرایی تکیه بر عصای افسانه

رمق را خاک خورد کند و به مغاک هلاک بسپارد  توانست آن پیکر فرتوت بیبرمی خاست می
باک که خود را مظهر مشیّت خداوند  نفس امّا حادثه جوی و بیو پیداست که قومی گرسنه و تازه
توانست این نقش ظاهر و هیکل آراسته را دانست، به خوبی میو واسطۀ نشر پیام و ارادۀ او می

خورد  ن را از درون میبه یک ضربت از پای در افکند و آن را در زیر تفرقه و تشّتت و فسادی که آ
مدفون نماید و با این احوال چه جای آنست که مورّخ سقوط چنین دولتی را به بازی تقدیر یا  

 (۱) معجزۀ خدایی منسوب بدارد."
"سقوط امپراتوری چهار صد سالۀ ساسانیان به نیروی یک تئوکراسی ]خداسالاری[ نوخاسته     

رسید  که چهل سال بیش از تأسیس آن نگذشته بود، در دنیای عصر چنان خلاف انتظار به نظر می
که قبولش برای اذهان مستلزم قبول یک معجزۀ واقعی بود.  امّا موجب این سقوط تا حدّی نیز  
هماهنگی و همسازی مجموع اسبابی بود که لااقل از یک قرن قبل از وقوع، امپراطوری را تدریجاً  

کرد. در این یک قرن، که برد و انقراض اجتناب ناپذیر آن را الزام میبه سوی این سرنوشت می
م.( و جلوس یزدگرد سوّم )جلوس  ۵79فوت    ۵38مدتّ بین جلوس خسرو اوّل )انوشیروان  

شامل۶3۲ را  وقفهمی  م.(  با  فقط  و  مستمر  طور  به  تقریباً  بیزانس  شد،  با  ایران  های کوتاه، 
ها که حاصل آن همواره بازگشت به  )امپراطوری روم شرقی( جنگیده بود و در طی این جنگ

وضع سابق بود، همواره چیزی از نیروی مادی، نیروی انسانی، و نیروی امید خود را از دست 
داده بود. نهضت مزدک و سرکوبی شدید آن، جامعۀ ایرانی را هم نسبت به مؤبدان و هم نسبت 

ها  توز و بدگمان و ناخرسند کرده بود. تولید کشاورزی به خاطر استمرار جنگبه طبقات نجبا کینه
 

  ۱۵8،   ۱۵7تاریخ ایران بعد از اسلام، دکتر عبدالحسین زرّین کوب، صفحات  ۱



ایرانیان در                                                                                                                                 ۱۲۲

کاپوی آزادی و استقلال  ت

   

ها هر روز نقصان یافته بود. توسعۀ شهرها که نقل و و داد و ستد بازرگانی به علت ناامنی راه
کرد، معیشت دهقانان و نجبای زمیندار را تدریجاً دشوار کرده  انتقال دایم سپاه آن را الزام می
وران به خدمات نظامی، کشاورزی و صنعت را از توسعه و تولید  بود، و الزام روستائیان و پیشه

باز داشته بود. اختلاف مراتب در طبقات، استعدادهای آفریننده را از فعالیت و گسترش مانع  
آمده بود و سنگینی بار جزیه و خراج که طبقات ممتاز از پرداخت آن معاف بودند، طبقات عامه  

ور نت، به جهت مداخلات مستمر سرداران و ارتشتاران در ام را از پا در آورده بود. قدرت سلط
هایی کارینظامی، تنزل پیدا کرده بود، و فساد پنهان مقامات آتشگاه به سبب استمرار فریب غیر

که لازمه دخالت آنها در امور مربوط به حکومت بود آشکار شده بود. تفاوتی که در بین قول و 
عمل در نزد مؤبدان و هیربدان وجود داشت اعتماد عامه را نسبت به آنها متزلزل کرده بود.  تبلیغ  

شد در اعتقاد عامه نسبت به آئین زرتشتی  های دینی و آنچه نزد مؤبدان بدکیشی تلقی میاقلیت
تردید و تأمل بوجود آورده بود. و با چنین احوال، که اسباب سقوط و از هم پاشیدگی امپراطوری  

معجزه احتیاج  را فراهم ساخته بود. بقا و دوام دستگاه قدرت بیشتر از سقوط و اضمحلال آن به  
داشت، خاصّه که شور و هیجان مهاجمان هم در نشر عقیدت و تأمین معاش خویش عامل 
عمدۀ پیروزی آنها بود و برای مقابله با آن همان اندازه شور و هیجان لازم بود: چیزی که در  

گریزی اشرافی، دیگر وجود نداشت. یتمسؤولطلبی و  ها راحتمدافعان "رژیم" در دنبال سال 
داد علاقه قلبی گریزی اشرافی آن را از دست مییتمسؤولطبقات عامه هم، به دفاع از آنچه  

 (۱)نداشت."
هیچ پیامی برای تسلیت   -شدند  تر میتر و حریصکه هر روز غنی  -در آن روزگاران روحانیان     

پیرایۀ توان دریافت: "موافق روایت بیو امید نداشتند. فساد دربار را نیز با توجه به روایت ذیل می
طبری، خسرو دوم در حرم خویش سه هزار زن داشته است؛ غیر از دخترانی که خدمتکار و یا  

قاطر برای    ۱۲۰۰۰فیل و    8۶مرکب و    8۵۰۰اند. سه هزار خادم مرد و  مغنّی و مطرب او بوده
حمل بنه داشته است. خسرو پرویز ]خسرو دوم[ تنها از لحاظ اقتصادی کشور را فقیر نکرده  

های فراوان او عدۀ کثیری از جوانان و طبقۀ فعال کشور، که در خدمت نظام بلکه بر اثر جنگ
ها مواجه  هان قسمتهای آخر سلطنت با طغیان نجبا و فرماندد، از بین رفتند ... وی در سال بودن 

 
  ۲۴7و  ۲۴۶،دکتر عبدالحسین زرّین کوب، صفحات ۱روزگاران جلد  ۱



کاپوی آزادی و   ایرانیان در ت

 123                                                                                                                               استقلال

گردید و عاقبت به دست یکی از پسران خود که از شاهزاده خانم رومی متولد شده بود، کشته 
 شد". 

"طی چهار سالی که بین مرگ خسرو دوّم و جلوس یزدگرد سوّم، آخرین پادشاه ساسانی، فاصله    
و  قدرتمندان  دست  آلت  جملگی  که  جلوس کردند  سلطنت  تخت  بر  پادشاه  دوازده  است؛ 

تا چند ماه بعد کشته  گذاشتند  های بزرگ بودند و به قول دکتر گیرشمن: "تاج بر سر میفئودال 
 شوند".

که دو دختر خسرو، پوران و آذرمیدخت به  چون مرد کم آمد، زنان را بر تخت نشاندند؛ چنان   
 سلطنت رسیدند".    

ای را که از ترس جان به استخر پناه برده بود پیدا کردند  میلادی شاهزاده  ۶۲3"عاقبت در سال     
بخت، یزدگرد سوّم بود. با اینکه در زمان سلطنت این و تاج بر سر او نهادند. این شاهزادۀ نگون

پادشاه ظاهراً همۀ ایران زیر فرمان پادشاه واحدی در آمد ولی در حقیقت سرداران لشکر، یعنی  
یی از ایران فرامانروایی داشتند، سپاهیانی که در نتیجۀ سیاست نظامی انوشیروان هر یک بر خطّه

  (۱) حاضر نبودند از حکومت مرکزی اطاعت کنند. آنها منطقۀ نفوذ خود را چون تیول و اقِطاعی
الطوایفی جدید در مقابل اعراب  کردند. ولی این ملوککه از پدر به آنها رسیده است تصوّر می

بدین   (۲) ای نداشتند مقاومت نیاورد."نشین که جز تعصب مذهبی و فکر غارتگری، سرمایهبادیه
ترتیب، یکبار دیگر این واقعیت تاریخی به ثبوت رسید که "هر نظام حکومتی نخست از درون 

 آید".  یی از پا در میشود و سپس با اندک ضربهتهی می
ها مشغول لشکرکشی به شام و عربدر اواخر زندگی پیغمبر اسلام و در اوایل خلافت ابوبکر    

این لشکرکشی  بودند. در  و نواحی مختلف فلسطین  نیز نزدیک  حوالی دمشق  ایران  به مرز  ها 
شدند. امّا در مرزهای ایران برخوردها بیشتر صورت تاخت وتازهای سرحدیّ و دستبردهایی می

دیدند هر  زدند و چون تازیان در برابر خود مقاومت سختی نمیداشت که اغلب برای تاراج می
 افزودند.رفتند و برعدّۀ خود میشدند و پیشتر میبار دلیرتر می

قبیله     ایام  وائل خوانده میدرهمین  بکربن  ربیعه که  اعراب  از  در مجاورت  یی چند  و  شدند 
های ردّه بودند. در رأس دو دسته از قبایل مرزهای ایران سکونت داشتند، کم و بیش گرفتار جنگ

 
 شود که از درآمد آن زندگی کند. اقِطاع = ملک یا قطعه زمینی که از جانب سلطان یا خلیفه به کسی بخشیده می ۱
  ۶۲3، مرتضی راوندی، صفحۀ ۱تاریخ اجتماعی ایران، جلد  ۲



ایرانیان در                                                                                                                                 ۱۲4

کاپوی آزادی و استقلال  ت

   

آمدند، دو مرد  باکترین طوایف عرب به شمار میترین و بیبکربن وائل، که در آن زمان گستاخ
بن حارثه نام بود و دیگری سویدبن قطبه نام داشت. مثنی که در غارتگری  نامدار بود: یکی را مثنی

اسلام آورد و بدینگونه خود    و راهزنی از دیگرهمگنان خود دلیرتر بود، "مقارن پایان جنگ ردّه
  (۱) را به مسلمین باز بست تا تقریباً تمام عرب را پشت سرخویش داشته باشد."

نخستین لشکری که تحت فرماندهی مثنی برای حمله به ایران تشکیل شد، عدّۀ کمی بود که از     
کرد. عدۀ قلیلی از این لشکر، یعنی یک پنجم آن از مدینه فرستاده شده و نفرتجاوز نمی  ۲۵۰۰

چهار پنجم آن از همان طوایف سرحدی بودند که هنوز اسلام نیاورده بودند. مثنی از ابوبکر  
ابوبکر  و  بدهد  او  به  آماده کرده  ایران  به خاک  برای حمله  را که  لشکری  فرماندهی  خواست، 

 الدبن ولید را فرستاد که نمایندۀ وی میان لشکریان باشد.درخواست او را پذیرفت و خ 
"در میان سپاهیان خالدبن ولید تعداد محدودی مسلمانان اصیل که از مدینه آمده بودند قرار    

پرستی خود باقی بودند و از اسلام فقط  نشینانی بودند که در عقاید بتداشتند و اکثر آنها از بادیه
نگریستند ... بدویانی که گیری مالی بدان میای برای بهرهشناختند و تنها به چشم وسیلهنامی می

در دوران زد و خوردهای خونین ردّه به قبایل شکست خورده تعلق داشتند و پس از شکست 
خود در برابر نیروهای اعزامی حکومت مدینه، بطور داوطلبانه در سپاهی که این حکومت برای  

  کرد عضویت جستند. چنین افرادی که تا چند جنگ در بیرون از مرزهای عربستان گردآوری می
توانستند یک شبه تبدیل به سلحشوران از جان  ماه پیش از آن علیه اسلام جنگیده بودند، نمی

انگیخت های تازۀ تهاجمی بر میگذشتۀ آئین تازه باشند. آنچه واقعاً آنان را به شرکت در جنگ
شان نبود، بلکه[ عشق به غارت و غنیمت بود که این بار مجوّزی شرعی  ]شور و ایمان مذهبی

          (۲) نیز دریافت داشته بود."
به مثنی )که   (3)نویسد: هنگام نخستین تعرضات اعراب به سوی ایران، "مردم حیرهدینوری می    

آیند و به خرید  ای است که در آن مردم میدر آن حوالی اردو زده بود( گفتند: در نزدیکی ما قریه
پردازند. هر گاه بتوانی آن بازار را غارت کنی، کالاهای پربها به چنگ خواهی  و فروش اجناس می

 
 ۲9۱، دکتر عبدالحسین زرّین کوب، صفحۀ  ۱تاریخ ایران بعد از اسلام، جلد  ۱
 ۲7۵تا  ۲73، صفحات ۱سال، جلد  ۱۴۰۰پس از  ۲
 کیلومتری نجف فعلی.   ۶-۵حیره = شهر قدیمی بین النهرین حدود  3



کاپوی آزادی و   ایرانیان در ت

 125                                                                                                                               استقلال

ای بود و ماهی یکبار بازاری برای خرید و آورد. منظور ایشان بازار بغداد بود که در آن موقع قریه
شد ... مثنی بامدادان به آن بازار رسید. مردم آن سامان اموال خود را فروش در آنجا تشکیل می

رها کرده به بیرون شهر گریختند. دست مثنی و همراهان او از طلا و نقره و کالاهای دیگر پر 
 (۱)شد."

  (۲) میلادی در قادسیّه  ۶3۵زاد فرماندۀ کل قوا بود. وی در سال  در آن زمان در ایران رستم فرخ    
بن ابی وقاص، سردار عرب، جنگ کرد و پس از سه روز زد و خورد فتح نصیب اعراب  با سعد
 گردید.

سپاهیان عرب پس از پیروزی در قادسیه به سوی مداین )بیستون و انطاکیۀ خسرو( حرکت    
کردند و مداین را به محاصره گرفتند. مردم شهر، که دچار قحطی شده بودند، تسلیم شدند و  

با کاخ بود که تیسفون  "بدینگونه  بیستون گردیدند.  وارد  با موفقیت  و اعراب  های شاهنشاهی 
بهای چهار صد سالۀ خاندان ساسانی به دست عربان افتاد و کسانی که نمک را از  های گرانگنج

آمیز جز ویرانی  دانستند، از آن قصرهای افسانه، و توفیر سیم و زر را نمی(3) شناختندکافور نمی
     (4) هیچ بر جای ننهادند."

"سطح فرهنگ و تربیت سپاهیان عرب و حتی سرداران بزرگ ایشان به قدری نازل بود که از    
دستی ساخته شده بود و در تیسفون به دست درک ارزش اشیائی که با چنان هنرمندی و چیره

آورده بودند، عجز داشتند و طبق سورۀ مربوطه غنایم را تقسیم کردند. بدین سبب بود که ظروف 
بدیل بودند ذوب نموده به شمش مبدل ساختند و زیبای نقره و طلا را که از لحاظ هنری بی

کنند که تازیان قالی بزرگ  های زیبا را قطعه قطعه کردند. مورخان عرب نقل میزربفت و پارچه
العاده و در تالار پذیرائی کاخ تیسفون گسترده و سراسر آن به  شاهی را که از لحاظ هنری فوق

ی مزین شده بود )بهار کسری( تکه تکه کرده میان خود تقسیم کردند و تنها یک  های قیمتسنگ
    (5) قطعۀ آن که سهم علی شده بود به بیست هزار دینار تقدیم گشت."

 
 ، به نقل از اخبار الطوال. ۴۲و  ۴۱ساخت دولت در ایران، غلامرضا انصاف پور، صفحات  ۱
 شهری در فاصله پنج فرسخ از کوفه به جانب غرب.  ۲
های خسرو به کافوردست یافتند و آن را در خمیر به جای نمک به کار  نویسد: "...در گنجینهابن خلدون می 3

 بردند". 
 ۵۱دو قرن سکوت، دکتر عبدالحسین زرّین کوب، صفحۀ  4
 ۱۵۵تاریخ ایران، پیگولو سکایا و همکاران، ترجمۀ کریم کشاورز، صفحۀ  5



ایرانیان در                                                                                                                                 ۱۲6

کاپوی آزادی و استقلال  ت

   

بن ابی وقاص با پیروزی در قادسیّه از اموال غارتی صد هزار دینار طلا و یک میلیون سعد   
درهم نقره برای خودش برداشت و با قسمتی از آن در کوفه کاخی چنان مجلل برای خود ساخت 

می برابری  مداین  با کاخ  عرب  راویان  نوشتۀ  به  از که  یکی  و  نامید  قصرالعقیق  را  آن  و  کرد 
      (۱) های تیسفون را که باخود آورده بود بر آن نهاد."دروازه 

های ایرانیان از میان رفته است. "... از همۀ قراین پیداست که در حملۀ عرب بسیاری از کتاب   
های بسیار دید. نامه به بر مداین دست یافت در آنجا کتاب  بن ابی وقاص اند که وقتی سعدگفته
ها دستوری خواست. عمر در پاسخ نوشت که آن همه  بن خطّاب نوشت و در باب این کتابعمر

ها هست سبب راهنمایی است خداوند برای ما قرآن را به آب افکن که اگر آنچه در آن کتاب
ها جز مایۀ گمراهی نیست خداوند  تر است و اگر در آن کتابفرستاده است که از آنها راه نماینده

   (۲) ها را در آب یا آتش افکندند."همه کتابما را از شرّ آنها در امان داشته است. از این سبب آن
"دایرة باره  این  ایران در مقالۀ اسلام میدر  نویسد: المعارف اسلامی" چاپ جمهوری اسلامی 

"مخالفت با دانش و تحقیر و تکفیر دانشمندان در جامعۀ اسلامی از همان آغاز وجود داشت. 
در میان سنّت گرایان قشری کسانی بودند که در کنار مبارزه با فلسفه، آموزش ریاضیات و نجوم 

ماند. شمردند و حتی فنّ پزشکی هم گهگاه از تعرض ایشان بر کنار نمیو کیمیا را نیز ناروا می
    (3) روشن است که در جریان گسترش اسلام، برخی فرماندهان دست به کتابسوزی زدند."

"اعتقاد به اینکه قرآن ناسخ جملۀ کتب، و اسلام ناسخ همۀ ادیان و اندیشه هاست ... و هیچ    
دانشی نیست که در قرآن نباشد ... باعث شد تا اعراب مسلمان به آثار علمی و ذخایر فرهنگی  

یی  یی و احساس و اندیشهها به دیدۀ حقارت و دشمنی بنگرند. با چنین خصلت قبیلهسایر ملّت

 
 ، به نقل از اخبار الطوال. 3۱۲، دکتر شجاع الدین شفا، صفحۀ ۱، جلد ۱۴۰۰پس از  ۱
جرجی زیدان در کتاب    - 97، صفحۀ ۱3۵۶دو قرن سکوت، دکتر عبدالحسین زرّین کوب، چاپ هفتم  ۲

نویسد: "تاریخ نویسان عرب و غیر عرب در چگونگی نابودی کتابخانه اسکندریه اختلاف  "تاریخ تمدن اسلام" می
دارند...اما من در نتیجه مطالعات بیشتر در تاریخ و تمدن اسلام دریافتم که این کتابخانه به دست اعراب سوزانده  

   ۴38و  ۴3۶، صفحات ۱379شده است". ترجمه و نگارش علی جواهر کلام، چاپ امیر کبیر 
   ۲8، صفحۀ ۱383بازیابی فرهنگی و فرهنگنامه ایرانی، دکتر شجاع الدین شفا، پاریس  3



کاپوی آزادی و   ایرانیان در ت

 127                                                                                                                               استقلال

بود که اعراب مسلمان، پس از حمله و اشغال کشورهای متمدّن )مانند ایران و مصر( بی درنگ  
     (۱) به نابود کردن ذخایر علمی و فرهنگی و محصول تمدّن هزار سالۀ ملل مغلوب پرداختند."

که اسلام در عربستان شایع گشت و قبایل نویسد: "... بعد از آنصفا میاللّه  استاد دکتر ذبیح   
پراکندۀ عرب متحّد شدند چون حکومتی که میان آنان پدید آمد و وسیلۀ اتحّاد و قدرت و سیادت  

آنان قرار گرفت  ایشان شد مبتنی بر قرآن بود، طبعاً این کتاب مقدّس مرجع تمام اعمال و نیّات
دانست به ... و چون عربِ صدر اسلام قدرت خود را مدیون اسلام و اسلام را مبتنی بر قرآن می

همین سبب هم از آغاز امر این فکر برای خلفا و زعمای آن قوم پدید آمده بود که هیچ چیز جز  
الخصوص در عهد خلفای راشدین قرآن لایق خواندن و استفاده کردن نیست و این عقیدت علی

که جز عرب قومی را لایق سیادت و غیر از احکام امیه شیوع و رواج بسیار داشت چنانو بنی
آموختن نمی و  و مطالعه  را شایستۀ توجه  احادیث هیچ چیز  و  و قرآن کریم  دانستند،  اسلامی 

سلام هر آنچه اعتقاد عرب مانند عقیدۀ همۀ مسلمانان آن بود که "اِنّ الاسلام یهدم ما کان قبله" ]ا
کند[، و به همین سبب در اذهان مسلمین چنین رسوخ کرده را که قبل آن وجود داشت نابود می

بود که به جز به قرآن به چیزی نظر نکنند زیرا قرآن ناسخ همۀ کتب و اسلام ناسخ همۀ ادیان 
 است.  

پیشوایان شرع مبین هم مطالعۀ هر کتاب، حتی هر کتاب دینی را غیر از قرآن ممنوع داشته     
[، ۵9آیۀ    -گوید "لَا رَطْبٍ وَلَا يَابِسٍ اِلَّا فِي كِتَابٍ مبُِينٍ" ]سورۀ الأنعام  بودند ... اینکه قرآن می

طبعاً مایۀ تحکیم چنین عقیدتی و نتیجۀ این اعتقاد، اکتفا به قرآن و احادیث و انصراف از همۀ  
 کتب و آثار بود".    

گوید: "عرب  الظنون راجع به کیفیت علوم میان مسلمانان چنین می"حاجی خلیفه در کشف   
یک از علوم مگر به زبان خود و معرفت احکام اسلام و فن طبّ که بر اثر در صدر اسلام به هیچ

حاجت عموم نزد برخی از افراد آن قوم موجود بود، به چیز دیگر توجه نداشت و این عدم توجّه 
از باب حفظ قواعد اسلام و دور داشتن عقاید مسلمین پیش از رسوخ و استواری بنیان ایمان، 

کنند مسلمانان آنچه کتاب در  فوذ علوم اوایل است. تا آنجا که روایت میاز خللی بود که نتیجۀ ن
فتوحات بلاد یافتند سوختند و همچنین نظر در تورات و انجیل هم ممنوع بود تا اتحاد و اجتماع  

 
   ۲7و  ۲۴ملاحظاتی درتاریخ ایران، علی میر فطروس، صفحات  ۱



ایرانیان در                                                                                                                                 ۱۲8

کاپوی آزادی و استقلال  ت

   

دوام   (۱) الله و سنت رسول حاصل شود و این حال تا عصر تابعینکلمه در فهم و عمل کتاب
 (۲) داشت ..."

هجری( که در آن نیز ایرانیان شکست   ۱۶پیش آمد )  (3) پس از واقعۀ مداین، حادثه جلولاء    
هجری( راه تصرّف   ۲۱خوردند. و بالاخره شکستی که در نهاوند به لشکریان ایران وارد شد )

ایران را به روی اعراب گشود. با این حال "بعد از جنگ نهاوند در غالب شهرها و ولایات و 
رود  های کوتاه یا طولانی صورت گرفت و سپاه عرب بدان آسانی که تصوّر میقلاع ایران مقاومت

به فتح همۀ ایران موفق نشد و فتح تمامی این کشور تا آن سوی جیحون تا اواسط عهد خلافت 
اموی به طول انجامید و در برخی از نواحی مانند طبرستان و دیلمان و گیلان و دماوند و بعضی  

عبّاس مقاومت شدید کردند ... ولی یکی  بنیالنهر نیز ایرانیان تا قسمتی از دورۀ  از مواضع ماوراء
  (4) پس از دیگری از میان رفت."

گاه شد بترسید و بارو بنه برداشت و با حَشَم و خَدَم راه گریز       یزدگرد چون از شکست جلولاء آ
پیش گرفت. وی حین فرار به دست آسیابان و مرزبان مرو کشته شد و با سقوط جلولاء و نهاوند  

 و مرگ یزدگرد، حکومت سلسلۀ ساسانیان منقرض گردید. 
های  ها انگیزهگشاهیگشا در آمد، که در این جهانبدین ترتیب اسلام به صورت یک دین جهان    

های حاصلخیز نقش درجۀ اوّل را غارتگرانۀ تحصیل غنیمت و تصاحب اموال و اسرا و زمین
شاعر عرب دوران صدر اسلام خطاب به یک رزمندۀ عرب    کرد، نه عامل دین. ابوتمامبازی می

می تعریف  چنین  مورد  این  در  را  زندگی  واقعیت  تو  نبود که  بهشت  خاطر  به  تنها  "نه!  کند: 
نشینی را کنار گذاشتی و به سراغ شمشیرزنی رفتی، به خاطر این بود که شمشیرزنی نان و بادیه

    (5)کرد."خرمای فراوانتری را نصیبت می

 
اصحاب یا یاران پیغمبر یعنی کسانی که شخص پیغمبر را دیدند. تابعین یعنی کسانی که اصحاب یا یاران   ۱

 اند. عصر تابعین یعنی دورانی که یاران پیغمبر زنده بودند.  پیغمبر را دیده
  3۴تا  ۲9، صفحات ۱تاریخ علوم عقلی در تمدن اسلامی تا اواسط قرن پنجم، جلد  ۲
 آمده است.  جلولاء، شهری بوده نزدیک خانقین و در قدیم از منازل بین راه خراسان و عراق به شمار می 3
   9اللّه صفا، صفحۀ ، دکتر ذبیح۱تاریخ ادبیات در ایران، جلد  4
 ۲83سال، صفحۀ  ۱۴۰۰پس از  5



کاپوی آزادی و   ایرانیان در ت

 129                                                                                                                               استقلال

گشودند، زنان و مردان و  کردند و یا شهری را می"همینکه اعراب مسلمان بر سپاهی غلبه می   
آنان را اسیر می آنان را در میان خود تقسیم میکودکان  کردند. چه بسا که در یک  گرفتند، و 

بستند و میان افتاد و آنان گردن اسیران را طناب میها هزار اسیر به دست مسلمانان میجنگ ده
فروختند"، "زنان که کردند ... غالبا اسیران را پیش از تقسیم کردن یکجا میخویش توزیع می

آنان هر  شدند، مملوک بودند و در شمار کنیزان محسوب میاسیر می با  شدند که صاحبشان 
توانست انجام دهد. زنان اسیر هرگاه شوهر داشتند مجامعت مسلمانان با آنان اشکالی  رفتاری می

شد، هر چند که شوهرانشان نیز به اسارت در اشت و حکم طلاق آنها خود به خود صادر میند
 ( ۱)آمدند."می
"جهاد برای جنگجوی عرب نوید ثروت و مکنت بود. از مرگ به هنگام جهاد نیز بیمی نداشت.    

زیرا اسلام به شهید راه دین تمام موهبات بهشت را وعده داده بود ... در حقیقت پیشوای اسلام 
یی به کار بسته و مسلمانان را در پناه شعار "لَنا  برای پیشبرد و گسترش دین خود سیاست عاقلانه

احَدَ الحُسنین" به جنگ کفّار فرستاده بود: یعنی ما به یکی از دو سعادت خواهیم رسید؛ اگر 
    (۲)رسیم."رویم، اگر پیروزی یابیم به غنیمت میکشته شدیم به بهشت می

کردند، مردم  ها قید میکردند "در صلحنامهبه نوشته بلادزی اعراب هر شهری را که فتح می    
 (3) های خویش جای دهند و دارایی خویش را با آنان قسمت کنند."بایستی مسلمانان را در خانه

چنین بود که جهادگران مسلمان به طمع غنیمت و بوی ثواب به تسخیر کشورهای سرسبز و      
 آباد همجوار همت گماشتند. 

خلدون توضیح جالبی توانند به ملل متمدّن غلبه کنند، ابندر بارۀ اینکه چگونه اقوام وحشی می    
بنده   و  با ملل دیگر، در تسخیر  در جنگاوری و خشونت  به علت قدرت  "اقوام وحشی  دارد: 

ها و اقوام دیگر مانند حیوانات درنده با سایر ساختن طوایف، تواناترند و گذشته از این، با ملت
و )مغول( ... نیز اینگونه طوایف وطنی   (4) کنند. مانند عرب و زناتهزبان رفتار میجانوران بی

ندارند که از ناز و نعمت آن برخوردار گردند و منسوب به شهر خاصّی نیستند که بدان دلبسته 
 

   ۶۲9ادیان بزرگ جهان، هاشم رضی، صفحۀ  ۱
  ۵۴، صفحۀ ۲تاریخ اجتماعی ایران، همان، جلد  ۲
 ، به نقل از فتوح البلدان.  ۴۰ساخت دولت در ایران، غلامرضا انصاف پور، صفحۀ  3
زناته = نامی که مورخان عرب در قرون وسطی بر یکی از دو گروه بزرگ قبایل بلاد بَربَر در مغرب ]شمال غربی  4

 نشین بودند. فرهنگ معین.  اند. اغلب افراد این گروه چادر آفریقا[ اطلاق کرده



ایرانیان در                                                                                                                                 ۱3۰

کاپوی آزادی و استقلال  ت

   

های گوناگون، دور از زادگاه خویش غلبه  تازند و بر ملتباشند. از اینرو به سرزمین دیگران می
   (۱) یابند."می

اند که ایرانیان اسلام بعضی از محقّقین اسلامی نوشته
از   بعد  ایرانی  "بطوریکه  پذیرفتند،  باز  آغوش  با  را 
احساس کرد که   مسلمان  اعراب  و  اسلام  با  برخورد 

گمشده همان  اسلام  دنبالش  دین  به  که  است  یی 
گشته ... برای همین، مذهب خودش را ول کرد،  می

های خودش را ول کرد، و به طرف اسلام رفت ... کجا ایرانی از ملّیت خودش را ول کرد، سنت
همان اوّل در برابر اسلام قرار گرفته و نخواسته اسلام بپذیرد؟ کجا چنین چیزی است؟ یک جا  

یی و یا "اسلام برای ایران و ایرانی در حکم غذای مطبوعی بوده که به حلق گرسنه  (۲)نمونه نیست."
یی ریخته شود. طبیعت ایرانی مخصوصاً با شرایط زمانی  فرو رود یا آب گوارایی که به کام تشنه

و مکانی و اجتماعی ایران قبل از اسلام، این خوراک مطبوع را به خود جذب کرد و از آن نیرو 
 ( 3)و حیات گرفت."

درست است که مردم ایران در واکنش به ستم و بیدادی که از پادشاهان ساسانی و از اشراف     
فئودال  اعراب  و  برابر  در  بودند،  دیده  و   -های ستمکار  برادری  برابری،  که حامل شعارهای 

که که باید و شاید ایستادگی نکردند. و حتی در بعضی نقاط به آنها  آن چنان  -عدالت بودند  
یاری نیز رساندند. از آن جمله "در جنگ مداین، ایرانیان راه ورود به شهر را به عرب نشان دادند  
و دهقانان برای عبور حامیان فکر نو بر روی دجله پل بستند، شهر شوستر از طرف ایرانیان به  

    (4) مهاجم واگذار شد."
نارضایی    بحبوحۀ  در  حقیقت  طبقاتی"در  رژیم  از  زاییده  با  های  اسلام  وقتی  ساسانی  گونۀ 

ظاهر شد، رژیم ساسانی به قدری در نزد   -از مساوات و عدالت اجتماعی  - های خوب وعده
وران و اصناف اهل شهر، منفور شده بود که حتی مصیبت تهدید بیگانه  عامّۀ روستائیان و پیشه

 
 ، به نقل از مقدمه ابن خلدون. 7ساخت دولت در ایران، همان، صفحۀ  ۱
 ۱9دکتر علی شریعتی، "علی، حیات بارورش پس از مرگ"، نقل از تولدی دیگر، صفحۀ  ۲
 ۵9۰تا  ۵83، صفحات ۱۴خدمات متقابل ایران و اسلام، مرتضی مطهری، مجموعۀ آثار، جلد  3
   ۶۰قانون اساسی و اصول دموکراسی، دکتر مصطفی رحیمی، صفحات  4

آیا درست است که   
"ایرانیان اسلام را با آغوش  

 باز پذیرفتند"؟ 



کاپوی آزادی و   ایرانیان در ت

 131                                                                                                                               استقلال

هم حسّ وفاداری به آن را در کسی تحریک نکرد و شاید به همین سبب بود که در دفاع از آن 
 (۱) ها چندان علاقه و حرارتی نشان ندادند."رژیم هم روستایی و شهرنشین

به   انی نیست و فضیلت هرکسحها، که بین آنها هیچ رج "عرب دعوت کرده بود که همۀ ملت   
پرهیزکاری او است، برای اجرای عدالت گردهم آیند. گفته بود که بین سیاه حبشی و سید قریشی 
تفاوتی نیست. گفته بود که هیچ حکومتی را برمردم تحمیل نخواهد کرد و مردم در برگزیدن 

کردند که اگر پای مجاهدین عرب بر ازاینرو تودۀ مردم تصوّر می  (۲) زمامدار خویش مختارند."
ایران برسد و بساط حکومت ساسانی برچیده شود نه تنها مساوات سیاسی برقرار خواهد شد،  

طبقۀ   -اسلام    -بلکه اختلافات طبقاتی نیز از بین خواهد رفت و این نکته که "در آیین جدید  
و بدینگونه خود را بین مسلمین   ممتاز، به نام روحانی که جای طبقات مؤبدان و هیربدان را بگیرد

امتیاز   موجب  چیز  هیچ  تقوی  جز  و   ... نداشت  وجود  سازد  واسطه  و  فاصله  آنها  خدای  و 
شد، نیز در جای خود از اسبابی بود که چون عام خلق را از سلطه و زورگویی مسلمانان نمی

می آتشگاه  متولّیان  و  وانمود  مؤبدان  بخش  رهایی  دین  یک  آنها  نظر  در  را  اسلام  رهانید، 
دولت  (3) کرد."می تاریخ،  به گواهی  ستمکاریبعلاوه  با  که  زورگو  و  خود کامه  ها، های 

گیرند، نه  آورند و امید زندگی را از آنها میهای خود مردم را به ستوه میها، حق کشیغارتگری
کشند، بلکه استیلای بیگانگان را مانند راه فقط حسّ دفاع از ملک و ملّت را در دل مردم می

سازند. البته ممکن است مردم ستمدیده و به ستوه آمدۀ کشوری  نجاتی در نظر آنها جلوه گر می
کند با آغوش باز استقبال کنند. نیروی مهاجمی را که حکومت ظالم و فاسدِ آنها را سرنگون می

امّا این امر به معنای پذیرش فوری دین و آئین آنها و انصراف از ملّیت و سنن ملّی و باورهای  
های دیگر را دار خویش نیست: بخصوص اگر مهاجمان، خود را نژادی برتر انگاشته ملتریشه 

 کنند و دین و سنن وارداتی خویش را به زور تازیانه و شمشیر به دیگران تحمیل نمایند. تحقیر
های فراوان و  ها و جنگکه با مقاومت  -ایرانیان "پس از استقرار حاکمیت اعراب مسلمان     

بود   همراه  اقتصادی  و  اجتماعی  فشارهای  انواع  انکار  - تحمیل  و  نفی  را  "خود"  هیچگاه   ،

 
   ۴9زرین کوب، صفحۀ  ، دکتر عبدلحسین۲تاریخ مردم ایران، جلد  ۱
 ۶۱قانون اساسی و اصول دموکراسی، دکتر مصطفی رحیمی، صفحات  ۲
 ۱۵زرین کوب، صفحۀ   ، دکتر عبدلحسین۲روزگاران جلد  3



ایرانیان در                                                                                                                                 ۱3۲

کاپوی آزادی و استقلال  ت

   

تا هویت تاریخی، ها مقاومت نظامی و سیاسی و فرهنگی کوشیدند  نکردند، بلکه پس از قرن
      (۱) کن حملۀ اعراب حفظ کنند."های ملّی خود را در توفان بنیانزبان، فرهنگ وسنت

ایرانیان تنها ملتی در داخل امپراتوری اسلامی بودند که سنن و آداب ملّی و زبان خود را نه     
النهرین، سوریه، فلسطین تنها "ول نکردند"، بلکه آنها را به خوبی حفظ کردند. در حالیکه "در بین

که بعضی از آنها مثل زبان آرامی  و مصر، از آن گذشته شمال افریقا، حتی زبان اصلی خود را با آن
    (۲) ای در پشت داشت، از دست دادند."و زبان قبطی تاریخ فرهنگی چند هزار ساله

ایرانیان مسلمان شدند ولی ایرانی ماندند و اسلامی را که پذیرفته بودند رنگ ایرانی زدند. این    
امیه شمارکسانی که اسلام پذیرفته  کار بیش از یک قرن طول کشید چرا که "در عهد خلافت بنی

بودند در ایران اندک بود. بنا به گواهی استخری و ابن حوقل ... در سرزمین فارس اکثر مردم، 
    (3)شد."کیش زرتشتی داشتند و یک دهکده بدون آتشکده دیده نمی

می     نشان  خوبی  به  آوردند،  ایرانیان  سر  بر  تازیان  آنچه  به  مبشّران نگاهی گذرا  این  که  دهد 
برادری، برابری و عدالت، "چه آب گوارایی" به حلقوم ایرانیانِ تشنۀ رهایی از جور و ستم ریختند  
و آنچه دربارۀ بردگی و اسارت مردم ایران به دست اعراب مسلمان گفته و نوشته شده "جار و  

 تو خالی است یا یک حقیقت انکار ناپذیر تاریخی: (4) جنجالی"
اند، صد هزار تن  در جلولاء، "که تمام مورخین از آن به نام "واقعۀ هولناک جلولاء" یاد کرده    

از ایرانیان کشته شدند و مدتها اجساد آنها روی زمین باقی مانده بود ... و تعداد فراوانی از زنان 
و کودکان ایرانی به اسارت رفتند ... این جنگ بدان جهت "جلولاء = یعنی پوشانیده" نام گرفت 

 (5) ل جنگ بود."که از بس کشته دشت و صحرا را پوشانیده بود که نمودار عظمت و جلا

 
   7۲تا  ۶8ملاحظاتی در تاریخ ایران، علی میرفطروس، صفحات  ۱
 ۲۴۰، صفحۀ ۲تاریخ ایران در قرون نخستین اسلامی، برتولد اشپولر، چاپ  ۲
 ۱۶7تاریخ ایران، پیگولو سکایا و همکاران، ترجمۀ کریم کشاورز، صفحۀ  3
نویسد: "برخی از مستشرقین...دو قرن اول ایران اللهّ مطهّری، در کتاب "خدمات متقابل ایران و اسلام" میآیت  4

اند، و نوعی جار و جنجال راه انداخته تا آنجا که  اسلامی را...دورۀ سکوت و سکون و احیاناً بردگی ایرانیان نامیده
 برخی ایرانیان را تحت تأثیر فکر خود قرار داده اند". 

   78اسلام شناسی، علی میرفطروس، صفحۀ  5



کاپوی آزادی و   ایرانیان در ت

 133                                                                                                                               استقلال

"زیاده از  - شودکه آخرین نبرد قطعی تازیان و ایرانیان محسوب می  -در جنگ نهاوند نیز      
 (۱) یکصد هزار تن از سپاه ایران در میدان نبرد نابود شدند."

الوقوع اعراب با خبر شدند، خارهای سه پهلوی آهنین در شوشتر "مردم وقتی از تهاجم قریب    
به آن حوالی رسیدند،    -الذهن  خالی  -بسیار ساختند و درصحرا پاشیدند. چون قشون اسلام  

خارها به دست و پای ایشان بنشست، متحیر گردیدند و مدتی در آنجا توقف کردند ... پس از  
تصرّف شوشتر، لشکر اسلام در شهر به قتل و غارت پرداختند و آنانی را که از پذیرفتن اسلام 

 (۲)خودداری کرده بودند گردن زدند."
اعراب به آذربایجان، خراسان و همدان نیز مردم به سختی جنگیدند و در برابر اعراب    درحمله  

آن مقاومت کردند،  در چنانمسلمان  همدان  مردم  مقاومت  و  "جنگ  طبری:  نوشتۀ  به  که که 
  (3) عظمت همانند جنگ نهاوند بود ... و از پارسیان چندان کشته شد که به شمار نبود."

ابوموسی وقتی به اصفهان رسید مسلمانی بر مردم عرضه کرد، نپذیرفتند. از آنها جزیه خواست،    
قبول کردند و شب صلح افتاد. امّا چون روز فراز آمد عذر آشکار کردند و با مسلمانان به جنگ  

 ( 4) خاستند ..."بر
( مردم آنجا سر به شورش برداشتند و حاکم عرب  3۰-۲8های  پس از فتح استخر )در سال     

آنجا را کشتند ... اعراب مجبور شدند برای بار دوم، استخر را محاصره و تصرّف کنند. مقاومت 
بن عامر( را سخت نگران و خشمگین عبداللّهچنان بود که فاتح استخر )و پایداری ایرانیان آن

کرد، بطوری که سوگند خورد که چندان بکشد از مردم استخر که خون براند ... به استخرآمد )و 
رفت، تا آب  آنجا را( به جنگ بِسِتَد ... وخون همگان مباح گردانید و چندان که کشتند خون نمی

بردار بودند، چهل هزار کشته بود،  گرم به خون ریختند، پس برفت ... و عدّه کشتگان که نام
      (5)ن از مجهولان."بیرو

 نویسد: "در کتاب تاریخ معتبر قم، مورخی مسلمان از قرن چهارم هجری می   

 
   73های ملی ایران، عبدالرفیع حقیقت، صفحۀ تاریخ نهضت  ۱
 7۵و  73ملاحظاتی در تاریخ ایران، همان، صفحات  ۲
 همان 3
   8۵دو قرن سکوت، دکتر عبدالحسین زرین کوب، صفحۀ  4
  ۱۶3، صفحۀ 3و کامل، جلد  ۱3۵فارسنامۀ ابن بلخی، صفحۀ  5



ایرانیان در                                                                                                                                 ۱34

کاپوی آزادی و استقلال  ت

   

ها نهاده شده بود، ویران "عربان دست بر آوردند و مجموع سدهایی را که در میان رودخانه   
خشک شد. ]آنها[ در همۀ اوقات با مردم شهر در   کردند چندان که کشتزارهای مردمان بکلّی 

گرفتند و لاجرم مردم چون در دفع آنان هیچ چاره و حیلت کارزار بودند و آنان را به اسیری می
نداشتند به ناچار به حکم آنان فرود آمدند. امّا چون عرب بانگ نماز گفتی، دهقانان آن ناحیت 

   (۱) او را دشنام دادندی."
آن    با  آذربایجان  فراوان "در  و  بسیارتر  اعراب   ... است  دور دستی  نقطۀ  از دیگر جاها  که  تر 

که مردم این سرزمین به آسانی زبون دشمن نگشته و پس  اند. علت هم دو چیز بوده: یکی آنبوده
ها را به گردن گرفتند ... سپاه آذربایجان پس از های بسیار بود که یوغ بندگی عربریزیاز خون

شکست پیمان آشتی و فرمانبرداری بستند. ولی آتش کینه این دشمنان بیگانه را همواره در دل  
خاستند و از اینجاست دیدند به شورش وکینه جویی بر میداشتند و در هر هنگام که فرصت می

آذربایجان را سرزمین بازور گرفته شده )مفتوح آنگاه  العنوه( میکه مسلمانان،  در  شمردند. و 
ن م نشی  های پیرامون آذربایجان مردمان جنگی و دلیر همچون گیلان و تالشان و موغانکوهستان

داشتند که گردن به فرمانروایی اعراب نگذارده استقلال و آزادی خود را از دست نهشته بودند. 
های انبوهی از مجاهدین و غازیان در آذربایجان  ها ناگزیر بودند که پیوسته دستهاز اینرو عرب

نویسد همواره شش هزار تن جنگجو از کوفه بدانجا فرستاده شده هر  پاسبان بگذارند. طبری می
، دوم اینکه سرزمین (۲)("۴۵، صفحۀ  ۵شدند. )تاریخ طبری، جچهار سال یک بار عوض می

 پسندیدند.  سر سبز آذربایجان را بیشتر می
هیچگاه به دست اعراب مسخّر نگشت و پای ایشان   (3) امّا، بخش کوهستانی گیلان یعنی دیلم   

های البرز "در دشمنی و کینه ورزی با تازیان سخت ایستاده، به آنجا نرسید. دیلمان، در رشته کوه
گرد آشتی و طلب زینهار نگرویدند. و بدین اکتفا نکردند که در کوهستان خود آزاد زیسته از 
تعرضّ دشمنان آسوده باشند. بلکه هنگام فرصت بر تازیان و مسلمانان تاخته از کشتار و تاراج  

 
   ۲۲الدین شفا، صفحۀ تولدی دیگر، شجاع ۱
   ۱۲8شهریاران گمنام، احمد کسروی، صفحۀ  ۲
 المعارف فارسی. دیلم = قسمت کوهستانی ولایت گیلان، بین قسمت ساحل بحر خزر و قزوین. دایرة 3



کاپوی آزادی و   ایرانیان در ت

 135                                                                                                                               استقلال

" قرار داده سپاهی از غازیان (۱)کردند. این بود که تازیان، قزوین را ... لشکرگاه یا "ثَغردریغ نمی
 در برابر دیلمان بنشاندند. (۲)و مُرابطان

سال "به ویژه  ۲۵۰تا آخر قرن سوّم هجری میانۀ دیلمان و مسلمانان دشمنی برقرار و بیش از     
ترین تا اواخر قرن دوّم" جنگ و زد و خورد پیاپی در کار بود. دیلمان از بزرگترین و سهمناک

باکانۀ  شدند و نام دیلم همه جا معروف و حمله و هجوم نابهنگام و بیدشمنان اسلام شمرده می
گماردند، مهمترین المثل بود. خلفا هر که را به والیگری جبال )عراق عجم( میآن گروه، ضرب

 وظیفۀ او بود که با دیلمان جنگ کرده جلو تاخت و آنان را بگیرد.
هایی از زبان پیغمبر)ص( در فضیلت قزوین و ثواب نشستن هاست که حدیثدر همین زمان    

گویند فرمود قزوین یکی از درهای بهشت است، هرکه یک  اند. از جمله میدر آنجا روایت کرده
. معلوم است که (3) روز و یک شب در آنجا به نیّت جهاد نشیمن کند بهشت براو واجب شود

نمی قزوین  در  نشستن  به  مایل  فرا گرفته کسی  را  مسلمانان  دیلمان  رعب  و  این سهم  شده، 
روایت کردهحدیث مردم  انگیختن  بر  و  تشویق  برای  را  گرنه چنانها  و  یاقوت حموی  اند  که 

متعرض شده صحت آنها را نتوان باور کرد". "... ]ضمنا[ نتوان گفت که تنها سختی کوهستان 
ساخت چه تازیان در همه جا از  ها بود که مسلمانان را عاجز و درمانده میدیلم و انبوهی جنگل

ها بسیار دیده و در نوردیده بودند. باید گفت که علت عمدۀ همانا مردانگی  ها و جنگلاین کوه
ها بود که آن مردم در راه نگهداری مرز و بوم خود و ها و جانبازیو دلاوری دیلمان و قهرمانی

 ساختند. دفع دشمنان بیگانه آشکار می
در حقیقت زندگانی دیلمان در این دوره سراسر قهرمانی و بهادری و در خور آن بوده که در      

های ایران هرگز یادی از این های ایران به تفصیل نگاشته شود. ولی افسوس که در تاریختاریخ
های ما نامی از دیلم نبودند، در تاریخ  اند و شاید اگر بویهیان ]آل بویه[ و زیادیان ها نکردهداستان

  (4) شد."برده نمی

 
 ساخت.  ثَغر= نزد مسلمانان عرب مرزی بود که شهرهای آنان را از ولایت "اهل کفر" جدا می ۱
 مُرابطان = جنگجویانی که در مرزهای اسلامی ساکن و با کفار آن سوی مرز در جنگ بودند.   ۲
 به نقل از معجم البلدان و نزهت القلوب. 3
  ۲3تا  ۲۱شهریاران گمنام، احمد کسروی، صفحات  4



ایرانیان در                                                                                                                                 ۱36

کاپوی آزادی و استقلال  ت

   

و   تازیانه  و  شمشیر  زور  به  را  جدید  دین  ایرانیان 
های سنگینِ کمرشکن پذیرفتند، و دو چیز به  مالیات

پار و  عدالت،  به  امید  پذیرش کمک کرد:  ای  هاین 
دین  مشابهت ایرانیان  امّا  دین.  دو  بین  موجود  های 

 اسلام را رنگ خاصّی دادند.  
یکسره و با هم به اسلام   -اند  که در باب قزوین روایت کردهچنان  -"اینکه عامۀ اهل یک ولایت  

که در نواحی جنوبی و غربی ایران از همان گرویده باشند به ندرت اتفاق افتاده است و با آن
های  آغاز فتوح بعضی از عناصر بومی و محلّی ... اسلام آوردند و با عنوان "موالی" حتی در جنگ

داخلی ایران با اعراب یاری نمودند؛ لیکن بعضی بلاد فارس و جبال گیلان و دیلم تا یکچند  
همچنان از قبول استیلای عرب خودداری نمودند و در بعضی دیگر نیز که اعراب به فتح آنها  
قبول   با  و  نپذیرفتند  را  آیین اسلام  از مردم  آذربایجان و فارس قسمتی  در  نایل شدند، خاصه 

خراج  (۱) یهجز ماندند."  (3) مّهذ اهل    (۲) و  باقی  همچنان  خویش  سابق  آیین  بر  و  در    (4) شدند 
های دوّم و سوّم هجری اکثر مردم ایران به ظاهر مسلمان بودند و فقط چیزهای  حقیقت "تا قرن

دانستند. در شمال و جنوب ایران تا قرن چهارم آیین ظاهری برای رفع تکلیف دربارۀ اسلام می
آتشکده و  بود  مانده  برجا  پا  برگزار زرتشت  دینی  مراسم  و  قرار  بر  نواحی  این  تمامی  در  ها 

گروهی از زرتشتیان فارس و خراسان نیز به سیستان و مُکران )جنوب شرقی ایران   (5) شد."می
 مجاور مرز پاکستان( رفتند و بعضی دیگر به هندوستان مهاجرت کردند. 

 
جزیه = مالیات سرانه که دولت اسلامی از مردم غیر مسلمان که اهل کتاب بودند و در ممالک اسلامی زندگی   ۱

 گرفت.  کردند میمی
 کردند.  خراج = مالیات ارضی که در بلاد اسلام از غیر مسلمان اخذ می ۲
 اهل ذمّه یا ذِمّی = یعنی اهل کتاب از یهود و نصاری )مسیحیان( و زرتشتیان.  3
   373و  37۲، صفحات ۱تاریخ ایران بعد از اسلام، جلد  4
   7۱ساخت دولت در ایران، غلامرضا انصاف پور، صفحۀ  5

حال ببینیم مردم ایران  
 چگونه اسلام آوردند؟ 



کاپوی آزادی و   ایرانیان در ت

 137                                                                                                                               استقلال

و     موافقت داشت  تا حدّی  ایران[  قدیم ]مردم  از عقاید  با بعضی  "اسلام  آنچه مسلم است 
دین" و "جهنّم" و "بهشت" و حتی اجرای  المثل اعتقاد به "الله" و "ابلیس" و "ملائکه" و "یومفی

  (۱)پنجگانۀ نماز در طی شبانروز هم بیش و کم با عقاید و آداب آیین قدیم آنها شباهت داشت."
  (۲)"مسلمانان و زرتشتیان هر دو به بهشت و دوزخ و قیامت و رستاخیز و پل صراط یا چینوَت 

خواندند منتهی یکی به سوی کعبه و معتقد بودند. مسلمانان و زرتشتیان هر دو پنج بار نماز می
"... آتشکده  یا  به سوی خورشید  برای   (3) دیگری   را  امر کم و بیش پذیرش اسلام  این  گرچه 

های نژادی و تحقیرهای  کرد، امّا در واقع "وجود انواع فشارهای مالی، تبعیضایرانیان آسانتر می
آن اجتماعی و مذهبی ]بود که[ جان توده از  آنان را برای رهایی  آورد و  ایرانی را بر لب  های 

و"بعد از مدتی بیشترینۀ مردم   (4)به تسلیم و پذیرش اسلام کشانید."  - به تدریج    -شرایط دشوار  
و فرهنگ ایران که از عهد ساسانی باقی مانده   رفته رفته به دیانت تازه در آمدند و میراث تمدّن

    (5) بود رنگ اسلامی گرفت، اگرچه چند جوهر واقعی آن همچنان ایرانی باقی ماند."
خی، از مؤلفان قرن چهارم و نویسندۀ تاریخ بخارا، در  شَ بن جعفر معروف به نَرابوبکرمحمد   

شدند  باز چون کردند، مردم مسلمان مینویسد: "هربارکه اعراب بخارا را فتح میاین باره می
بن مسلم سه بار ایشان را مسلمان کرده  گشتند، رَدَّت آوردندی و قتیبهلشگر عرب از بخارا باز می

بود، باز ردّت آورده کافر شده بودند. این بار چهارم قتیبه حرب کرده شهر بگرفت و از بعد رنج 
بسیار اسلام آشکار کرد و مسلمانی اندر دل ایشان بنشاند. بهر طریقی کار برایشان سخت کرد و 

حت نظر گرفتنِ کردند. قتیبه برای ت پرستی میایشان اسلام پذیرفتند به ظاهر و امّا به باطن بت
تا عرب  های خود را به عرب دادند دین مردم، اهل بخارا را مجبور کرد که هر یک نیمی از خانه

تا به ضرورت مسلمان باشند. بدین طریق مسلمانی    با ایشان باشند و از احوال ایشان با خبر باشند
که گفته شد همین ایرانیان نو  با اینحال چنان  (6)آشکار کرد و آثار کفر و رسم گبری برداشت."

ه" و "محمد رسول الله" بودند، ولی از قرآن لّمسلمان "تا یکصد سال غالبا تنها گوینده "لا اله الا ال
 

   373و  37۲، صفحات ۱تاریخ ایران بعد از اسلام، جلد  ۱
 چینوَت یا چینوَد = پل صراط در آئین زرتشتی.  ۲
 ۱۴۴۱محمد جواد مشکور، صفحۀ تاریخ سیاسی ساسانیان، دکتر  3
 93ملاحظاتی در تاریخ ایران، علی میرفطروس، صفحۀ  4
 373، صفحۀ، ۱تاریخ ایران بعد از اسلام، جلد  5
   ۵۰ساخت دولت در ایران، غلامرضا انصاف پور، صفحۀ  6



ایرانیان در                                                                                                                                 ۱38

کاپوی آزادی و استقلال  ت

   

زبان بودند و از فهم این مسائل به زبان و سنّت و احکام اسلام خبری نداشتند، چرا که پارسی
   (۱) تازی ناتوان بودند."

دارمستتر      فرانسوی  سرشناس  محقق  افتاد،  اتفاق  اسلام  ورود  با  ایران  در  آنچه  به  راجع 
(Darmesteterبا ارزیابی ظریفانه ،)گوید: "ایرانیان آئین نو رسیده را رونوشتی از یی چنین می

هایی پر ها و زمین از همان شیطانآیین کهن خودشان یافتند که در آن آسمان از همان فرشته
شده بود که خود آنها پیش از آن در آنها جای داده بودند، و رستاخیز و بهشت و دوزخ نیز همان 
روز حساب و جهنم و بهشتی بود که یهودیان و مخصوصاً مسیحیان از خود آنها وام گرفته بودند. 

ها  شده بود و فرشته  تنها تغییری که در این میان روی داده بود، این بود که اهورامزدا تبدیل به الله
نام ملائک و اهریمن نام شیطان گرفته بودند. زرتشت نیز جای خود را به محمد داده بود". "آنچه 

د از آئین نو رسیده بطلبند بیش از حور و جنّت آن جهانی عدالت و  توانستن این ایرانیان حقاً می
مساواتی بود که در همین جهان تا حدّ زیادی توسط مؤبدان ساسانی از ایشان گرفته شده بود ... 
ولی نه تنها چنین مساواتی را مطلقاً به ارمغان نگرفتند، بلکه سر افرازی هزار و چهار صد سالۀ  

  ( ۲)دادند."خویش را نیز از دست  
معادله     تنها  نه  جدید  تودهحاکمان  نفع  به  را  ساسانی  دورۀ  اجتماعی  و  طبقاتی  های  های 

ستمدیده تغییر ندادند بلکه با زمین داران و اشراف ایرانی ائتلاف کرده ستم دو گانه را به مردم 
 این کشور تحمیل نمودند. 

دهد که تازیان در ایران و در دیگر شود آشکارا نشان میاین گفته که به عُمَر نسبت داده می   
گشودند بیش از همه به چه چیزعلاقه داشتند: "مسلمانان آنها را )مغلوبان را(  کشورهایی که می

     (3) خورند."اند میخورند و وقتیکه ما و آنها مُردیم، کودکان ما کودکان آنان را تا زندهاند میتا زنده
چهرۀ واقعی مهاجمانی که بر کشور ما مسلط   همینکه

شده بودند آشکار گردید، گروهی از ایرانیان با دست 
های محلّی به دفاع از یار  ها و شورشزدن به مقاومت

 
 ۱۴۴۱، دکتر محمّد جواد مشکور، صفحۀ ۲تاریخ سیاسی ساسانیان، جلد  ۱
 ۲7شجاع الدین شفا، صفحۀ تولدی دیگر،  ۲
  ۱۵9تاریخ ایران، پیگولو سکایا و همکاران، ترجمۀ کریم کشاورز، صفحۀ  3

قتل عمر به دست ابو لوُلوُ  
 فیروز 



کاپوی آزادی و   ایرانیان در ت

 139                                                                                                                               استقلال

ها  ها و مقاومتند. "این شورشدو دیار برخاستند و هر جا که ممکن بود در برابر فاتحان درایستا
نیاو فرود  سر  عربان  به  بود که  آن  برای  نبود.  ساسانیان  دولت  بازگشت  این ربرای  ند". گرچه 

ها با قساوت بیمانندی در هم شکسته شد، امّا حسّ انتقام کشی از مهاجمان  ها و شورشمقاومت
و "پرخاشجویی با عرب نه فقط در کسانی که در شهرهای ایران مانده بودند به شدت وجود  

و قتل عمر دو   (۱) داشت، در کسانی نیز که به میان اعراب و درعراق و حجاز بودند باقی بود."
 سال پس از فتح نهاوند دلیل بارزی بر این پرخاشجویی است.   

"ابو لوُلوُ فیروز که دو سال بعد از فتح نهاوند، عمر به دست او کشته شد، از مردم نهاوند بود     
اند که وقتی اسیران نهاوند را به مدینه بردند، ابو لوُلوُ فیروز ایستاده بود و در اسیران ... نوشته

میمی برسرهایشان  دست  بودند  اسیران  این  بین  را که  سال  خرد  و نگریست. کودکان  پسود 
بن شعبه بود. بلعمی  اند این فیروز غلام مغیرةگفت: عمر جگرم بخورد. نوشتهگریست و میمی

گوید که "درودگری کردی و هر روز مغیره را دو درم دادی، روزی این فیروز سوی عمر آمد و 
نهاده است و گران است و نتوانم دادن   (۲)او با مردی نشسته بود. گفت یا عمر، مغیره بر من غلّه

بفرمای تا کم کند. گفت: چندست؟ گفت روزی دو درم. گفت چه کار دانی؟ گفت درودگری  
گر و آهنگری نیز توانم. پس عمر گفت: چندین کار که تو دانی دو درم  دانم و نقاشم و کنده

روزی نه بسیار بُوَد. چنین شنیدم که تو گویی من آسیا کنم بر باد که گندم آس کند.  گفت آری. 
سازی. فیروز گفت اگر زنده باشم سازم ترا یک آسیا که همۀ  عمر گفت مرا چنین آسیا باید که  

اهل شرق و مغرب حدیث آن کنند، و خود برفت. عمر گفت این غلام مرا به کشتن بیم کرد. به 
الحجه بود بامداد سفیده دم، عمر به نماز بامداد بیرون شد به مزگت )مسجد( و همۀ  ماه ذی

یاران پیغمبر صف کشیده بودند و این فیروز نیز پیش صف اندر نشسته و کاردی حبشی داشت، 
که تیغ هر دو روی بود و راست و چپ بزند و اهل حبشه چنان دارند. دسته به میان اندر، چنان

چون عمر پیش صف اندر آمد فیروز او را شش ضرب بزد از راست و چپ، بر بازو و شکم، و 
و فیروز از میان مردم بیرون جست   یک زخم از آن بزد به زیر ناف، از آن یک زخم شهید شد

"... (3)   

 
 8۶دو قرن سکوت، دکتر عبدالحسین زرین کوب، چاپ نهم، صفحۀ  ۱
 غلهّ = در آمد هر چیزی از مزد و اجارۀ منزل و غیره.  ۲
 87دو قرن سکوت، دکتر عبدالحسین زرین کوب، چاپ نهم، صفحۀ  3



ایرانیان در                                                                                                                                 ۱4۰

کاپوی آزادی و استقلال  ت

   

"عمر در حال سقوط، عبدالرحمن عوف را به پیشنمازی گماشت، مجروح را به خانه بردند.    
، پسر عمر، به دست آورد و او را با دخترش کشت و دو نفر اللّهابو لوُلوُ را پس از چند روز عبید

ایرانی و دیگری حنیفه نام از اهل حیره که در مدینه به تعلیم خط   (۱) دیگر را نیز، یکی هرمزان
اشتغال داشت. این دو تن را هم به تهمت همداستانی با ابو لوُلوُ به قتل رسانید، بدون اینکه 

را پیش عثمان آوردند، یاران پیغمبر نشسته بودند. اللّه  سندی در دست داشته باشد. "چون عبید
عثمان گفت: "چه بینید و او را چه بباید کردن؟ علی گفت باید کشتن به خون هرمزان که هرمزان 

بن عبدالمطلب بود و قرآن و احکام شریعت آموخته  را بیگناه بکشت. و این هرمزان مولای عبّاس
 ( ۲)هاشم را در خون او سخن بود."بود و همۀ بنی

و قصاص خون هرمزان، که اللّه  بن ابیطالب بیش از همه در مجازات عبُید در این میان علی    
بیگناه کشته شده بود، اصرار داشت. امّا "عثمان به نام اینکه بر مسلمانان مشکل است خانوادۀ  

و دیۀ هرمزان   (3) یی ببینند از قصاص خودداری کرد."اند داغ تازهم که داغدار مرگ خلیفهدوّ  ۀخلیف
 را آزاد نمود. اللّه را از مال خویش پرداخته عبید

با قتل عمر "ایرانیان کینۀ ضربتی را که از دست او در قادسیه و جلولا و نهاوند دیده بودند در     
نواحی ایران طغیان   "همینکه خبر قتل عمر در ایران شایع شد، درغالب  (4) مدینه از وی ستاندند."

این  کار  نبودند  میان  در  ایرانیان  از  لایق  و  سرداران کافی  چون  ولی  گردید.  آغاز  شورش  و 
ها به جایی نرسید و تمامی نقاطی که از دست مسلمین )اعراب( بیرون رفته  ها و طغیانشورش

     (5)بود، دوباره به دست آنان افتاد."
های خونین، به تدریج بر اوضاع مسلط  که گفته شد، اعراب پس از کشتارها و سرکوبیچنان    

 شدند. 

 
هرمزان، سردار ایرانی، به هنگام حمله اعراب حاکم خوزستان بود، وی به دست مهاجمان اسیر گردید و به   ۱

 مدینه فرستاده شد و در آنجا اسلام آورد.
 88دو قرن سکوت، دکتر عبدالحسین زرین کوب، چاپ نهم، صفحۀ  ۲
 33مرد نامتناهی، حسن صدر، صفحۀ  3
 88دو قرن سکوت، دکتر عبدالحسین زرین کوب، چاپ نهم، صفحۀ  4
 ۱۰اللّه صفا، صفحۀ ، دکتر ذبیح۱تاریخ ادبیات در ایران، جلد  5



کاپوی آزادی و   ایرانیان در ت

 141                                                                                                                               استقلال

های  "نخستین نتایج این استیلا مهاجرت عشایر کامل عرب به ایران بود ... در شهرها محلّه   
ها به نام همان های کامل عرب سکنی گزیدند و این محلهکاملّی پدید آمدند که در آنجاها قبیله

 شد".   ها نام برده میقبیله
"در همان قرن اوّل هجری شهرهایی مانند همدان و اصفهان و کاشان محل توجه و تردّد و     

های عرب گشت. قم مخصوصاً از مراکز مهمّ عرب شد و در آنجا اعراب قدرت وضیاع و  کوچ
بودند." عرب  ساکنان  اکثریت  آن شهر[  ]در  آوردند.  دست  به  بسیار  همه   (۱) مکنت  "بیشتراز 

خراسان مطمح نظر طوایف عرب بود زیرا که آن سرزمین بیشتر از بسیاری نقاط دیگر با طرز 
نمود." "در واقع بیابان نورد عرب به کمک شتر، رفیق جدایی ناپذیر معیشت عرب موافق می

های اطراف خراسان رفت و آمد کند، امّا وقتی پای عبور توانست در بیابانخویش، به خوبی می
      (۲)آمد، برای وی آسان نبود."ها و صعود به نقاط کوهستانی پیش میاز رودخانه

های متراکمی از آنان بود به جای ماند. این "عنصر عربی در نواحی معدودی که مرکز جمعیت   
در موارد   النهر و سواحل جنوبی فارس؛ وگرنههایی چند از خراسان و قم و ماوراءمثلاً در محلّ

گشت. رفت، این عنصر نیز از لحاظ زبان در بین قوم ایرانی منحلّ میدیگر هر چه زمان پیشتر می
میان  از  ایران  نقاط  دیگر  در  خوزستان،  از  غیر  عرب،  نژاد  بطور کلی  قرون  طی  در  اینکه  تا 

 (3)رفت."
از ایرانیان کسانی که به هر علتی "مایل به قبول اسلام  
وجود   با  امّا  شدند.  معاف  جزیه  پرداخت  از  شدند 
مسلمانی با اعراب برابر نشدند. اعراب آنها را "مَوالی" 
و گه گاه "عِلوج" ]جمع عِلج به معنای خر، گورخر،  

"کلمۀ موالی جمع مولی ]مولا[ است که ]در اینجا[ به معنای "بندۀ آزاد  (4) چارپا[ هم خواندند."
 شده" است و آزاد کنندۀ بنده عنوان "ولایت" داشت." 

 
" و "اسلام  ۴۴"تاریخ ایران از زمان باستان تا امروز، گرانتوسکی و همکاران، ترجمۀ کیخسرو کشاورزی صفحۀ  ۱

 در ایران، پتروسفسکی"  
   3۶8و  3۶7تاریخ ایران بعد از اسلام، صفحات   ۲
 ۱۴3۵، صفحۀ ۲تاریخ سیاسی ساسانیان، دکتر مشکور، جلد  3
 ۱۴، دکتر عبدالحسین زرّین کوب، صفحۀ ۲روزگاران جلد  4

اعراب مسلمان چه کسانی  
 نامیدند؟را "موالی" می



ایرانیان در                                                                                                                                 ۱4۲

کاپوی آزادی و استقلال  ت

   

آمد و مردم آن کردند، اراضی آن بلاد به تملّک مسلمین در می"در بلادی که اعراب فتح می   
بنده می و  اسیر  "موالی"  دیار  اسلام،  قبول  از  بعد  مردم شکست خورده حتی  آن  به  لذا  شدند. 

برد، بود، اسلام او بندگی و رقیّت او را از میان نمیگفتند. به این معنی که "اگر اسیر کافر میمی
شد. "مولی در نزد عرب حدّ وسط میان بنده و آزاد  زیرا برده در حکم دارایی و مال محسوب می

 بوده است. چرا برده نه! امّا مولی؟
نظر به اینکه در عربستان شرایط لازم برای تصرّف تمامی نیروی کار و دسترنج انسان اسیر     

که وقت خود را مدام صرف اِعمال  دار یا "ولی" به جای آنمانند برده وجود نداشت، لذا برده
موظف    -که اینک "مولی" نام گرفته بود    -فشار برای بهره کشی از بردۀ خود بکند، اسیرش را  

ماهیانهمی یا  روزانه  ثمرۀ کار  از  معاش خود، سهمی  تأمین  برای  به کرد که ضمن کار  را  اش 
)به گفتگوی ابو لوُلوُ   (۱)دار با خیال آسوده پی کار خود برود."صاحب خویش بپردازد و برده

 فیروز با عمر مراجعه شود.(  
بی    شدگان  مغلوب  به  عرب  قساوت  و  بنی"خشونت  بود.  عصبیّتاندازه  را   امیه که  عربی 

فراموش نکرده بود، حکومت خود را بر اصل "سیادت عرب" نهاده بود. عرب با خود پسندی  
خواند. تحقیر یی که در هر فاتحی هست، مسلمانان دیگر را موالی یا بندگان خویش میکودکانه

به عرب   را نسبت  ایرانیان  ناروا وجود داشت، کافی بود که همواره  نام  این  در  ناسزایی که  و 
امّا قیود و حدود جابرانه آنها تحمیل میبدخواه و کینه توز نگهدارد.  شد این کینه و یی که بر 

را موجه بود. نظام تر مینفرت  بیداد و فشار دستگاه حکومت سخت مایۀ نگرانی مردم  کرد. 
بنی اشرافی  و حکومت  از تمام حقوق  بندگان درم خرید  را مانند  ایران  نژادگان  و  آزادگان  امیه 

داشت و بدینگونه تحقیر و همه گونه جور و استبداد با نام  شؤون مدنی و اجتماعی محروم می
 موالی پیوسته بود".

توانست به هیچ کار آبرومند بپردازد، حق نداشت سلاح بسازد و بر اسب بنشیند  "مولی نمی   
دید، بر او بود که )و اگر تصادفاً مولایی بر اسبی سوار بود و سر راه( یکی از اعراب را پیاده می

     (۲)از اسب فرود آید و اعرابی را بر نشاند و خود در رکاب او پیاده رود."
 

نقل به مضمون" و "تاریخ سیاسی   ۱۴۴تا  ۱۴۲"ساخت دولت در ایران، غلامرضا انصاف پور، صفحات  ۱
 "39، صفحۀ ۱اسلام، دکتر حسن ابراهیم حسن، جلد 

 ۱9، صفحۀ ۱اللّه صفا، جلد تاریخ ادبیات در ایران، دکتر ذبیح ۲



کاپوی آزادی و   ایرانیان در ت

 143                                                                                                                               استقلال

کرد، نام و نشان عرب را به زنی مینشینان بی"اگر یک مولای نژادۀ ایرانی، دختری از بیابان   
انگیز کافی بود که با تحریک و سعایت، طلاق و فراق را بر زن و تازیانه و یک سخن چین فتنه

نویسد: "وقتی زنی عرب با مردی از موالی ابوالفرج اصفهانی می  (۱) زندان را بر مرد تحمیل کند."
ازدواج کرد حاکم مدینه مأموری فرستاد و آن زن را مجبور کرد از شوهرش طلاق بگیرد. سپس  

     (۲)تا بمرد."فرمان داد به آن مرد دویست تازیانه زدند 
"حکومت و قضاوت نیز همه جا مخصوص عرب بود و هیچ مولایی به این گونه مناصب و    

ترین مسلمانان بن جبیر که از پارساترین و آگاهبن یوسف بر سعیدمقامات نمی رسید. حجَاج
نهاد که او را با آن که از موالی است چندی به قضاء کوفه گماشته است؛ عصر خود بود منّت می

نزد آنها اشتغال به مقامات و مناسب حکومت در خور موالی نبود، زیرا که با اصل سیادت فطری  
      (3)نژاد عرب منافات داشت."

توان داشتند، میتحقیر و توهینی را که اعراب به ایرانیانی که اسلام آورده بودند )موالی( روا می    
کند[: سگ، الاغ و شکند ]باطل میاز قول تلخ و گزندۀ زیر فهمید: "سه چیز نماز را در هم می

انداختند. کردند و هیچگاه آنان را پیش نمی"اعراب با موالی در یک صف حرکت نمی   (4)مولی."
آنان می و فضل و تقوی به  در هر خوانی بالای سر  ایستادند و اگر مولی را برای رعایت سنّ 

مردم بدانند که او عرب نیست. اگر کسی از تا  نشاندند  خواندند، او را در سر راه می مهمانی می
"در عراق هنگام   (5) توانست با دیگران بر جنازۀ عرب نماز بگذارد."مرد مولی نمیها میعرب

 ( 6)ها مجزا به ایستند."ها از عرببایستی ایرانینماز می
فرومایه[     ]ناکس،   = "هجَین"  بود،  عرب  نژاد  از  جز  مادرش  ولی  عرب  پدرش  "کسی که 
عرب را "اِماء" =  دانستند و زنان غیرخواندند و "هجنه" را بالاترین عیب حسبی و نسبی میمی

گفتند". "اگر عربی را برادری هجَین بود او را وارث  ]جمع اَمه با معنای کنیز[ یعنی کنیزکان می

 
 93و  9۲، صفحات ۱378دو قرن سکوت، دکتر عبدالحسین زرین کوب، تهران  ۱
 ، به نقل از الاغانی چاپ قاهره.  ۵۱های ملی و اسلامی در ایران، انصاف پور، صفحۀ روند نهضت  ۲
 93دو قرن سکوت، دکتر عبدالحسین زرین کوب، چاپ نهم، صفحۀ  3
 ۶99و  ۶98تاریخ تمدن اسلامی، جرجی زیدان، صفحات  4
 ۶99و  ۶98تاریخ تمدن اسلامی، جرجی زیدان، صفحات  5
 ۴۱۴تاریخ ایران در قرن وسطی، صفحۀ   6



ایرانیان در                                                                                                                                 ۱44

کاپوی آزادی و استقلال  ت

   

ها جزو پیاده نظام بودند و سهمی از غنایم جنگی به آنها داده  موالی در جنگ (۱) شمرد."پدر نمی
 شد. نمی

اند، به خاطر اشغال ایران و مصائب اعراب که معتقد بودند برای فرمانروایی و آقایی خلق شده   
گفتند: فروختند و میآوردند، به ایرانیان فخر میهایی که بر سر مردم این کشور میو بیدادگری

"نه تنها ما شما را از بردگی و اسارت آزاد ساختیم بلکه از پلیدیِ کفر و شرک نجات داده مسلمان 
نمودیم و همین کافی است که از شما برتر باشیم. ما شما را با شمشیر سعادتمند ساختیم و 

از این   بازنجیر به بهشت کشاندیم. ما برای راهنمایی شما خود را به کشتن دادیم و چه خدمتی 
تا خود را بالاتر که برای زندگی )با سعادت شما(، خود را فدا ساختیم. خدا ما را مأمور نمود  

آزاد سازیم." امّا، "چون در زمان   (۲) برای راهنمایی شما به کشتن بدهیم و شما را اسیر کرده 
افتاد که مبادا معاویه، موالی ]مسلمان غیر به هراس  آنان  از کثرت  عرب[ زیاد شدند، معاویه 

که تولید زحمت کنند، و بر نظرش رسید که تمام موالی یا بعضی از آنان را بکشد. امّا پیش از آن
فکر خود را عملی سازد با یاران خویش مشورت کرد ... و بنا به توصیۀ بعضی از یارانش، که 

توان نظر اعراب را  دانستند از کشتن آنان چشم پوشید. از همین جریان میاین کار را خطا می
افتد هزاران مردم مسلمان را به گناه  نسبت به دیگران دانست که خلیفۀ مسلمین ناگهان به فکر می

   (3) عرب نبودن، مانند گوسفند سر ببرد و هیچ عیبی هم در این عمل نمی بیند."
عرب وحشت داشتند، پاسخ این پرسش را که چرا اعراب از افزایش موالی یا مسلمانان غیر    
تر های اسیرشان که متمدّنکردند هر گاه ملتتوان در گفتۀ زیر پیدا کرد: "ایشان احساس میمی

ایشان  دست  از  را  حکومت  گردند،  برخوردار  مساوی  از حقوق  و  شوند  مسلمان  ایشانند  از 
ها توانستند  خواهند ربود. چنین نیز شد. همینکه مقداری از مردم ایران با توسل به انواع چاره

ضمناً کسانی    (4)هایی از ایران آغاز گشت."مسلمانی خود را به ایشان بقبولانند، استقلال بخش
از مردم کشور که اسلام نپذیرفتند و دین و آئین خود را حفظ کردند، اهل ذِمّه شدند. یعنی "جزیه 

پرداختند و البته در پناه مسلمانان بودند. با اینهمه از بسیاری جهات قیود بسیار بر و خراج می
 

 شعوبیه، مجله مهر سال دو، شماره دو، جلال همایی.  ۱
 7۰۰و  ۶99تاریخ تمدن اسلامی، جرجی زیدان، صفحات  ۲
 همان 3
 ۱۲۰، صفحۀ ۱هایی دربارۀ اسلام، گلدتسیهر، پانوشت دکتر علینقی وزیری، جلد درس 4



کاپوی آزادی و   ایرانیان در ت

 145                                                                                                                               استقلال

شان، از زی و جامۀ مسلمانان جدا بود. در آغاز فتح اسلام، آنها تحمیل گشته بود. زی و جامه
تا از دیگران شناخته باشند. ببندند    (۱) داشتند کُستینهادند و آنها را وا میشان داغ میبر پیشانی

بر اسب نشستن نیز برای آنها ممنوع بود. در مجالس هم حق نداشتند بر صدر بنشینند و هم  
سورۀ توبه،   ۲9توانستند بناهایی برتر از بناهای مسلمین بسازند." مجبور بودند بر اساس آیۀ  نمی

گوید: "]ای اهل ایمان[ با هر که از اهل کتاب ایمان به خدا و روز قیامت نیاورده و آنچه  که می
دانند و به دین حق ]اسلام[ نمی گروند، قتال و کارزار را که خدا و رسولش حرام کرده حرام نمی

کنید تا آنگاه به ذلّت و تواضع به اسلام جزیه دهند."؛ جزیۀ خود را با خاکساری و فروتنی به  
نشست و ذمّی را مسلمانان بپردازند. از اینرو، "عامل، که برای گرفتن جزیه مأمور بود، خود می

ی این جزیه داشت ... وقتی برای اداکه برای پرداخت جزیه آمده بود، در پیش روی بر پای می
گفت: جزیه زد[ و میزد ]پس گردنی میخواندند، عامل، او را قفایی سخت میاو را پیش می

بده، ای کافر! و ذمی بیچاره ناچار بود دست به جیب برد و جزیۀ خویش را بر آورد و بر کف  
بپردازد. هنگام گرفتن جزیه لازم بود که دست  نهایت شکستگی و خاکساری  دست نهد و با 

شد مُهری  که این جزیه ادا میدهد. غالباً بعد از آنگیرنده بر فراز دست آن کس باشد که جزیه می
آویخت دادند که "برائت" نام داشت و آن را به گردن میاز سرب به جای رسید جزیه بدان ذمّی می

این   تا از مطالبۀ مجددّ مصون بماند. عامّۀ مسلمانان حق داشتند در این مجلس حاضر شوند و
لکن   (۲)ها را، که نشانۀ قدرت و پیروزی آیین مسلمانان بود، تماشا کنند."زبونی و حقارت ذمّی

چنان نبودند.  امان  در  توهین  و  تحقیر  شیوۀ  ازین  نیز  مسلمانان  نو  وقتی کارگزاران گاهی  که 
به او نوشتند که "مالیات رو به کاستی گذاشته است زیرا اهل ذمّه مسلمان و شهرنشین   (3) حجَّاج

تا از ده به شهر کوچ نماید. ثانیاً دیگر اند"، "حجاج فرمان داد که اوّلاً کسی را رها نکنند  شده

 
 بندند. کمربندی که زرتشتیان به کمر می ۱
" و "کتاب "ساخت دولت در  3۱۴و  ۱۰۲"دو قرن سکوت، دکتر عبدالحسین زرین کوب، چاپ نهم، صفحات  ۲

 " ۱8ایران، غلامرضا انصاف پور، صفحۀ  
حجّاج ابن یوسف سردار معروف عرب که علاوه بر حجاز، حکومت عراق نیز با او بود و دامنۀ اقتدار او تا   3

رسید، طی بیست سال مظالم و بیداد گریهایی بسیار مرتکب شد و نام او معادل ظلم و حدود هند و مغولستان می
 هـ.ق.(.  9۵-۴۵بیدادگری است )



ایرانیان در                                                                                                                                 ۱46

کاپوی آزادی و استقلال  ت

   

چرا که "مسلمان شدن ایرانیان نه تنها برای عمال خلافت   (۱) مسلمان شدن کسی را قبول نکنند."
 برد".مهم نبود، بلکه اصولاً مطلوب هم نبود. زیرا جزیۀ پرداختی آنان را از میان می

داران و روستائیان به امید رهایی از پردخت جزیه و خراج و نجات  با این حال، گروهی از زمین    
خود را به کسان خویش واگذارده به   های طاقت فرسا "از دِه گریختند و کشتزارهایاز بیدادگری

شهرها رو آوردند، ]امّا[ باز هم آسوده نماندند. چه حجّاج دستور داد آنانرا به روستاها باز آوردند  
 و از آنها خراج بستانند!"

خواستند  کردند و آنچه میامیه برای دریافت مالیات زمین از اهل ذمّه بیداد می"مأمورین بنی   
دار گرفتند، خواه در آن زمین کشت انجام یافته و یا نیافته باشد، خواه چیزی برای زمیناز آنان می

گردید  بعلاوه "رسمی استوار شد که چنانچه پیشتر از زمین خراج اخذ می  (۲)ماند."ماند یا نمیمی
   (3) بایست اخذ گردد، گرچه صاحب آن اسلام آورد."الابد میالی
مظالم گذشت.     و  فجایع  در  عراق  در  انگیزحجّاج  وحشت  و  آلوده  خون  حکومت  "دورۀ 

اند که مایۀ نفرت و وحشت طبع  ها و روایات هولناکی از دوران حکومت او نقل کردهداستان
آدمی است. گویند: "در زندان او چند هزار کس محبوس بودند و فرموده بود تا ایشان را آب  

  (4) دادند و بجای طعام سرگین آمیخته به گمُیِز)پیشاب( خر."آمیخته با نمک و آهک می
آنها که در جنگ و زد و "مسعودی می    از  نویسد: عدۀ کسانی که حجّاج گردن زده بود، غیر 

از  خوردها کشته و یا به کشتن داده بود، یک صد و بیست هزار کس بود. وقتی حجاج پس 
بیست سال حکومت به مردم در پنجاه و چهار سالگی در "واسط" عراق مرد، پنجاه هزار مرد و  

شانزده هزار کس از زنان برهنه بودند. محبس زنان و مردان   سی هزار زن در محبس او بودند.
یکی بود و این محبس عظیم سقف نداشت تا مردم را از آفتاب تابستان و باران زمستان محفوظ  

     (5) بدارد."

 
" و "کتاب "ساخت دولت در  3۱۴و  ۱۰۲"دو قرن سکوت، دکتر عبدالحسین زرین کوب، چاپ نهم، صفحات  ۱

 " ۱8ایران، غلامرضا انصاف پور، صفحۀ  
 ۲۲9، صفحۀ ۱37۲تاریخ تمدن اسلام، جرجی ززیدان، چاپ  ۲
 ۱۶۱تاریخ ایران، پیگولو سکایا و همکاران، ترجمۀ کریم کشاورز، صفحۀ  3
 ۱۰۰دو قرن سکوت، دکتر عبدالحسین زرین کوب، چاپ نهم، صفحۀ  4
 ۱۰8ساخت دولت در ایران، غلامرضا انصاف پور، صفحۀ  5



کاپوی آزادی و   ایرانیان در ت

 147                                                                                                                               استقلال

قُتیبه     رسید،  عراقین  حکومت  به  یوسف  ابن  حجاج  تکمیل چون  برای  را  باهلی  مسلم  بن 
ماوراء به  عرب  سال  فتوحات  در  "قتُیبه  داشت".  گسیل  وارد    8۶النهر  والی  به سمت  هجری 

خراسان شد. وی همرزم و هم قطار حجّاج کذائی و مشهور بود و مانند سرور خویش از به کار 
نمود، خدعه نمیباکی مکفی  ای دریغ نداشت و هر جا جسارت و بیبستن هیچ وسیله و دسیسه

النهرین برد. وی نخستین کسی بود که سلطۀ اعراب را در ماوراءشکنی را به کار میو حیله و عهد
ها بعد  او "خوارزم را چنان غارت کرد که ابوریحان بیرونی قرن  (۱)به طور استوار برقرار ساخت."

های کهن و دانشمندان و کانون دانش خوارزم را گوید که وی کتاببه شرحی که نوشته است می
های شهرستان را به اعراب واگذار "قتیبه مردم بخارا را مجبور کرد نیمی از خانه (۲)بر انداخت."

 (3)کم خراسان در مرو نیز اعمال شده است."ا کنند. این روش در عهد نخستین ح
نویسد: "زمانی که عمربن عبدالعزیز هشتمین جریر طبری در وصف یکی از احکام عرب، می    

خلیفۀ اموی، اخذ جزیه را از نو مسلمانان قدغن نمود و بر جرّاح فرمانروای خراسان نوشت: 
  برد، جزیه از او بردار؛ مردم با عجله به اسلام گرویدندبنگر هر که در قلمرو تو سوی قبله نماز می

تا از پرداخت این جزیه معاف گردند. در همین موقع مسلمانان به جرّاح گفتند که مردم به سبب 
اند  اند، نو گروندگان به اسلام را امتحان کن که ختنه کردهنفرت از جزیه دادن به اسلام روی آورده

چنین جواب    یا نه؟ فرمانروای خراسان این امتحان ختنه را برای عمربن عبدالعزیز نوشت. خلیفه 
داد: "خداوند محمد)ص( را به عنوان یک داعی دینی مبعوث نمود، نه به عنوان "خاتن" ]ختنه 

در چنین شرایطی، کسانی که قادر نبودند جزیه مقرر را بپردازند، یا خود به عنوان برده       (4) گر[".
 شدند و یا فرزندانشان.      به دارالخلافه فرستاده می

ایران کوشیدند هم شکل   اعراب مسلمان با حمله به 
حکومتی ایران را عوض کنند و هم باورها و اعتقادات  

 
به نقل از طبری، نرشخی و   ۴۱۲تا  ۴۱۰، صفحات ۱ترکستان نامه، و. و. بارتولد، ترجمۀ کریم کشاورز، جلد  ۱

 بلادزی.  
 ۱۴۰۵و  ۱۴۰۲تاریخ سیاسی ساسانیان، دکتر محمّد جواد مشکور، صفحات  ۲
 همان 3
" و "تاریخ  ۲۵۴"تاریخ ایران در قرون نخستین اسلامی، برتولد اشپولر، ترجمه دکتر جواد فلاطوری، صفحۀ  4

 "۱3۵۴(، صفحۀ ۲طبری )ردیف 

برخورد تازیان با فرهنگ و  
 هنر ایرانی  



ایرانیان در                                                                                                                                 ۱48

کاپوی آزادی و استقلال  ت

   

 زبان عربی را جایگزین زبان فارسی کنند. - خصوصاً  -ملیّ و مذهبی را تغییر دهند و هم 
مغلوبان     دست  در  تیزی  حربۀ  را  ایرانیان  رسوم  و  آداب  و  زبان  فرهنگ،  مسلمان  اعراب 
های رایج در  ها و لهجهدیدند؛ پس به نابودی آنها همت گماشتند و در صدد برآمدند زبانمی

ایران را از میان ببرند. چرا که زبان فارسی و فرهنگ و تمدّن ایرانی، زبان و فرهنگ قومی بود که 
ها خلقی  از خرد و دانش و ادب به قدر کفایت بهرمند بودند. "آخر این بیم هم بود که همین زبان

را بر آنها بشوراند و ملک و حکومت آنان را در بلاد دور افتادۀ ایران به خطر اندازد. به همین 
به  سبب هر جا که در شهرهای ایران، به خط و زبان و کتاب و کتابخانه برخوردند با آنها سخت

مخالفت برخاستند. رفتاری که تازیان در خوارزم با خط و زبان مردم کردند بدین دعوی حجّت 
نوشته  قُتیبهاست.  وقتی  باز  اند که  را  آن  و  رفت  به خوارزم  دوّم  بار  بن مسلم، سردار حجَّاج، 

نوشت و از تاریخ وعلوم و اخبار گذشته آگاهی داشت گشود، هر کس را که خط خوارزمی می
هایشان دریغ در گذاشت و مؤبدان و هیربدان قوم را یکسره هلاک نمود و کتاباز دم تیغ بی

بهره گشتند  ماندند و از خط و کتاب بی  (۱) همه بسوزانید و تباه کرد تا آن که رفته رفته مردم امُّی
دهد که و اخبار آنها اکثر فراموش شد و از میان رفت )به نقل از آثار الباقیه(. این واقعه نشان می

اند که اگر در دست مغلوبی باشد  کردندهای تلقی میاعراب، زبان و خط مردم را به مثابۀ حربه
ممکن است بدان با غالب در آویزد و به ستیزه و پیکار بر خیزد. از اینرو شگفت نیست که در  

  (۲) همۀ شهرها، برای از میان بردن زبان و خط و فرهنگ ایران به جدّ کوششی کرده باشند."
"شاید بهانۀ دیگری که عرب برای مبارزه با زبان و خطّ ایران داشت این نکته بود که خط و    

شمرد". اعراب، خط و زبان عربی را به عنوان زبان  زبان مجوس را مانع نشر و رواج قرآن می
می ترویج  ایران  در  دولتی  و  میرسمی  اسلام  کس  "هر  و  میکردند  لااقل، آورد  بایستی 

که نام سابق وی معنای زرتشتی داشت، یک نام اسلامی برای خود و در صورت اقتضا درصورتی
با  نیز برای اجداد خویش انتخاب نماید و ظاهراً در هیچ موردی رعایت شباهت نام اسلامی  

     (3) شده است ..."نامی که قبلاً داشته نمی

 
 در کودکی خواندن و نوشتن یاد نگرفته است. اُمّی = یعنی کسی که  ۱
 ۱۱۶و  ۱۱۵دو قرن سکوت، دکتر عبدالحسین زرین کوب، چاپ نهم، صفحات  ۲
 ۱۴۴۵و  ۱۴۴۴، دکتر محمّد جواد مشکور، صفحات ۲تاریخ سیاسی ساسانیان، جلد  3



کاپوی آزادی و   ایرانیان در ت

 149                                                                                                                               استقلال

های  هایی در خوار داشت ایرانیان و زباناعراب برای گسترش و رواج زبان عربی حتی حدیث   
هُریره که گویا  ها میکردند و بر سر زبانایرانی جعل می انداختند. از جمله حدیثی از قول ابو 

های بخارا بیزار است و زبان اهل  های خراسان و جهنمی"خدا از سخن فارسی و کلام شیطان
گفتند پیغمبر فرموده  های جعلی این بود که اعراب میاز دیگر حدیث   (۱)بهشت عربی است."

است: "احَبوا العرب لِثلاث: لانی عرب، و القرآنی عربی و لسان اهل الجّنه عربی = عرب را 
برای سه چیز دوست بدارید: یکی اینکه من عرب هستم، دوم اینکه قرآن به زبان عربی است، 

بدینگونه زبان عربی در اکثر شهرهای ایران   (۲) سه دیگر اینکه زبان مردم بهشت عربی است."
 رواج یافت و دانشمندان ناچار شدند که آثار خود را به زبان عربی بنویسند. 

های ایرانیان را به آب ریختند و یا در آتش سوزاندند و ها آثار مکتوب و دانشنامه"وقتی عرب   
وقتی روشنفکران ایرانی از به کارگیری خط و زبان پهلوی ممنوع شدند و مجبور به استفاده از 

انزوای فرهنگی نپوسند و نابود نشوند، زبان و خط عربی )کوفی( شدند، برای آن که در یک 
جهت بیان وجود خویش، متون فارسی )پهلوی( و یونانی را به عربی ترجمه کردند. مثلا "ابن 
"پورفیر" )فیلسوف خرد گرای مکتب  و  "ارسطو"  آثار  و  نوشت  را  "مزدک"  نامۀ  مُقَفّع" زندگی 

خطوط    - های بسیار  با صبوری و ظرافت  - اسکندریه( را از پهلوی به عربی در آورد. بعدها  
را به وجود آوردند که تقریباً به خطوط اوستایی و پهلوی    (3) تعلیق و شکستۀ نستعلیقتعلیق و نس

   (4) شباهت داشت ..."
زبان تازی را   - حتی آنهایی که آیین مسلمانی را پذیرفته بودند    -با وجود این، مردم ایران      

توانستند به تازی بخوانند. برای حل این مشکل آموختند و از اینرو بسا که نماز و قرآن را نمینمی
هـ.ق.( که خود از ایرانیان کابل ۱۵۰بن ثابت )درگذشته در  فقیهی بزرگ، نامش ابو حنیفه نعمان

رود، به یک اقدام بزرگ تاریخی دست زد. بود و از ائمه چهار گانۀ سنّت و جماعت به شمار می
های شرعی و حتی ترجمۀ قرآن کریم به پارسی برای ایرانیان وی فتوا داد که ادای نماز و صیغه

 رواست. 
 

 37هویت ایرانی و زبان فارسی، شاهرخ مسکوب، صفحۀ  ۱
 ۲8۵نهضت شعوبیه، دکتر حسینعلی ممتحن، صفحۀ  ۲
های تعلیق و نستعلیق، که شکستۀ تعلیق را برای نامه نگاری و نستعلیق را برای  دو خطّ شکستۀ فارسی به نام 3

 بردند. دایرةالمعارف فارسی کتاب نویسی به کار می
 ۶7دیدگاهها، علی میرفطروس ، صفحۀ  4



ایرانیان در                                                                                                                                 ۱5۰

کاپوی آزادی و استقلال  ت

   

امام ابو حنیفه با این اقدام خدمت بزرگی به حفظ و بقای زبان پارسی کرده آن را به زبان دوّم    
المثل معروف شد که "لسان اهل الجّنه عربی او اسلام تبدیل نمود و از همان زمان این ضرب

های نیمه مستقل بعدها، با انحطاط و ضعف خلافت عبّاسی و تشکیل دولت  (۱) فارسی دری."
های نیمه مستقل ایرانی در گوشه و کنار کشور، زبان پارسی دری، زبان دیوان دولتیِ این حکومت

گردید و بر خلاف دیگر کشورهایی که به دست اعراب افتاده بودند، نظیر شام و مصر و آفریقای  
 شمالی، زبان عربی در ایران نتوانست جایگزین زبان پارسی دری شود. 

جای نهایت تعجّب و تأسف است که محقق مسلمانی دست به تحریف تاریخ زده و چنین     
نوشته: "کوچکترین سندی در دست نیست که خلفا، حتی خلفای اموی، مردم ایران را به ترک  
  زبان اصلی خود ... مجبور کرده باشند. آنچه در این زمینه گفته شده است مستند به هیچ سند
تاریخی نیست ... زیبایی و جاذبۀ لفظی و معنوی قرآن و تعلیمات جهان وطنی آن، دست به 
و  بدانند  آن خود  از  لطف  این همه  با  را  آسمانی  این تحفۀ  مسلمانان  داد که همۀ  هم  دست 
مجذوب زبان قرآن گردند و زبان اصلی خویش را به طاق فراموشی بسپارند. منحصر به ایرانیان 

س از آشنایی به نغمۀ آسمانی قرآن فراموش کردند، همۀ ملل گرونده ن قدیم خویش را پنبود که زبا 
که سیاست ضد عرب    -ایم اگر کوشش عبّاسیان  که مکرر گفتهبه اسلام چنین شدند و چنان

آمد. های قبل از اسلام متفاوت است، پدید نمینبود، زبان فارسی امروز، که با زبان  - داشتند  
عبّاس بهترین مشوّق این زبان بودند. آنها مایل نبودند که زبان عربی در میان تودۀ  بنیخلفای  

 ( ۲)ایرانی رایج گردد."
کسانی که ادعا دارند "تازیان مردم ایران را به ترک زبان اصلی خود مجبور نکردند"، از درک     

می اشغالگری  قدرت  هر  مانند  نیز  اعراب  که  عاجزند  واقعیت  اقوام این  ملّی  هویّت  کوشید 
دهند، تا دوام حاکمیت خود را   تغییرمغلوب را نابود سازند و به چیزی شبیه هویت خویش  

 تضمین نمایند.  

 
 نقل به مضمون.  ۱۴۴۱، دکتر محمّد جواد مشکور، صفحۀ ۲تاریخ سیاسی ساسانیان، جلد  ۱
 ۵9۰تا  ۵83اللهّ مرتضی مطهری، جلد چهاردهم مجموعۀ آثار، صفحات خدمات متقابل ایران و اسلام، آیت  ۲



کاپوی آزادی و   ایرانیان در ت

 151                                                                                                                               استقلال

های ملّی تلاش و کوشش مداوم تازیان جهت منسوخ کردن زبان، آداب و رسوم و حتی جشن    
بدر، مهرگان، سده و جز آن، تحت عنوان "رسوم سوری، سیزدهایرانیان نظیر نوروز، چهارشنبه

 مدّعا است. تاریخی برای اثبات این   گبرکان"، خود بزرگترین سند
"خلفای اموی ... سعی فراوان داشتند که آثار تمدّن کهنسال ایرانی را نابود و زبان و فرهنگ     

میلادی( به مدتّ هفتاد    8۲۱  -  ۶۵۱عرب را جایگزین آن سازند، به طوری که در این دوره )
 ( ۱)سال نوشتن و حتی تکلّم به زبان فارسی ممنوع بود و مجازات سنگین داشت."

که   -ایرانی بودن و مسلمان نمودن    -"ایرانیان با حفظ هویت خودشان به اسلام در آمدند     
یی نیاز یک قوم کهن، ولی مغلوب، برای مستقل ماندن و استحاله پیدا نکردن بود و این، کار ساده

نبود". "ایرانیان هویت ملّی خود را بر زبان فارسی استوار کردند. زبان حکومت و زبان دین یکی  
بود. از اینرو، پرداختن به زبان پارسی معنایی سیاسی و "ملّی" پیدا کرده بود ... زبان فارسی را نه 

بلکه شاهنامۀ فردوسی و سایر شاهنامه ها، با زنده نگهداشتن خاطرۀ قومی و خلفای عبّاسی، 
ها، از نابودی  حماسی ایران و بر انگیختن حسّ ملّی از راه بیدار کردن آن خاطره-تاریخ اساطیری

      (۲) حفظ کردند."
اعرابِ   اسیر دست  و  ایران مغلوب  بین  بود  پلی  منزلۀ  به  دوران  آن  در  فردوسی  "... شاهنامۀ 

ساسانی ... با شاهنامه بود که ایرانیان شکست خورده، پس از چندین نسل   مسلمان و ایرانشهرِ
دریافتند صاحب تاریخی هستند کاملاً جدا از اعراب، تاریخی که با صدر اسلام و حملۀ اعراب  

    (3)گردد، و دریافتند که شاهان و پهلوانان ایرانی را با اعراب نسبتی نیست ..."به ایران آغاز نمی
"ایرانیان توانستند زبان ویژۀ خود را حفظ کنند ... این امر را باید ثمرۀ فرهنگ وسیع ایرانی     

دانست که درست قبل از سقوط ساسانیان یک مرتبۀ دیگر با عظمت شایانی شکفتن آغاز نمود  
زنده خاطرۀ  یک  و  فرهنگی  سنّت  یک  آگاهی،  خود  یک  ملت  این  به  ادبی و  خلاّقیت  از  یی 

  (4) بخشید."

 
   ۵و  ۴، پیشگفتار، صفحات ۱3۴9تاریخ روابط خارجی ایران، عبدالرضا هوشنگ مهدوی، تهران  ۱
 هویت ایرانی و زبان فارسی، شاهرخ مسکوب.  ۲
 ، جلال متینی  ۱37۶، سال   ۱مجله ایرانشناسی، شماره  3
  ۴۱۰تاریخ ایران در قرون نخستین اسلامی، صفحۀ  4



ایرانیان در                                                                                                                                 ۱5۲

کاپوی آزادی و استقلال  ت

   

آیین    و  فارسی  زبان  ماندن  زنده  بی"...  اوّل هجری،  قرن  دو  در  ایرانی  تردیدی  های  هرگونه 
مدیون دلبستگی اکثریت قریب به اتفاق ایرانیان بوده است به زبان مادریشان که در این مدّت  
دراز در روستاها و شهرها، زبان خود را پاس داشتند و با این زبان با یکدیگر گفتگو کردند،  

های خود لالایی خواندند ... در پشت درهای بسته مراسم نوروز و سده و مهرگان و برای بچه
به علاوه    (۱) ها را از نسلی به نسل بعد سپردند."سان این سنّتپا داشتند؛ و بدین بر ... را نیز

شبهه منحصر به ایرانیان است که نه فقط موفق درست بر خلاف نظر محقق نامبرده، این امر بی
شدند زبان و هویت ملّی خود را حفظ کنند، بلکه زبان و سنن ملّی خود را در میان اعراب مهاجر 

 نیز ترویج نمایند.  
توانست مشوّق و مروّج زبان فارسی باشد. و اگر بعضی سیاست رسمی و دولتی عبّاسیان نمی   
اند، هدفی جز تحکیم داری از ایرانیان کردهآنها از جمله مأمون  زمان کوتاهی تظاهر به طرف از

امان خلفای عبّاسی و های حکومت خود نداشتند. دلیل بارز این امر ستیز و کینه توزی بیپآیه
دست نشاندگان آنها با شاهنامۀ فردوسی است که تا پایان دورۀ خلافتشان خواندن شاهنامه گناهی  

رفت و دشمنی سلطان محمود غزنوی با فردوسی، انعکاس سیاست خلافت عظیم به شمار می
      (۲) .عربی بغداد در دشمنی با زبان، فرهنگ و ملّیت ایرانی بود

توان گفت، اینکه: "وقتی تازیان چنگ  آنچه دربارۀ هنر ایرانی پس از تسلطّ اعراب مسلمان می   
"نکیسا" را شکستند و صدای "باربد"ها را خاموش کردند و رقص و موسیقی و نقاشی و پیکر 
سازی را حرام دانستند، ایرانیان برای بیان و ابراز احساسات درونی سرکوب شدۀ خود به هنر  

 د. متوسل شدند و هنر را در قالب تزیینات اسلامی پسند ارائه کردن
ها و زیبای کاشی آنان هنر و فرهنگ برتر خود را با به کارگیری ذوق و سلیقه در نقش و نگار   

های دینی و اقلام خط عربی در معرض دید جهانیان قرار قرآن و کتاب  (3) ها و در تذهیبفرش
های مشروع، مانند شاخ و برگ و  های دینی را با نگارههای قرآن و کتابدادند. بویژه سر فصل

 
 ، جلال متینی ۱37۶، سال   ۱مجله ایرانشناسی، شمارۀ  ۱
 به اختصار   ۶۶و  ۵۶، صفحات ۱37۲های فردوسی شناسی، محمّد امین ریاحی، تهران سرچشمه ۲
 زراندود کردن، طلا کاری، زر گرفتن. 3



کاپوی آزادی و   ایرانیان در ت

 153                                                                                                                               استقلال

و نقوش هندسی پیچا   (۲) و نیم ترنج و تصاویر پرندگان خوش نقش و نگار (۱)تُرَنج  -گل و گیاه  
 آراستند.   (3)پیچ
ها و کاریهای رعنای کاشیهای هنرمندانۀ خود را در رنگها و ظرفیتایرانی "تمام ظرافت   

گنبدها و بناهای تاریخی، در خطوط خروشان مینیاتورهای ایرانی ریخت، یعنی: بیان اندیشه در 
های مساجد و بناهای به اصطلاح  که کاشیکاری  -های رعنا و سخنگو  خط و رنگ. اینهمه رنگ

اینهمه خطوط رقصان و خروشان که مینیاتورهای ایرانی را پر کرده   -"اسلامی" را پر کرده است  
آن   ، قالیاست  قلمدانهمه  و  نقاشیها  و  قلمداد  ها  اسلامی"  "هنر  نام  به  که  نگار  های خوش 

    ( 4) شوند، همه و همه تجلّی رقص و موسیقی و نقاشی در فرهنگ ایران بعد از اسلام است."می
میاللّه  عبد    قالیمستوفی  نقش  به  بلژیکی  مستشرق  با  صحبت  "ضمن  ایران نویسد:  های 

زیبایی و ظرافت هستند، معلوم نیست  ها به منتها درجۀ رسیدیم. وی پرسید: "با اینکه این نقش
های  های خیالی، اعم از گل و برگ و بوته، جای گلچه فکر این رویّه دنبال شده، و نقش در اثر

 طبیعی را گرفته است.
سازی را ممنوع داشته است و نقاشی  پرستی، هیکلمن جواب گفتم: اسلام برای احتراز از بت   

های اول  های دورهسازی است و به همین جهت است که مسلمانهم در حقیقت از فروع هیکل
توان جلو ذوق نقاشی را در انسان گرفت ... پس  اند. ولی البته نمیاسلام خیلی راغب به آن نبوده

چه باید کرد که هم امر شرع اطاعت شده و نقاشی نکرده باشند و هم حاجت به زینت خانه و 
 فرش و اثاث را از دست ندهند؟

اند، زودتر از سایر ملل مسلمان راه حل را ها، به مناسبت تمدنی که قبل از اسلام داشتهایرانی   
سازی کرده باشند و نه اند که نه هیکلهای طبیعی کردههای خیالی را جانشین گلپیدا کرده و گل

 
ها به شکل مستقلّی قرار دارد، و از ترکیب گل  های ایرانی، که معمولاً در وسط نقشتُرَنج = از اجزای مهم طرح ۱

  -شود. )در جلد کتاب، پردهای قلمکار، کاشی و قالی دیواری( های اسلیمی ساخته میو برگ و طرح
 المعارف فارسی دایرة

های استیل ایرانی، مرکب از خطوط منحنی مارپیچ که در زمینۀ کاشیکاری،  اسلیمی = از اجزای مهمّ طرح ۲
منشعب  های کوتاه و برگ و گل از ساقۀ مارپیچی آن شود و شاخههای متمایز طرح میگچبری و نقاشی به رنگ

 المعارف فارسی دایرة -گردد. می
های کتب خطّی معمولاً وسیلۀ طلاکاری با نقش خطوط غیر منظم و تصویر جانوران و  تشعیر = تزیین حاشیه 3

 المعارف فارسیدایرة -بیشتر پرندگان 
 ۶8و  ۶7دیدگاهها، علی میرفطروس، صفحات  4



ایرانیان در                                                                                                                                 ۱54

کاپوی آزادی و استقلال  ت

   

های مساجد و ها و کاشیکاریهای قالیخود را از این حاجت طبیعی بشر محروم نمایند. نقش
یک به گل و برگ طبیعی شباهتی ندارد و با وجود این چشم را بیشتر های عمارات که هیچنقاشی

 (۱)دهد، از این راه حاصل شده است."های طبیعی نوازش میاز تماشای نقاشی گل
که در قلمرو ایران بسیاری از آثار ادبی و هنری ساسانیان را محو  "امّا اعراب مسلمان پس از آن   

های گل بوته و اشکال هندسی  های ضربی و مدور و نقشها و طاقکردند، تازه از اهمیت ستون
با این شناسائی، آن هنرها را به   (۲)که شیوۀ معروف تزیینی عربی از آن زاد خبردار شدند." و 

 خدمت مساجد در آوردند. 
موسیقی ایرانی نیز، پس از دو قرن سکوت، با مراسم مذهبی پیوند خورد. این موسیقی "که    

های مذهبی بوده با توسل به اذان یا مراسم دیگر مذهبی، ها و راهبندانبستبنشدیداً گرفتار  
مثل تعزیه، مناجات و روضه خوانی، توانست خودش را از تحریم تا حدیّ خارج کند و استواری  

به نوشته روزنامۀ اقبال، "در روزگاران دور و زمانی که به دلایل حکومتی و  (3) و استقامت یابد."
ها به دامن امام حسین پناه بردند و سر سیاسی موسیقی ایرانی تحت فشار قرار گرفت، آن نغمه

ها متجلی ساختند. به تدریج با کم ها و روضهها در آوردند و خود را در نوحهاز تعزیه و تکیه
امّا کماکان نغمه پیدا کرد.  را  ایرانی جایگاه خود  باقی  شدن فشارها موسیقی  های مذهبی هم 

( که در آواز بیات  ۱38۴، فوت  ۱3۰۴ماندند. از جمله اذان مرحوم مؤذن زادۀ اردبیلی )تولد  
    (4) ترک بود."

ها دولتی به نام عرب تأسیس نکردند، بلکه ملل  "عرب
می خوانده  مسلمان  آنان  آن  تابعۀ  هیچگاه  و  شدند، 

نمیها  ملت عرب  دارای  را  مزبور  ملل  زیرا  گفتند، 
شد و ممکن نبود آنها را یکباره عرب  یی بودند در عرب مستهلک نمیتمدّن و شخصیت برجسته

اعراب فاتح "برای اداره یک دولت بزرگ فاقد تجربه و مأموران کاردان بودند. از    ( 5)بدانند."

 
 جلد سوّم، چاپ دوّم. ۲38و  ۲37زندگانی من، عبداللهّ مستوفی، صفحات  ۱
 ۲۰۱، صفحۀ ۲تاریخ تمدن ویل دورانت، تمدن اسلامی، بخش  ۲
  ۱38۴محمود خوشنام، نویسنده و پژوهشگر ایرانی، به نقل از رادیو بی.بی.سی.، آبانماه  3
  8۶ -- 8۴/ 7/3زاده، بلال ایران"، شماره و تاریخ روزنامۀ اقبال، مقالۀ "وداع با مؤذن 4
  ۴۴۵تاریخ تمدن اسلام، جرجی زیدان، صفحۀ  5

 دولتمداری اعراب مسلمان 



کاپوی آزادی و   ایرانیان در ت

 155                                                                                                                               استقلال

و سنن سیاسی و اداری باستانی ایران را برای ادارۀ کشور پهناوری که به   اینرو ناگزیر نظامات
دستشان افتاده بود، پذیرفتند و در این کار از موالی یاری گرفتند". "آنان برای نگهداری اموال  
غارت شده روش مدوّنی که نگهداری حساب در آن آسانتر و اطمینان بخش تر بود، در ایران 

و آنرا در خدمت خود گرفتند. در حقیقت اعراب مسلمان "که ایران را در یک دورۀ   (۱) یافتند" 
ضعف و انحطاط سیاسی و اداری آن فتح کردند، اندکی بعد از فتح آن خود کم و بیش مسخّر 

 تمدّن و فرهنگ ایران شدند و به برتری "موالی" اذعان نمودند. 
آنچه در      و  ایران،  ادارۀ  بارزی در طرز  و  بهیچوجه دگرگونی سریع  فتوح اسلامی،  واقع  "در 

ها را اخذ و  ورد، بلکه همانا ی و اصول اداری رایج بود پدید نی دوران ساسانیان به عنوان مبان 
و سازمان  (۲)اقتباس کردند." مالیات  "دیوان  اینرو  دوران دولتاز  در  آن  در های  اسلامی  های 

بن اساس بر همان روش بود که در روزگار ساسانیان قرار داشت و حتی تا زمان حکومت حجَّاج
هجری( مردی    87های دیوانی فارسی بود. ولی در این زمان )به سال  یوسف برعراق، نوشته

بن عبدالرحمن سیستانی ]به منظور تقربّ به حَجّاج و ارضای عقدۀ  خود فروش به نام صالح
کار   بر  را  اعراب  نظارت  این خیانت،  طبعاً  عربی گرداند.  به  فارسی  از  آنرا  حقارت خویش[ 
عناصرغیرعربی در دیوان قوی تر کرد و "علم و روش وصول مالیات را بر ضد مردم ایران و به  

عبّاس منجر ساخت و آنرا برای تسلط بیشتر مهاجمان غارتگر و بنیامیه و بعد  سود دولت بنی
   (3)تبهکار بر هموطنان خود در اختیار تازیان گذاشت."

های رایج در عراق و ایران هنوز بیش و کم شکل و هجری "سکّه  87های  حتی تا همان سال    
های اسلامی ضرب که تا چهل سال بعد از مرگ یزدگِرد سکهچنان   وضع خود را حفظ کرده بود.

های عرب و ساسانی  شد با نام یزد گرد یا خسرو پرویز و حتی هرمزد چهارم و از این گونه سکهمی

 
 ، نقل به مضمون.  ۱۶۰و  ۱۵9تاریخ ایران، پیگولو سکایا و همکاران، ترجمۀ کریم کشاورز، صفحات  ۱
  7۴، صفحۀ ۲تاریخ تمدن ایران، جلد  ۲
"... به نوشتۀ جهشیاری رقابتی که   - ۲۱3و  8۶، 8۵ساخت دولت در ایران، غلامرضا انصاف پور، صفحات  3

بن عبدالرحمن" و "رازن به خاطر ارضای عقدۀ حقارت دو تن از دیوانسالاران منظور تقّرب به حجاج میان "صالح
بن  های ملّی و مملکتی شد، و آن چنان بود که صالحترین خیانت فرخّ" در گرفت، منّجر به یکی از بزرگ

عبدالرحمن برای از میدان به در کردن فرخ رازان محاسبات ایرانیان را از فارسی به عربی برگردانده و آن را برای  
"ساخت دولت درایران از   -تسلط بیشتر مهاجمان غارتگر و تبهکار بر هموطنان خود، در اختیار آنان گذاشت" 

 ".  8۶و  8۵اسلام تا یورش مغول، غلامرضا انصاف پور، صفحات 



ایرانیان در                                                                                                                                 ۱56

کاپوی آزادی و استقلال  ت

   

شد تا قرن دوم هم هنوز در  الله مسلمین نام پادشاهان ساسانی نقش میکه در آنها در کنار بسم
ها  شد. از زمان عبدالملک بود که مقارن با تبدیل دیوان، نقش سکهطبرستان و بخارا ضرب می

عربی شد ... امّا با وجود عربی بودن دیوان باز اجباراً در امور راجع به دیوان و خراج همچنان  
ها خلفا و سلاطین و امیران بدون در حقیقت "قرن   (۱) شد."از وجود موالی بیشتر استفاده می

دولت اسلام، امپراطوری خود    فکری مدَوّنِ ویژۀ  کتاب و قواعد و ضوابط و موازین و نظامات
را مطابق روش و اصول کشوردارای مهیای ایرانیان یعنی به روش دولت زرتشتی ساسانی ادامه 
استفاده دولتی  امور  در  پیامبر)ص(  و سخنان  قرآن  از  و سلاطین  خلفا  "آنچه  چرا که    دادند" 

منجّز و مشخّص در موارد خاصّ روابط مختلف اجتماعی    ۀدعکردند، قانون یا ضابطه یا قامی
داری نبود، بلکه کلیاتی بود مثل: "خدا شما را به داد و نیکی دعوت  ومسائل اقتصادی و مملکت

کند"، مسلمانان با هم برادرند"، "ستم نکنید و عادل باشید" و ... تا اینکه فقیهان سنّی نظریۀ می
چند قرن تدوین کردند و حکومت روحانی یا امامت و خلافت و دولتمداری را رفته رفته در طی  

در انجام این مقصود تنها امکان داشتند اساس نظریات خود را بر احکام اخلاقی وعد و وعیدی  
 ( ۲)بینی فئودالی مبتنی سازد."و تهدیدی قرآن و جهان

یی برای خود به دست آوردند. "دیری نگذشت که ایرانیان در قلمرو دین و علم جایگاه شایسته   
که در پایان دورۀ اموی بیشتر فقها، بیشتر قضات و حتی عده زیادی از عمّال، از موالی  چنان

به تدریج  موالی  نبوغ  و  بدینگونه هوش  استیلا داشتند.  به همه شؤون حکومت  بودند. موالی 
های شدید حاضر نشد به فزونی و برتری بندگان کارها را قبضه کرد. امّا عرب بدون کشمکش

ها ایرانیان مجالی یافتند که برتری معنوی و  درم نخریدۀ خویش تسلیم شود. در این کشمکش
مادّی خود را بر فاتحان تحمیل نمایند. آنها نه فقط بر رغم افسانۀ "سیادت عرب" در زمینۀ اداری  

     (3) حان خود برتری یافتند، بلکه در قلمرو جنگ و سیادت نیز تفوق خود را اثبات کردند."بر فات
ها و این را نیز باید گفت که ایلغار عرب بدوی بر تمدّن بزرگ ساسانی، ضمن اینکه جنایت   

های عظیمی را در پی داشت، تحولات مثبتی را نیز  ها و ویرانیکشتارها و تحقیرها و دربدری

 
  ۵3، صفحۀ ۲تاریخ مردم ایران، جلد  ۱
  ۱۶۴و  ۱۵۱ساخت دولت در ایران، غلامرضا انصاف پور، همان صفحات  ۲
  9۴و   93دو قرن سکوت، دکتر عبدالحسین زرین کوب، چاپ نهم، صفحات  3



کاپوی آزادی و   ایرانیان در ت

 157                                                                                                                               استقلال

ساسانی و نظام طبقاتی متحجّر آن را سخت تکان داد. دو    سبب شد: "نخست آنکه، جامعۀ بستۀ
از قید و بند طبقۀ حاکم و مؤبدانِ مرتجع زرتشتی رها   اندیشه را  اینکه، خط و زبان و  دیگر 
تا   تنگنا گذاشت  در  را  آنان  و  خواند  عظیم  چالشی  به  را  ایرانیان  اینکه،  دیگر  سه  ساخت. 

و بال دهند و به گفتۀ ابن خلدون، بزرگترین سهم را استعدادهای نهفتۀ خود را شکوفا کنند و پر
 ( ۱)در خلق فرهنگ و تمدّن اسلامی به دست آورند."

به   خلافت  خلافت، کار  مسند  بر  معاویه  نشستن  با 
سلطنت موروثی تبدیل گردید. مردم مدینه که یزید را  

دانستند، بیعت خود را از او پس  شایستۀ خلافت نمی
علی نزد  و  عزل کردند  خلافت  از  را  وی  بن  گرفته 

به  حسین، زین امام چهارم شیعیان، ملقّب  العابدین، 
سجّاد رفتند، تا با او بیعت کنند. امّا وی نپذیرفت و  

لۀ ظبن حنعبداللّهو مردم مدینه ناچار با    (۲) گفت: "من عهد کرده ام در سیاست دخالت نکنم"
ینَبعُ، روستایی نزدیک   از مدینه بیرون رفت و در  العابدین نیز  امّا زین  انصاری بیعت کردند. 
مدینه، فرود آمد و تا پایان کشتار مردم مدینه و غارت و ویرانی شهر در آنجا بماند. امّا یزید، 

بن عقبه را، که جنگجویی خونخوار و شقی بود، با سپاه شام به جنگ مردم مدینه فرستاد. مسلم
بن حسین را نیکو دارد و معترض او نگردد که خویشتن را بن عقبه را فرمود که علیضمناً مسلم

مسلم فریاد زد که   که مردم مدینه شکست خوردند، منادیاز فتنه بیرون کشیده است. پس از آن
سه روز خون و مال و ناموس مردم مدینه بر سپاه شام مباح است. در این فاجعه هفتصد نفر از 
بزرگان قریش و مهاجر و انصار و دوازده هزار نفر از تودۀ مردم کشته شدند و نوامیس مردم 

هرگز در اسلام   مورد تجاوز قرار گرفت. طبری گوید، در آن سه شبانه روز چندان فساد کردند که
 که بسیاری از صحابه بگریختند و در غارها پناهنده شدند.  و جاهلیت نکرده بودند؛ چنان

های مقدس را برای ربودن اثاثیۀ آن "سپاه شام مسجد مدینه را طویلۀ اسبان کرد، حرم و مکان   
بن عقبه با خون و غارت و تجاوز از مردم مدینه برای یزید  بدین ترتیب مسلم   (3)ویران کردند."

 
 بحران هویت قومی و ملی در ایران، مقالۀ حمید اشرف.   ۱
 ۴3۱و  ۴3۰زندگانی امام زین العابدین )ع( ، عماد الدین حسین اصفهانی، صفحات   ۲
 3۵3، دکتر حسن ابراهیم حسن، صفحۀ ۱تاریخ سیاسی اسلام، جلد  3

نارضایی عمومی و  
های اعتراضی علیه  جنبش

قیام    - امیّه   خلافت بنی
 مختار



ایرانیان در                                                                                                                                 ۱58

کاپوی آزادی و استقلال  ت

   

های  امیه از طایفهیی بود که بنیشود، کینهبیعت گرفت. علت این جنگ، که واقعۀ حَرّه نامیده می
   ( ۱).امیه جنگیدندخاستند و با بنیاوس و خزرج و مردم مدینه در دل داشتند که به یاری پیامبر بر

بن زبیر، که در مکه مدعی خلافت بود، راه مکّه عبداللّه"سپس لشکریان یزید برای سرکوب     
پیش گرفتند. خانه کعبه را سنگساران کردند و قسمتی از آن را سوختند. ولی به تسخیر آن توفیق 

    (۲)نیافتند ..."
شرکت   پس از به خلافت رسیدن معاویه هنگام تقسیم غنائم جنگی دیگر مانند گذشته در بارۀ    

همۀ اعضای جامعه در این کار جای سخنی نبود. لذا تفاوت بزرگی از لحاظ ثروت و رفاه بین 
و یزید با اجیر ساختن عده از صحابۀ گرسنۀ پیامبر به جعل مردم ایجاد شد. حتی معاویه  یی 

حدیث به سود دوام خلافت خود و بر ضد مخالفان پرداختند. ضمناً نظر به اینکه پس از شهادت  
نمودند. کردند و به آنان اعتماد نمیامیه با مردم کوفه مانند دشمنان معامله میعلی و حسین، بنی

امیه رو گردان نامیدند نیز از بنیگروهی از مردم کوفه، که خود را "توّابین = توبه کنندگان" می
 شدند. 

در اوضاع و شرایطی که گفته شد، پس از مرگ یزید، مختار ثقفی، که مردی جاه طلب و مبارز     
یی کرد که بر خودِ او فرشتهبود، داعیۀ امارت و خلافت داشت و حتی در نزد بعضی ادعا می

آورد )به نقل از عقد الفرید، چاپ قاهره( توانست مردم ناراضی را با  آید و وحی میفرود می
بن حسین بیعت او را نپذیرفته بود، هایشان، دور خود گرد آورد. و چون علیحمایت از خواسته

پسر علی نمایندۀ محمد حنََفیّه،  را  امامت محمد حنفیّه خود  تبلیغ  با  ابیطالب خواند. وی  بن 
نزد  یی منشعب از مذهب شیعه، به نام کِیسانیّه یا مختاریه به وجود آورد و محمد حنفیّه هم  فرقه

 پیروانش به اوّلین "مهدی" موعود اسلام مبدّل شد. 
هایش بیشتر قاتلان حسین کار مختار بالا گرفت و به قیام منجر شد. مختار در اجرای وعده   

بن زیاد را شکست داد  اللّهبن علی را به دست آورد و کشت و در جنگی در حدود موصل عبید
و خود او را نیز کشت و از این راه بین شیعیان مقام و منزلتی یافت و به مدّت هیجده ماه بلاد  

 عراق و آذربایجان و ری و اصفهان و چند شهر دیگر تحت فرمان او در آمد.  
 

المعارف فارسی" و  تلخیص از: "تاریخ سیاسی اسلام"، "تاریخ طبری"، "زندگی امام زین العابدین"، "دایرة ۱
 "فرهنگ دهخدا". 

 93، صفحۀ ۲تاریخ اجتماعی ایران، جلد  ۲



کاپوی آزادی و   ایرانیان در ت

 159                                                                                                                               استقلال

اند که، "جنبش مختار اساساً جنبش شیعه بود، فریادی که قیام مختار بر خلاف آنچه نوشته    
، چنین نبود. این نظر فقط ظواهر (۱)خاست"برای انتقام حسین و اصحاب او از حلقوم ملت بر

 -کند و با عمق حادثه کاری ندارد. هر گروهی از شرکت کنندگان در قیام مختار  امر را بیان می
کردند.  های خود را دنبال میها و هدفخواست  -که جمعی از خوارج نیز در آن شرکت داشتند  

و شعار "انتقامجویی از قاتلین حسین" در ابتدای کار، نقش استفادۀ ابزاری از یک شعار برای  
بنی از موالی )ایرانیان  جلب دشمنان  امیه را داشت. بیشترین کسانی که دور مختار گرد آمدند 

اسیر( بودند. این گروه جزو وفادارترین و پابرجاترین یاران مختار بودند و تا پایان کار نیز او را 
 ترک نکردند.  

به شهادت اسناد تاریخی، آنها که مختار را پیش انداختند و آن جنبش بزرگ را در عراق پدید      
می که  بودند  ایرانیانی  اصل  در  ولی  حسین،  شیعیان  و  طرفداران  ظاهر  به  خواستند  آوردند، 

بن حسین، امام چهارم شیعیان، نه دانستند که علیفرمانروایی عرب را براندازند. زیرا همه می
فقط از مختار تبرّا جسته، بلکه در مسجد پیامبر در حضور عامّ به مختار ناسزا گفته و اعلام کرده  
که مختار تمایل به خاندان رسول را وسیلۀ جلب مردم قرار داده است. لکن نه لعن و طعن علی

کند و نه  بن حسین و نارضایی او از اینکه مختار به نام دفاع از خاندان رسول دعوت به قیام می
نکوهش و بد گویی شیعیان از مختار، ایرانیانی را که به عنوان موالی در قشون مختار شرکت 
کرده و دست به قیام زده بودند، از ادامۀ مبارزه و جنگ باز نداشت. مختار موالی را مثل "سادات  

شد(  عرب" بر اسب نشاند و با اعراب در اعطای فیء )غنیمت و خرجی که از دشمن گرفته می
کنند و به دشمن دید اشراف و سادات بر وی خدعه میهمسان و برابر کرد و بسا که وقتی می

بخشید. وی ایرانیان را به خود نزدیک ساخت و برای  پیوندند، اموال آنها را به موالی آنها میمی
ار آنها و فرزندانشان عطاها و مستمری مقرر داشت و آنان را در مجالس خویش جای داد. مخت 

امیه خشم و کینه داشتند و یاران دیگرش نسبت به بنی  ۀ ا بر کشید چرا که آنها بیش از همموالی ر
 از اینرو در مبارزه و جنگ پیگیرتر بودند.  

 
 337، صفحۀ ۱تاریخ ادبی ایران، ادوارد براون، جلد  ۱



ایرانیان در                                                                                                                                 ۱6۰

کاپوی آزادی و استقلال  ت

   

که بیست امیه و عربان یافتند. چناندر قیام مختار ایرانیان فرصت مناسبی جهت خروج بر بنی    
هجری دعوت مختار  ۶۴زیستند، در سال در کوفه می  (۱) هزار تن از آنان که به نام حَمرا و دیلم

 امیه قیام نمود اجابت کردند.      را که بر ضد بنی
امّا توجه و اعتماد مختار به موالی، نهضت مختار را در نظر اشراف و سادات عرب، نه تنها     

امیه، بلکه نهضتی بر ضد عرب جلوه گر ساخت. لذا از وی روی بر تافتند و نهضتی بر ضد بنی
امیه موقتا کنار گذاشتند و سپاهی عظیم  استند. آنان اختلافات خود را با بنیه با او برخ به مقابل

هجری از   ۶8به سرداری مُصعَب و مُهلَّب بسیج کرده به جنگ مختار فرستادند. مختار در سال  
مصعب شکست خورد و به قتل رسید و از لشکریان او قریب هفت، هشت هزار نفر اسیر شدند  

س از شکست مختار، مصعب که غالب ایشان ایرانی بودند و همه از دم تیغ مصعب گذشتند. پ
ا بر موالی باز گذشت. وی در کشتن موالی و مخالفان چندان افراط کرد که او را دست اعراب ر

 (۲) "جَزّار" )قصاب( خواندند.
گرچه نهضت مختار و یارانش شکست خورد، امّا هواداری و آزاد سازی و بر کشیدن موالی    

بهانۀ  ایرانیان  آن  در سایه  زیرا  بود.  اسیر  ایرانیان  برای  پربهایی  و  بزرگ  توسط مختار، درس 
 امیه را به دست آوردند و آنرا ادامه دادند.     زورآزمایی و مجال انتقام جویی از بنی

نهضت شعوبیّه جنبشی بود ملّی و سیاسی که توسط  
نخبگان ایرانی و به یاری طبقات محروم سازمان داده  

ب مبارزه  به  دین  حربۀ  با  تا  و    اشد  عرب  اشغالگران 
سیادت بی دلیل آنها برخیزند. گرچه سازماندهی این  
آن   مسلم  قدر  ولی  نیست،  روشن  درستی  به  جنبش 
است که "افراد و یا اعضای آن در سراسر کشور به اشکال مختلف مثل گرد آمدن در مجالس و 

و جشن محلّی  مهمانیمحافل  و  پیکها  فرستادن  و  به  های خصوصی  محلّی  از محفل  هایی 
محفل محلّی شهر یا مرز دیگر با هم ارتباط و تشکل داشتند و با وسایل و اقدامات گوناگون 

 
  -دیلم، نام قدیم مردم بومی قسمت کوهستانی ولایت گیلان که به سلحشوری و چالاکی معروف بوده اند ۱

  - اند حَمرا، مؤنث کلمه احمر به معنای سرخ است. امّا ظاهراً اعراب این کلمه را به مفهوم بیگانه نیز به کاربرده
 ۱۴۰، عبدالرفیع حقیقت، صفحۀ ۱های ملی ایران، جلد تاریخ نهضت 

 3۲، صفحۀ ۲تاریخ مردم ایران، دکتر عبدالحسین زرّین کوب، جلد  ۲

نهضت شعوبیه و جنبش 
ملی ایرانیان علیه خلافت  

 امیهّ    بنی



کاپوی آزادی و   ایرانیان در ت

 161                                                                                                                               استقلال

های  کردند و بهر نوع جنبش مردم، در جهت رسیدن به استقلال و هدفهدفی واحد را پی می
 (۱) رساندند."ملّی، مدیریت و نیروی مادی می

می    درستی  به  بآنها  فقط  که  مکان   ا دانستند  و  زمان  شرایط  در  اشکالی که  به  سازماندهی 
آرمانی وحدت عمل می با داشتن سازمان منسجم سیاسی، وحدت  توان در  میسّراست، یعنی 

به پیدا    -برابر قدرت حاکم مبارزه کرد و پیروز شد. از اینرو "از صدراسلام، همان زمان عمر  
های صاحب مقام ایرانی که در مدینه به  ای از شخصیتشدن رابطه و اتّحادی پنهانی میان عده

دست ابو لؤلؤ بنای حزب شعوبیه گذاشته شد و قتل عمر به  نخستین پی  -زیستند  اسارت می
از جمله هرمزانئ)فیروز( نخستین توط آن چند تن  از  باشد. گرچه پس  آن توانست   ۀ سیاسی 

لزوم هرچه   ولی ثمرات کشتن عمر  به تقاص خون خلیفه کشته شدند،  ایرانی  سردار معروف 
 های ایرانی را آشکار ساخت.    بیشتر تشکّل شخصیت

های آغازین پنهانی که بعداً به حزب شعوبیه مبدّل گشت به تلافی کشته شدن هرمزان سازمان   
زمان  در  ایران  به  اعراب  یورش  به سبب  و همچنین  تقاص خون عمر  به  دیگر  ایرانی  و چند 

"بطوریکه از   (۲) ند."ارها پروهای ایرانیان کاشت و سپس طی قرنخلافت او کینۀ عمر را در دل 
امیه یی که به نظرات معترضانه به عنوان مخالفان بنیآید، نخستین جامعهامیه بر میمنابع زمان بنی

سر برداشتند، "اهل تسویّه" نام داشتند که این نماد، خود صورت آشکار حزب مخفی شعوبیه را 
امیه اوّلین تشکل وافی  رسد نهضت شعوبیه پس از بر سر کار آمدن بنیداد ... به نظر مینشان می

دیگر  و  مختار  در خروج  ایرانیان  وسیع  چه شرکت  بود.  پیدا کرده  به صورت حزب  را  خود 

 
 ۵۰و  ۴9، صفحات ۱3۵9های ملی و اسلامی در ایران، غلامرضا انصاف پور، تهران روند نهضت  ۱
 ۵۲همان، صفحۀ  ۲



ایرانیان در                                                                                                                                 ۱6۲

کاپوی آزادی و استقلال  ت

   

زیدنهضت با  آنها  نمایندگان  یا  بزرگان  و مذاکرات مشروط  در سراسر کشور  بن های خوارج 
  (۲) تواند دلیل بر وجود فعّال سازمان زیر زمینی آن باشد."برای قیام، می (۱)علی

"لفظ "شعوبیه" را سه مورد استعمال است: یکی "اهل تسویّه" که همۀ طوایف اُمم را در داشتن    
مَساوی ]بدی و  مُساوی میمحَاسن  و  برابر  و ها[  نژاد عرب  ... دیگر کسانی که دشمن  دانند 

معتقد به تفضیل ]برتری[ عجم بر عرب هستند و دیگر مطلق کسانی که به فضیلت عرب بر 
   (3) سایر اُمم معتقد نیستند، و این معنی جامع کلی در مفهوم سابق است."

برترانگاری اعراب و در  شد برای رسوا کردنِ خود  "نهضت شعوبیه که هنوز "تسویه" نامیده می   
امیه و جلب مسلمانان عرب و غیرعرب به طرف خود، به تعلیمات دین اسلام هم کوبیدن بنی

گفتند:  "دین مبین اسلام هیچ ملتّی را بر ملّت دیگر ذاتاً فضیلت ننهاده و  کردند و میتکیه می
مایۀ فضیلت و کرامت آنها را تنها تقوا و پرهیزگاری شمرده است = "انّ اکرمکم عندالله اتقیکم". 

گوید: "اَلاعرابُ اَشدُّ کفراً و نفاقاً و اجَدَرُالاّ یَعلمو حُدودَ  سورۀ البراءة که می  97آنها به استناد آیۀ  
ما انَزَل الله علی رسولهِ و الله علیم"؛ عربان در کفر و نفاق سخت ترند و سزاوارترند که حدود  

گفتند: اعراب از هر قوم در کفر و نفاق شدید  دانند ...، میآنچه را خدا بر رسولش نازل کرده ن
ترند. قرآن در جای دیگر این قوم را به نفاق و دروغ وصف کرده و گفته: "قَالَتِ الْاَعْرَابُ آمنََّا قُل 

ار ایمان لَّمْ توُْمنُِوا وَلکَِن قُولُوا اَسْلمَنَْا وَلَمَّا يَدخُْلِ الْاِيمَانُ فِي قُلُوبِکُمْ ..."= اعراب در ظاهر اظه 
 ۱3های آنها جایگزین نشده است". حجرات آیۀ کنند، ولی ایمان در دل می

 
اثنا عشری، زمانی پس  بن علی پسر زین العابدین، امام چهارم شیعیان و برادر محمّد باقر امام پنجم شیعه  "زید ۱

  ۱۲۰هایی از شیعه و موالی و خوارج گرد او فراهم آمدند )امیه قیام کرد و گروهاز مختار علیه خلافت بنی
هجری(. از گروه پانزده هزار نفری که به وی بیعت کردند، بیشترشان ایرانی بودند. این قیام نه فقط در کوفه و  
بصره و مداین و موصل و واسط طرفدارانی یافت، بلکه در خراسان و گرگان و ری نیز مورد توجه قرار گرفت.  

کنندگان ایرانی نمایندگانی پیش او فرستادند و از وی خواستند که از شیخین )ابوبکر و عمر( مبراّ کند تا در  بیعت 
هایشان از عمر و پسرش آکنده بود، این بشنیدند کنار او بجنگند. زید ابن در خواست را نپذیرفت. ایرانیان که دل

  -و کار بر مراد ندیدند، از دور او پراکنده شدند و زید شکست خورد و کشته شد. هواداران زید به نام زیدیه 
معروفند. داعیان زیدی علوی، در طول زمان از شرّ خلفا به طبرستان و    -ای منشعب از مذهب شیعه شاخه

های ملی و اسلامی در ایران"، زیدیه هم اکنون مذهب رسمی  تلخیص از "نهضت  - های البرز پناهنده شدند. کوه
 المعارف فارسی یمن است. "زیدیه در اصول اعتقادات معتزله را داشته اند")به فصل معتزله رجوع شود(. دایرة

 ۵۲،، صفحۀ ۱3۵9های ملی و اسلامی در ایران، غلامرضا انصاف پور، تهران روند نهضت  ۲
 ۱3۱۴، استاد جلال همایی ۱۲مجله مهر، شماره  3



کاپوی آزادی و   ایرانیان در ت

 163                                                                                                                               استقلال

سر انجام شعوبیه با تکیه به این حدیث نبوی: "لیس لعربی علی عجمی فضل الا بالتقوی" =    
پرهیز گاری"؛ در برابر تعصّب ملّی و نژادی    هعرب بر عجم برتری و رجحانی ندارد مگر از را

تاریخ نوشتۀ  به  علم کردند.  قد  و  اعراب  موالی، کشاورزان  را  مبارزه  این  دشوار  بار  نویسان، 
وران، بر دوش داشتند. در این باره "ابن قتیبه ]مورخ و نویسنده و لغوی مسلمان معروف به پیشه

می است،  شعوبیه  نهضت  جدیّ  مخالف  را دینوری[ که  شعوبیه کسی  میان  در  "من  گوید: 
ورزند، تر از اواسط و اراذل مردمان ندیدم. این دسته از مردم به عرب سخت دشمنی میمتعصب

 ( ۱)ها نمی گردند."بزرگان و دانایانِ! عجم و مردمان دیندار! گرد اینگونه تعصبامّا اشراف و 
نهضت شعوبیه نه فقط از هر گونه نهضت اجتمایی مثل خوارج، علویان و سیاه جامگان و      

سرخ جامگان و همچنین از هر گونه نهضت فکری که بنیاد فرهنگ ایرانی بر ضد تسلط سیاسی  
کرد؛ بلکه در بالابردن مقام و به قدرت رساندن مردان لایق و مقتدر خارجی داشت، حمایت می

پیرامون شعوبیه می در  بحث  استاد جلال همایی ضمن  بود.  نیز کوشا  در  ایرانی   ..." نویسد: 
استیلای عرب بر ایران همۀ شؤون ایرانیان بر باد رفت و تنها به این خرسند و خشنود بودند که 
قانونی جدید مبتنی بر حرّیت و مواسات ]به همدیگر یاری رساندن[ و برادری میان آنها و سایر 

رقرار خواهد ماند. ولی فرمانروایان ستمکار عرب بساط مذهب را برچیدند و ملل، حاکم و ب
قوانین دین را زیر پا گذشتند و از این جهت مسلمانان را نه تنها از عرب که از اصل دین اسلام 

بدین ترتیب، "از   (۲)بیزار کردند ... و ایرانیان را به قیام و نهضت بر ضد عرب وادار ساختند."
های گوناگون به خود گرفت و در هر  اواخر عهد اموی قیام ایرانیان بر ضد عرب صورت نهضت

گر گشت. نخست به صورت "ادبی" و سپس به شکل "سیاسی" و زمان به شکل خاصّی جلوه
 (3) بالاخره به صورت "علمی" ظاهر گشت و منظور برانداختن دولت و سیادت عرب بود."

که گفته شد، "اوّلین جنبش ایرانیان به مخالفت عرب به شکل ادبی در آمد و ادبای ایرانی  چنان    
در آثار خود مفاخرت بر جنس عرب را شروع کردند". "آنان به درستی دریافته بودند که شکست 
یک ملّت تنها به ساقط شدن و از هم پاشیدن نیروی نظامی آن نیست؛ بلکه شکست واقعی در  

های فرهنگی آن ملّت است. ]از اینرو[، علاوه بر سازماندهی اعضا و نفوذ در رزشنابود شدن ا

 
  ۱۲۴، مرتضی راوندی، صفحۀ ۲تاریخ اجتماعی ایران، جلد  ۱
 ۱3۱3، خرداد ماه ۱مجله مهر، سال دوم، شماره  ۲
 ۱3۱3، مرداد ماه 3همان، سال دوم، شماره  3



ایرانیان در                                                                                                                                 ۱64

کاپوی آزادی و استقلال  ت

   

های فکری به زبان عربی و آداب و های دولتی، شروع به ترویج آثار تاریخی و پدیدهدستگاه
های ایرانی کردند، تا نوبت به رکن مهمّ فرهنگی دیگر، های ملّی و یادگارهای سنّتی و آئینمنش

یعنی اعتلاء مجددّ بخشیدن به زبان فارسی نیز برسد، چرا که در آن دوران نوشتن به زبان فارسی  
  (۱) گرفت."شد و نویسنده تحت پیگرد قرار میگناه شمرده می

های آنها "سبب شد که مردم ناراضی و کلّیه کسانی که از تازیان زیان  نهضت "تسویه" و آموزش    
عرب و موالی دستاویزی برای  های ناراضی غیردیده بودند و از آنها تنفّر داشتند، به ویژه ملت

 امیه بر خیزند". ابراز عقاید خود پیدا کنند و به مخالفت با دولت بنی
"حزب شعوبیه با وارد شدن به چنین موقعیت مطلوب و درک شرایط مساعد برای برپا کردن    

امیّه علاوه بر شهرت "اهل تسویه"، شاید به تجدید سازمان به نام "اهل تفضیل" نهضت ضد بنی
امیه گشودند. "اهل تفضیل" که از قالب "اهل  نیز معروف شدند و آشکارا زبان به طعن و لعن بنی

ای از قرآن از سورۀ حجرات، "يَا اَيُّهَا النَّاسُ اِنَّا  تسویه" قدم بیرون نهاده بودند و به تشبّث به آیه
كُمْ اِنَّ اللَّهَ عَلِيمٌ  خَلَقنَْاكُم مِّن ذَكَرٍ وَاُنثَى وجََعَلنَْاكُمْ شُعوُبًا وقََبَائِلَ لِتَعَارفَُوا اِنَّ اَكْرمََکُمْ عنِدَ اللَّهِ اَتْقَا 

ها کردیم تا به و قبیله  (۲) ها يرٌ" )ای مردم! ما شما را از زن و مرد بیافریدیم، و شما را شَعبخبَِ
یکدیگر آشنا بشوید. بیگمان گرامی ترین شما نزد خدا پرهیزکارترین شماست( که در آن "شعوباً"  
مقدم بر کلمۀ "قبایل" آمده، گفتند: "خداوند با مقدم شمردن شعوب یعنی مردم متمدّن به قبایل 

گاری اعراب را مخالف  چادرنشین، ایرانیان را برتر از اعراب خوانده است. بدین شیوه خودبرتران
م از این دایره فراتر نهاده، نه گا نص اسلام و قرآن اعلام کرده، آن را مردود شمردند. "و حتی  

های دیگر نسبت به آنان تفضیل فقط ادعای برتری اعراب را به سخره گرفتند بلکه برای ملت
" و نسبت ترند. "شعارساختن کلمۀ "شعوبقایل شدند و گفتند اعراب از هر قوم بدوی پست

عرب، این حزب را منسوب به شعوب و معروف دادن آن به ملت ایران و دیگر ملل متمدّن غیر
 ( 3)به شعوبیه یا شعوبی ساخت."

 
 ۶3های ملی و اسلامی در ایران، صفحۀ روند نهضت  ۱
قبایلی چند منشعب گردد... مفهوم این کلمه از الفاظ قبیله  "شعَب جمعش شُعوب به معنی قبیلۀ بزرگ که از آن   ۲

 و طایفه و عشیره از حیث مفهوم لغوی وسیع ترو شمولش بیشتر است". فرهنگ معین 
 ۵۴و  ۵3های ملی و اسلامی در ایران، صفحات روند نهضت  3



کاپوی آزادی و   ایرانیان در ت

 165                                                                                                                               استقلال

عبّاس است و در عهد  بنی"کلمه شعوبیه و نامیدن جمعیتی خاص بدین نام، از مصطلحات عهدِ  
امیه اگرچه این فکر بوسیلۀ دستۀ معینی پدید آمده بود ولی هنوز نام "شعوبیه" بر آنان اطلاق بنی
 (۱) شد."نمی

و     عرب  جنس  میان  بودن[  ]مساوی  تسویه  نخستین،  پیمود،  مرحله  سه  شعوبیه  "دعوت 
قدمی  غیر پیشرفت کردند  مرحله  این  در  و چون  فقط  عرب،  مرحله  دومین  و  گذاردند  بالاتر 

هم  این مقصود  در  و چون  تفضیل[  ]اهل  را شروع کردند  با جنس عرب  و دشمنی  ضدیت 
پیشرفت حاصل کردند قدم بمرحلۀ سوّم نهادند یعنی به جنس عرب و هر چه منسوب بدوست 

 (۲) "حتی دین اسلام مخالفت کردند و بالمرّه دشمن عرب و عربی به تمام معنی گردیدند.
نژاد خویش و تحقیر سایر ملل و اقوام به هر       نظر به اینکه "عرب برای اثبات فضیلت ذاتیِ 

یی که ممکن بود متشبث گردید و چون دستش از حقایق کوتاه ماند، به جعل و اختلاق وسیله
ها ساخت و احادیث و ها و تاریخ]دروغ بافتن[ و تزویر و دروغ پرداخت، در این زمینه حکایت

مأثوره احادیث  داخل  وضع کرده  دسَِ   (3) اخباری  نتیجۀ  در  و  کرد  ]پنهان کردن[   قلمداد 
 موضوعات در مأثورات حقیقی، وثوق و اطمینان به اخبار دینی و تاریخی را بکلّی سلب نمود.

خواستند در هیچ مرحله از عرب عقب بمانند، مقابله به مثل کرده دست به شعوبیه هم که نمی   
جعل قِصصَ و اخبار بردند. اتفاقاً بسیاری از آنها جزو بزرگان و ائمه ادب و تاریخ و حدیث 

های آنها را بیشتر مردم قبول کرده مطابق حق و بودند که اقوال آنها مقبول و مُتبَعِّ بود و گفته
 شمردند". حقیقت می

شعوبیه که در تمام امور و همۀ شعب علوم و فنون و معارف اسلامی دست داشتند عقاید     
باطنی خود را در آثار خویش باقی گذاردند، "بعلاوه، هر آنچه دربارۀ مطاعن عرب و محاسن 

ها احادیث و اخبار در فضیلت خود  عجم بود بیرون آورده منتشر ساختند و همانطور که عرب
 (4) ساخته بودند، شعوبیه نیز چیزها ساخته در کتب تاریخ و حدیث داخل کردند."

 
 ۲7، صفحۀ ۱اللّه صفا، جلد تاریخ ادبیات در ایران، دکتر ذبیح ۱
 ۱3۱۴، استاد جلال همایی، ۱۲مجله مهر، سال دوم ، شماره  ۲
 های دیرین از شخصی به شخص دیگر رسیده باشد.  حدیث مأثور= یعنی دعا یا حدیثی که از زمان 3
 سال سوّم، استاد جلال همایی   3سال دوّم، شماره  3سال سوّم، شماره  ۲های مجله مهر، شماره 4



ایرانیان در                                                                                                                                 ۱66

کاپوی آزادی و استقلال  ت

   

نتیجه این غوغا اینکه در اخبار و احادیث راست و دروغ به هم آمیخته شد و از این رهگذر     
ها  یی که به تاریخ و دین اسلام و علوم و ادبیات وارد شده باشد گناهش به گردن عربهر لطمه

های جعلی: "فارسی منفورترین زبان اینک دو نمونه از حدیث  (۱)امیه است."و حکومت شوم بنی
"وقتی خداوند خشمگین باشد، پیام خود را به عربی    -ها  ساختۀ عرب  -نزد خداوند است"  

 ساختۀ ایرانیان.  -کند" کند؛ وقتی خشنود باشد آن را به فارسی آشکار میآشکار می
های سیاسی و انقلابی ایرانیان و قیام ابومسلم اصفهانی معروف به خراسانی  "گرچه نهضت   

امیه و آل مروان خاتمه داد و لیکن سیادت و حکومت را بکلّی از دست عرب  به سلطنت بنی
 نگرفت. 

کن ساخت بزرگترین نهضت ایرانیان که بالاخره دولت و سیادت عرب را بکلّی منقرض و ریشه
نهضت شعوبیه بود که از اوایل قرن دوم هجری بلکه پیش از آن شروع و دنبالۀ آن تا سدۀ پنجم  

 (۲)هجری بلکه بعد از آن هم کشیده شد."
های پیشرفت حزب شعوبیه در قرن دوم و سوّم هجری از بین رفتن تعصب ترین نشانه"از مهم   

پنداشتند و همچنین خلفای عبّاسی نسبت به اعراب بود که هیچگاه خود را برتر از ایرانیان نمی
ایرانیان با بر سر کار آوردن وزیران و صاحب مقامان و بلند پایگان ایرانی، خلفا را تحت نفوذ  

    (3) کردند."خود گرفته کشورها را به رأی خویش اداره می
بدین ترتیب "مسلک "شعوبیه" تأثیر بزرگی در اوضاع سیاسی و اجتماعی عصر عباسیان کرد      

های مستقل ایرانی، چون صفاریان و سامانیان و دیلمیان و زیاریان و غیره و به تأسیس حکومت
شد، و تحول عظیمی در قلمرو متصرفّات عبّاسیان پدید آورد. دنبالۀ نهضت شعوبیه تا    منّجر

قرن ششم هجری کشیده شد و از آن به بعد حزب شعوبی در سایر احزاب مذهبی و سیاسی  
هجری   ۶۵۶مستهلک شد. بعضی معتقدند که سقوط بغداد و انقراض خلافت عبّاسی در سال  

 ( 4)رود."]نیز[ یکی از مظاهر این نهضت به شمار میخان به دست هولاکو

 
 همانجا ۱
 ۱3۱۴، استاد جلال همایی، خرداد ماه ۱مجله مهر، سال دوم ، شماره  ۲
 ۵۵های ملی و اسلامی در ایران، صفحۀ روند نهضت  3
 8،  7نهضت شعوبیه، دکتر ممتحن، صفحات  4



کاپوی آزادی و   ایرانیان در ت

 167                                                                                                                               استقلال

متأسفانه اکثر آثار شاعران و نویسندگان شعوبی از میان رفته و در دسترس نیست. "ولی از    
آنها یک اثر مهمّ و جاوید باقی ماند و آن عبارت بود از تحریک حسّ ملّی ایرانیان و بیدار کردن 

   (۱) آنان برای مفاخر و مقابله به قوم عرب و قیام برای تحصیل استقلال از دست رفته."
های سیاسی و نظامی که  در حقیقت ظهور مردان ملّت گرا و اسقلال طلب و پیدایش نهضت    

بنیاد حکومت جور و بیداد عرب را ویران ساخت، به آگاهی ملّی و سلاح عقیدتی نیاز داشت 
 که بنیانگذاران آن نهضت شعوبیه بودند. 

بنی خلافت  قرن  یک  و  طی  آنان  از  نارضایی  امیه 
کارگزاران ستمکارشان نه تنها در میان ایرانیان و دیگر  

عرب، بلکه در میان اعراب نیز افزونتر گشت  اقوام غیر
  بن علی، نوادۀ هایی را سبب شد. پس از قیام زیدو قیام
بن زید ]فرزند وی[، چند سال بعد در خراسان امام حسین، و کشته شدن او و یارانش، "یحیی

بن سیّار، والی اموی آنجا در جوزجانان شکست خورد و هـ.( و از لشکر نصر۱۲۵قیام کرد )
برای امویان   -هر چند کم اهمیّت    -کشته شد و قتل این پدر و پسر هر چند در ظاهر فتحی  

بن عبدالمطلب که برای اولاد عبّاس  -یی دیگر از شیعه  محسوب شد، نفعش تا حدیّ به دسته
هایی را رسید؛ چرا که با مرگ زید و یحیی عبّاسیان و طرفداران آنها، حریف -کرد فعالیت می

از سر راه خویش برداشته دیدند و که وجودشان می آنها را تجزیه کند،  توانست قوای نامرئی 
چون امام جعفر صادق )ع( و یاران آن حضرت هم به    -شته شدن زید و یحیی  بدینگونه با ک
تحریکاینگونه طرح و  نمیها علاقهها  نشان  فرقه  -دادند  یی  در اکثریت  متشکل شیعه  های 

شد واقع شدند و حتی گرفتن انتقام خون زید  اختیار دعوتی سریّ که بوسیلۀ عبّاسیان رهبری می
  (۲) و یحیی جزو برنامۀ آنها شد."

اندیشیدند  در این موقع ایرانیان نیز برای رهایی از سیادت عرب به یک تدبیر بزرگ سیاسی می    
هاشم حمایت کنند. "تمام آرزوی عجم پاره ساختن و امیه از بنیو آن اینکه جهت برانداختن بنی

های اتحّاد با دولت عرب بود. زیرا خلافت خالص عربی که از اسپانیا تا هند  گسیختن ریشه
کوشیدند  شان نموده بود. ایرانیان میفشرد و نزدیک به مرگبساطش گسترده بود، گلوی آنها را می

 
 ۲9، صفحۀ ۱اللّه صفا، جلد تاریخ ادبیات در ایران، دکتر ذبیح ۱
 38و   37، دکتر عبدالحسین زرّین کوب، صفحات ۲تاریخ مردم ایران، جلد  ۲

قیام ابومسلم خراسانی و  
 امیّه    سقوط خلافت بنی



ایرانیان در                                                                                                                                 ۱68

کاپوی آزادی و استقلال  ت

   

دارای استقلال داخلی بشوند، نخستین چیزی که اندیشه کردند این بود که خلافت اهل سنّت و 
جماعت را انکار کرده خود را یار و یاور اهل بیت پیغمبر، که حقّشان پایمال شده، جلوه دهند. 

توانست اصلاً و اساساً آنها  در این نهضت به مبادی اساسی و شرعی تکیه کردند که عرب نمی
بن ابیطالب را انکار کند. بدین وسیله تشیع در ایران به وجود آمد ... طبعاً تشیع آنها نسبت به علی

می ناشی  سیاسی  اغراض  از  غالباً  اولادش،  برابر و  در  مقاومت  آنها  مقصود  و  مقصد  و  شد 
 (۱)حکومت عربی بوده است ..."

هاشم هم عرب بودند و هم قرابت "ظاهر این امر صورتی بسیار خوش و زیبا داشت؛ زیرا بنی   
هاشم" در انظار مسلمانان داری از "بنییی بیشتر بود. طرفو نزدیکی آنها به پیغمبر از هر خانواده

رنگ حمایت از دین و مذهب داشت و مقصود ایرانیان این بود که خود را بر حسب ظاهر حامی  
خواستند که به دست خودشان  دین و پیغمبر نشان بدهند، ولی در باطن غرض دیگر داشتند: می

آنها باشد و به دلخواه آنان رفتار کند. مقصود نهایی   کسی را روی کار بیاورند که دست نشاندۀ
ایرانیان این بود که حکومت را از دست عرب انتزاع کنند و خود زمامدار امور دولت باشند. امّا  
عرب   همان جنس  از  را  اسلامی  پادشاه  و  خلیفه  که شخص  بودند  مجبور  وقت  اقتضای  به 

، و برای رسیدن به این مقصود طرفگیری از انتخاب نمایند و پشتیبان مسند خلافت وی باشند
هاشم را در نظر گرفتند. بدیهی است که چون خلیفۀ وقت دست نشانده و حفظ مسند سلطنت بنی

از هر حیث محتاج به وجود آنها گشت، قهراً زمام حکومت به دست آنها خواهد افتاد و برای  
پی و  بودند  نهانی جداً مشغول کار  نتیجه در  این  به  این غرض میرسیدن  گشتند که وسته گرد 

    (۲)حکومت اموی را خاتمه دهند و دولتی تازه موافق دلخواه خود تأسیس کنند."
امیه در عراق تشکیل شد که در اوایل قرن دوم هجری )قرن هشتم میلادی( یک گروه ضد بنی    

عبّاس از قبلیۀ قریش بودند و بنییی از طرفداران خاندان  مرکز آن در کوفه قرار داشت. اینان عده
نام محمد به  این گروه شخصی  نتیجۀ عبّاس عموی  بن عبّاسبن علیمؤسس  عبدالمطلب  بن 

 پیغمبر بود.  

 
،  ۱3۲۰ضمیمۀ کتاب "حاضرالعالم الاسلامی"، نوشتۀ امیرشکیب ارسلان، ترجمۀ احمد مهذّب، تهران  ۱

 ۲7۴و  ۲73صفحات 
 ، استاد جلال همایی 3مجله مهر، سال دوم ، شماره  ۲



کاپوی آزادی و   ایرانیان در ت

 169                                                                                                                               استقلال

بنی     "خلفای  اینکه  به  بود ]عموماً[ امیه جز عمرنظر  دادگر  و  دیندار  مردی  عبدالعزیز که  بن 
مردمی ستمگر و خونخوار بودند و حتی در دل اعتقادی به اسلام نداشتند و اگر بعضی از آنان 

کردند، فقط برای مردم فریبی بود، در زمان آنها اغراض نژادی و تجاوزات  رعایت ظاهر را می
عبّاس از عدم بنیدر چنین شرایطی بود که خانوادۀ    (۱) جهانگیرانه روی به شدت گذاشت ..."

رضایت مردم، چه در میان اعراب و چه در بین ملل مغلوب بویژه ایرانیان، استفادۀ فراوان کردند  
 ی مخفی خود را گسترش دادند.هاسازمانو 
زیست شراة بلوک بَلقای شام می  ۀاز ناحی  هعلی در سال صدم هجری که در حمیم  بن"محمد   

هاشم که دعوی امامت   بن محمد حنََفیّه، نوۀ حضرت علی ملاقات کرد. ابوعبداللّهبا ابو هاشم  
برسد، به همین جهت طرفداران اللّه  بن عبدکرد وصیت نمود که پس از او امامت به محمدمی

بن عبّاس بیعت کردند و از آن تاریخ دعوت  عبداللّهبن  بن علیامامت ابو هاشم پس از او به محمد
بن عبّاس صورت شرعی و روحانی به خود گرفت. عبّاسیان به این بهانه که اولاد علیبنیامامت 

و از   ند شت ااند، بنای دعوت و پیشرفت را گذنظر کردهابیطالب از حق خود به نفع آنان صرفِ
        (۲)محبوبیت آل علی به سود خود استفاده کردند."

به اطراف بلاد اسلامی فرستاد و دوازده نقیب )پیشوا و رئیس( برگزید    بن علی داعیانی"محمد   
و از سوی خود به نواحی مختلف گسیل داشت. اعمال داعیان عبّاسی از طرف این نقیبان و 

 ( 3)شد."همچنین مجلسی مرکب از هفتاد تن از شیوخ جزء، رهبری می
شدند غالباً جامۀ بازرگانان و سوداگران بر تن داشتند  ها فرستاده میداعیانی که به شهرها و دیه    

 کردند. و مردم را پنهانی دعوت به پیروی از "آل محمد" می
"برای عبّاسیان که طالب خلافت بودند اینکه هواداران آنها تا چه حدّ به آیین مسلمانی اعتقاد     

یی از مزدکی، شعوبی، شیعه و غیره که به سوی  و ایمان دارند اهمیتی نداشت. لذا دست هر فرقه
گفتند  خود همداستان نمایند، می  ا آنها به منظور اینکه شیعیان را ب فشردند ...  شد میآنها دراز می

 
 ۱38تاریخ ایران زمین، دکتر محمّد جواد مشکور، صفحۀ  ۱
 ۱39تاریخ ایران زمین، دکتر محمّد جواد مشکور، صفحۀ  ۲
 همان 3



ایرانیان در                                                                                                                                 ۱7۰

کاپوی آزادی و استقلال  ت

   

ترین دشمنان  سختخلیفه بایستی وابسته به خاندان پیغمبر باشد نه خاندان ابوسفیان که از سر
      (۱)خانواده باید به خلافت برسد."پیغمبر بود. ولی صراحتا نمی گفتند که کدامیک از اعضای این  

می    وعده  مردم  به  مالیاتعبّاسیان  میزان  از  بیفتد  ما  دست  به  امور  زمام  اگر  که  ها  دادند 
بریم، مأموران ناصالح و غارتگر را از کار  کاهیم، اصول بیگاری و یا کار اجباری را از بین میمی

از حقوق سیاسی بهرهکوشیم تا  کنیم و میبرکنار می ادارۀ کشور خود  ایرانیان  مند شوند و در 
 شرکت جویند. 

عبّاس نضجی گرفت ایرانیان به سرعتی عجیب متوجه بنیهاشم و  از اینرو، همینکه دعوت بنی   
از شر   از کوفه و بصره گرفته تا اقصی نقاط خراسان  بنیآن دعوت شدند و برای رهایی  امیّه 

شروع به جمع آوری پیروانی برای آل عبّاس و آل ابوطالب کردند. این دعوت در خراسان بیش  
امیه نیز نمایندگان خود را نزد امام محمداز جاهای دیگر به کامیابی گرایید و مخالفان ایرانی بنی

بن علی فرستادند و او را امام و پیشوای خود خواندند و با او بیعت کرده دست وفاداری دادند  
ان  تا بوسیلۀ او بنیان ظلم اموی و قسم یاد کردند که در پیشرفت مقاصد وی سعی و کوشش کنند  

متوجّه    کردند چونامیه عاقلانه تر رفتار میعبّاس هم که در سیاست از بنیبنیریشه کن شود.  
بودند در تبلیغات مذهبی خود جانب ایرانیان را گرفتند. لذا    هدینقطه ضعف سیاست اموی گرد 

بن علی به پیشنهاد نمایندگان ایرانی پاسخ موافق داد و گفت: امروز، روز تحقّق آرزوهای  محمد
های خود را ماست. بروید و مردم را با حزم و احتیاط بسیار نزد خود بخوانید و حقایق و نقشه

محمد کنید.  آشکار  آنها  خود  بر  جانشین  را  امام  ابراهیم  خویش  فرزند  مرگ  بهنگام  علی  بن 
بن ماهان، این مرد ایرانی که به ساخت. در ایران، رهبر این نهضت بازرگانی بود متول بنام بُکیر

عده داشت،  آشنایی کافی  ایران  اجتمایی  و  مناطق اوضاع سیاسی  به  را  همفکران خود  از  ای 
 طفه انقلاب آمده بودند گسیل داشت. شرقی، که از هر جهت برای رشد ن

داعیان و مبلّغین در لباس بازرگانی در خراسان و ماوراءالنهر پراکنده شدند و خود را فرستادۀ     
بن ماهان به دست عمال خلیفه افتاد و زندانی  هـ. بکُیر۱۲۶بن علی معرفی کردند. در سال  محمد

بن ماهان در زندان با جوان ایرانی به نام ابومسلم آشنا شد، عقل و تدبیر او را پسندید  شد. بکیر

 
و   ۱78تاریخ ایران از زمان باستان تا امروز، پتروشفسکی وهمکاران، ترجمه کیخسرو کشاورزی، صفحات  ۱

۱88 



کاپوی آزادی و   ایرانیان در ت

 171                                                                                                                               استقلال

بن محمد، که پیشوای  بن علی، یعنی ابراهیمو پس از آزادی از زندان وی را به جانشین محمد
عبّاسیان بود، معرفی کرد. پس از چندی امام ابومسلم را نزد خویش خواند و وی را روانه خراسان 

 کرد تا مقدمات قیام را فراهم نموده آن را رهبری کند. 
بکُیر در بازگشت از سفر خراسان وفات یافت و ادامه کارهایش را به موجب وصیتی به یک      

 واگذر کرد.      (۱) تن از موالی کوفه به نام ابو سلمۀ خَلاّل 
بنی    برانداختن  برای  ایران  بزرگان  و  اگر نهضت شعوبیه  بنیروشن است که  از  و امیه  هاشم 

کردند، برای آن بود  عبّاس از علویان حمایت میبنیسپس برای ریشه کن کردن قدرت خلفای  
مند به دین و خاندان پیغمبر نشان دهند، ثانیا کسی را هم که به خلافت یا  که اولاً خود را علاقه

رسانند فقط پیشوای دینی باشد نه رهبر حکومت، تا خود بتوانند فارغ از سلطۀ عرب  امامت می
 حکومت کنند. 

دیار نیاکان   -ها بود. خراسان و عراق  ها و نارضایی"روزگار جوانی ابومسلم، روزگار آشوب   
بنی  -او   عمال  دست  و  از  هموطنان  تازیان   ... بود  پریشانی گشته  و  ویرانی  دستخوش  امیه 
را چنان میهم آزاد کردۀ خویش مینژادان وی  بندگآن  به  اینان در نگریدند که گویی  و  نگرند 

شدند. جویی همراه میگیرودار نومیدی و واماندگی خویش هر روز به بوی رهایی با هر حادثه
تازههر روز در عراق و خراسان و دیگر جای به وجود میها فرقۀ  آغاز  یی  آمد و دعوت نوی 

بود روی به افول داشت.  هها که میانشان پدید آمدگشت ... دولت مروانیان بر اثر دو دستگیمی
آمدند و یا خود پدید آمده بودند، جز به  ها که در این روزها پدید میب و همۀ فرقههمۀ احزا

 یی نداشتند. دست آوردن خلافت و یا رهایی از قید آن اندیشه
در چنین روزگاری بود که ابومسلم، هنگامی که هنوز جوانی نو رسیده بود، به زندان افتاد. گناه      

او چه بود؟ به درستی دانسته نیست. لکن هم در این زندان بود که با یاران ابراهیم امام، باز مانده  
آور و بزرگ خاندان عبّاسیان آشنایی یافت و چون از زندان بر آمد به شام رفت و به یاران او نام

پیوست. ابراهیم امام او را در خور اعتماد یافت و چون دید زبانی سخنگوی و دلی بی پروا دارد، 
او را که نوزده سال بیش نداشت جهت کمک به نشر دعوت عبّاسیان به خراسان فرستاد. حتی  

 
عبّاس در آن شهر  زیست و داعی بنیازمردم ایران )از موالی( و مردی توانگر بود که در کوفه می ابو سلمۀ خَلاّل ۱

عبّاس صرف کرد و بدین منظور به خراسان رفت و ابومسلم در این  بود. وی اموال بسیار برای تاسیس خلافت بنی
 قصد تابع او بود. 



ایرانیان در                                                                                                                                 ۱7۲

کاپوی آزادی و استقلال  ت

   

کسی را زنده نگذارد و   (۱)به او توصیه کرد که از اختلاف اعراب بهره جوید. از اعراب مُضَریّ
دهد  اگر دست دهد هر کس را که در خرسان به تازی سخن گوید بکشد. این توصیۀ امام نشان می

    (۲)که در آن زمان وجود اعراب در خراسان تا چه حدّ مایۀ نارضایی موالی بوده است."
که وزیر آل محمد    با این اندیشه و دستور بود که ابومسلم به خراسان رفت و به ابو سلمۀ خَلاّل    

 شد.عبّاس و تأسیس دولت آنان بود، معرفی میبنیشد و در خراسان در کار دعوت  خوانده می
بن کثیر بود. امّا، وی "با  وقتی ابومسلم به خراسان آمد، در آنجا کار دعوت به دست سلیمان   

مانندی که در توطئه و وجود جوانی و کم تجربگی توانست به نیروی تدبیر و فهم با مهارت کم
یی قابل ملاحظه دهد. از پدید آمدن اختلافات بین اعراب  پنهانکاری داشت دعوت را توسعه

های رایج در شام بود به نفع نهضت استفاده کند و حتی پشتیبانی  خراسان که انعکاس عصبیّت
فرقه علاقۀ  جدیّ، و  قیام  یک  اجرای  و  طرح  برای  هم  را  دینان  خرّم  بقایای  و  زرتشتی  های 

       (3)پیگیرومنسجم جلب نماید."
شناختند و فقط به امید رهایی از ستم و بیداد حاکم بود که از مردم خراسان عبّاسیان را نمی   

بنی و پشتیبانی میدعوتگران ضد  پیشهامیه پیروی  از  ابومسلم همه  یاران  وران و مردم کردند. 
شدند. زحمتکش بودند و شورشیان، از زرتشتیان، خرّم دینان، روستاییان و بردگان تشکیل می

 امیه سلاح بدست گرفته بودند.جنگیدند، بلکه به امید نجات از ظلم بنیاینان بخاطر عبّاسیان نمی
هاشم که نام امام خاصّی را ذکر کند، به یکی از بنی"ابومسلم نخست مردم خراسان را بی آن   

می آن  دعوت  در  را  دعوت  این گونه  محمد(  کرد.  آل  من  )الرضّا  "رضا"  به  دعوت  زمان، 
هاشم همگان بر او اتّفاق کردند، همداستان کردند که با هر یک از بنیخواندند. مردم بیعت میمی

نامۀ مجعولی که ابومسلم برای  نویسند در نَسَبباشند. در این مورد نکتۀ جالبی به نظر میرسد. می
خواند. یکی از می  عبداللّهبن  خود ساخته بود خویشتن را از خاندان عبّاسی و از فرزندان سلیط

نامه را گناهانی که منصور برای قتل ابومسلم بهانۀ خویش کرد همین نسب نامه بود. این نسب
ابومسلم برای چه ساخته بود؟ شاید برای آن که اگر فرصتی به دست آید راه رسیدن به خلافت 

 
کردند و همواره در کشاکش و  مُضَرّیه و یَمانیهّ و ربیعه و قحطان اقوامی از اعراب که در خراسان زندگی می ۱

 ستیز بودند.
 به تلخیص.   ۴۰3و  ۴۰۲تاریخ ایران بعد از اسلام، دکترعبدالحسین زرین کوب، صفحات  ۲
  ۲۴، دکتر عبدالحسین زرّین کوب، صفحۀ ۲روزگاران جلد  3



کاپوی آزادی و   ایرانیان در ت

 173                                                                                                                               استقلال

توان تصوّر کرد که سردار سیاه جامگان، در حالی که نسب خود  برای او مسدود نباشد. آیا نمی
رسانیده است با این گونه دعوت نهانی، دعوت به "رضا"، برای پیشرفت می  عبداللّهبن  را به سلیط

کوشیده است؟ دور نیست که ابومسلم برای انتقام از عرب و احیای حکومت کار خویش می
دیده است که حکومت را به نام خلافت به دست آورد. به همین جهت بود که ایران، بهتر آن می

منصور، خلیفۀ زیرک و هوشیار عبّاسی، حتی قبل ازآن که به خلافت برسد، از این جاه طلبی 
     (۱) نمود."ابومسلم نگران بود و همواره درهلاکت او سعی می

این باره "پروفسور کانپوری" تاریخ شناس هندی می     یا  در  ابومسلم خراسانی  نویسد: "سالار 
  هرا بر مسند خلافت نشاند؛ نسبت ب  داعی اعظم، که به دوران حکومت امویان پایان داد و سفّاح

امویان سلطه جوی    -عبّاسیان دلبستگی زیاد نداشت بلکه هدف وی این بود که از دشمنان ایران  
    (۲)انتقام خونینی بکشد. سپس زمام حکومت را به دست ایرانیان بسپارد." -عرب بر عجم 

بیش از همه موالی به آن نهضت علاقه نشان    امیه از میان همۀ ناراضیان و مبارزان ضد بنی   
را  ابومسلم  پروای کار  داشتند که  اختلاف  یکدیگر  با  نیز چنان  اعراب ساکن خراسان  دادند. 

 نکردند.  
"دعوت سریّ ایرانیان و اقدامّاتی که بر ضد حکومت عربی کردند چنان مؤثر واقع شد که حتی     

بن شبیب از جمله قحطبة  (3) جمعی از اکابر اعراب نیز با آنها هم آواز و متحدالعقیده شدند."
العاده طائی، یکی از سرداران  عرب که در میان قوم خود اهمیت و عظمت و نفوذ کلام فوق

داشت، با ابومسلم در خراسان همراه شده یکی از سرداران لشکر وی گردید. به نوشته تاریخ 
یی خواند و روی به مردم کرده گفت: ای مردم خراسان! طبری، "قحطبۀ طائی در خراسان خطبه

این کشور از آنِ نیاکان و پدران شما بوده و ملک حقیقی شماست. نیاکان شما در سایۀ عدل و 
داد و حسن سیرت همیشه بر دشمنان پیروز و غالب بودند. چون از طریق عدل منحرف شدند  

ترین ملل روی زمین ترین و پستم گرفت و ذلیلشگرفتند، خدا بر آنها خو راه ظلم و ستم پیش  
را بر آنها مسلط کرد. آنها هم مملکت را تسخیر و فرزندان این آب و خاک را بنده و اسیر کردند. 

کرد، شایسته حکمرانی بود. ولی عدل و داد را کنار گذاشته تا به عدالت و انصاف رفتار میعرب  

 
  ۱3۵و  ۱3۴، صفحات ۱378دو قرن سکوت، دکتر عبدالحسین زرین کوب، چاپ  ۱
 ۲۴۵های ملی و اسلامی در ایران، غلامرضا انصاف پور، صفحۀ  روند نهضت  ۲
 ، سال دوم، استاد جلال همایی. 3مجله مهر، شماره  3



ایرانیان در                                                                                                                                 ۱74

کاپوی آزادی و استقلال  ت

   

آغاز ستم کرد و زادگان پیغمبر)ص( را که پرهیزگار و با تقوی بودند، پراکنده ساخت و با آنها  
عناد ورزید. اکنون خداوند عالم شما را بر آنها مسلط کرد که انتقام بکشید و داد از این طایفه 

از اسلام بعلاوه "چون یمانی  (۱) جور پیشه بگیرید." از پیش  ها )یمانیّه( سرزمین خود یمن را 
شمردند و رئیس آنان جدیع هم چون خود و پسرانش  بخشی از خاک ایران و خود را نیز ایرانی می

اهل کرمان می را  بودند، خانوادۀ خود  یافته  تولدّ  از در کرمان  پیش  اینرو حتی  از   ... دانستند 
و بعضی   (۲) ابومسلم با نهضت گران خراسانی هماهنگی نموده و خود را به آنها پیوند داده بودند"

جنگیدند و مثل از آنان نیز چنان باز بان و فرهنگ ایرانی خو گرفته بودند که در سپاه ابومسلم می
 گفتند.ها به فارسی سخن میسایر ایرانی

ابومسلم که موقعیت را از هر جهت آماده دید از عدم رضایت عمومی و وجود اختلافات شدید     
آمادگی به   ۱۲9های قبلی "در زمستان سال  بین اعراب ساکن خراسان استفاده کرد و با تکیه 

از  دیه  از شصت  روز  در طی چند  آشکار کرد.  مرو دعوت  قرای  از  قریۀ سفیدنج  در  هجری 
های حدود مرو یاران سوگند خورده به وی پیوستند. با این همه در عید فطر آن سال تعداد  دیه

گذشت. امّا اندک زمانی بعد مردم دسته دسته یاران وی از دو هزار و دویست و پنجاه تن نمی
ها به یاری او برخاستند. قیام کنندگان به ها بر رغم مُضَریّزیر پرچم او گرد آمدند. حتی یمانی

امیه، که پرچم سفید داشتند، پرچم سیاه بر افراشتند. یاران ابومسلم عنوان اظهار مخالفت با بنی
نگاشتند  جامه و درفش هر دو سیاه کردند و حتی بعضی از آنها نشان سیاه بر پیکر خویش نیز می

"سلاح ویژۀ ابومسلم در    (3) خواندند به دست داشتند."های سیاه که کافر کوب میو چوب دستی
کند. هنوز هم تبر، به عنوان فاها تَبَری خاص بود به نام تَبَر "آبرنگ آتشبار" که بر دوش میجنگ
    (4)شود."ای از مقاومت و پایداری در بین بعضی صوفیان تبر ابومسلم نامیده مینشانه

 
، به  ۱3۶8نهضت شعوبیه، جنبش ملی ایرانیان در برابر خلافت اموی وعباسی، دکتر حسینعلی ممتحن، تهران  ۱

 ۱۰۶، صفحۀ 9نقل ازتاریخ طبری، جلد 
 ۲3۰های ملی و اسلامی در ایران، صفحۀ روند نهضت  ۲
و "تاریخ   ۱3۴۲، خرداد 7۶تلخیص از مقالۀ "درفش سیاه"، دکتر عبدالحسین زرّین کوب، کتاب هفته، شماره  3

 39۱ایران بعد از اسلام" صفحۀ 
 8۲صفحۀ  ۱37۶/۱997هایی از تاریخ ایران، بدری آتابای، نگاهی به گوشه 4



کاپوی آزادی و   ایرانیان در ت

 175                                                                                                                               استقلال

به       را  آن  خود  بود که  ایرانیان  سوگواری  روزهای  مخصوص  سیاه  "جامۀ  ایرانی  اساطیر  در 
التواریخ بردند". به نوشتۀ مجملسالروزهای سوگ سیاوش و هنگام عزاهای خانوادگی به کار می

که کتاب معتبری در تاریخ ایران و عرب است، "سیاهپوشی در ایران سابقۀ بسیار قدیم تر از 
های دیرین ایرانیان بوده که برای کشته شدن سیاوش رسم زمان ابومسلم دارد. سیاهپوشی از آیین

 ( ۱) شده است."
آن    نشان  به  را شعار خویش کردند  سیاه  درفش  اینان  بود،  سیاه  پیغمبر  عَلَم  که گویند چون 

یا به نشان اینکه  -اند  امیه آن را به کناری نهادهکه بنی  - قصدشان بازگشت به دین پیغمبر است  
پیشگوئی در  است.  پیغمبر  عزای خاندان  در  و سوگواری  آن قصدشان خونخواهی  در  نیز،  ها 

شمردند. بدین ترتیب ابومسلم های سیاه را نشانه زوال دولت جابران میروزها، پدید آمدن درفش
با افراشتن پرچم سیاه به قیام خود    -شدند  که سیاه جامگان )مسوّده(  خوانده می  - و یارانش  
نویسند هنگامی که عبدالملک ابن مروان پنجمین خلیفۀ اموی  می   (۲) .مذهبی دادند-رنگ ملّی

ها در عراق و شام و حجاز بود به سردار خونخوار ها و قیامدر آغاز خلافت خویش گرفتار آشوب
بن یوسف، که مأمور سرکوب مخالفان و آشوبگران بود، نوشت: "فتنه را و ستمگر خود حجاج

از سخن شود، با اظهار  های درگوشی شروع میبرای من وصف کن. حجاج جواب داد: فتنه 
  (3) رسد."گردد و سرانجام با گفتگو در اجتماع به ثمر مینارضایی و شکایت بارور می

"نصر سیّار والی خراسان نیز به مروان حمار، آخرین خلیفۀ اموی، نوشت: "کار ابومسلم و    
یی از میان  بینم و زود باشد که شعلهیاران او بالا گرفته است. از میان خاکسترها جرقۀ آتشی می
شود. کنند و جنگ از سخن آغاز میآن سر بر کشد. آتش را با )اصطکاک( دو چوب روش می

می بنیکاش  هنگام دانستم  که  برخیزند  بگو  خفتگانند  ما  قوم  اگر  در خواب.  یا  بیدارند  امیه 
 قیام مردم خراسان نیز همین راه را پیمود و به ثمر رسید.    (4)برخاستن است."

 
اللهّ العظمی صانعی، "در  به نوشته آیت  -۲7۶و  ۲3۶های ملی و اسلامی در ایران، صفحات روند نهضت  ۱

مقابل پوشیدن لباس سفید سفارش شده  کند و در اسلام پوشیدن لباس مشکی کراهت دارد و ثواب نماز را کم می
 ۱9/۲/8۱مورخ  3۲۱است". روزنامه نوروز شماره 

بردند". "خوارج گاه از رنگ سرخ و گاه رنگ سیاه  "امویان بیرق سفید و عبّاسیان و شیعیان بیرق سبز به کار می ۲
 المعارف فارسی ذیل کلمه "پرچم". کردند". دایرةاستفاده می

 ۲38و  ۲3۴های ملی و اسلامی در ایران، صفحات روند نهضت  3
 همان 4



ایرانیان در                                                                                                                                 ۱76

کاپوی آزادی و استقلال  ت

   

بن سیّار که از جانب مروان، آخرین خلیفۀ هجری مرو را گرفت و نصر  ۱3۰"ابومسلم در سال     
عبّاسی، حکمران خراسان بود شکست خورد و گریخت. وی در حال فرار در شهر ساوه بدرود  
 حیات گفت. امّا با سقوط مرو و دستیابی بر فرمانروایی خراسان کار ابومسلم پایان نیافته بود. 

بر اندازی خلافت دمشق که بدون آن استقرار دولت امام عبّاسی ممکن نبود، لشکرکشی یا در     
د  کرد. خروج او از خراسان ممکن بوواقع اعزام لشکر به سوی عراق و شام را بر وی الزام می

د ... لذا از جانب او قحطبۀ طائی مأمور تعقیب سپاه اموی شد  دستاورد قیام را به نابودی بکش 
های دجله( در محلی  های مکرّر در نهاوند کنار رود زاب )یکی از شاخهنشینیو پس از عقب 

الفتوح ایرانیان اعراب، دو سپاه با هم برخورد کردند و این دفعه فتح  الفتوحنزدیک به صحنۀ فتح
بدینگونه، سیاه جامگان شکست قادسیه را که صد   (۱) امیه پایان بخشید."بود که به قدرت بنی

 سالی پیش بر نیاکانشان وادار شده بود در کنار زاب جبران کردند.  
سپس کوفه به تصرّف قحطبه در آمد. به دنبال آن دمشق، پایتخت خلفای اموی، به تصرّف    

بن محمد معروف به مروان حمار، آخرین خلیفۀ اموی، پس از مدتی  عبّاسیان در آمد و مروان
 سرگردانی دستگیر شد و به قتل رسید. 

که    - "کامیابی و پیروزی بزرگ ابومسلم و سیاه جامگان او درین نکته بود که در آن روزها     
بر اثر تدبیر و قدرت آنها، افسانۀ مشهور "برتری    -های بسیار داشت  زنده کردن نام ایران دشواری

عرب"، که شعار مروانیان بود، فراموش و بجای دولت خلفای شام سر انجام در سرزمین عراق، 
یی پدید آمد که در آن عرب را دیگر چندان که پایگاه دیرینۀ شاهان ساسانی بود، دولت تازه

   (۲) مجال خودنمایی نبود."
امیه، یعنی معاویه و جانشینان او که به مناسبت نام جدّشان به چهارده تن از افراد خاندان بنی    

میلادی( خلافت   7۵۰  -  ۶۶۰هـ.ق. )۱3۲تا    ۴۱سال، یعنی از    9۱شدند،  این نام نامیده می
اش معاویۀ ثانی  کردند و به دو شعبه تقسیم شدند: یکی شعبه آل سُفیان که معاویه و یزید و نوه

بن الحکم و فرزندان او. کسانی که از این خاندان بر از آن نسلند و دیگری آل مروان یعنی مروان

 
 ۲7تا  ۲۴، دکتر عبدالحسین زرّین کوب، تلخیص از صفحات ۲روزگاران جلد  ۱
  7۶/  ۱3۴۲مقالۀ "درفش سیاه"، دکتر عبدالحسین زرّین کوب، کتاب هفته، خرداد  ۲



کاپوی آزادی و   ایرانیان در ت

 177                                                                                                                               استقلال

بن عبدالعزیز که مردی با تقوی و پاک طینت بود همگی مردمی  مسند خلافت نشستند، بجز عمر
 ستمگر، فاسق و فاسد بودند.   

بن عبدالعزیز در دوران خلافت کوتاه خود )دو سال و پنج ماه( کشور گشایی را به سویی  عمر   
بن ابیطالب را که از عهد معاویه در نهاد و همّ خود را صرف اصلاحات داخلی کرد. سَبّ علی

منابر مرسوم شده بود، ممنوع کرد و در مورد صاحبان مذاهب دیگر تساهل و مدارا پیش گرفت. 
 ها او را مسموم کردند و کشتند.  امّا مروانی

هاشم و وابستگان و دوستان و امیه همینکه "دولت اسلامی را که با کوشش بنیخاندان بنی    
معتقدان ایشان ریشه گرفته بود قبضه کردند، نه تنها به میوه چینی این درخت برومند و یغماگری  

بلکه کینه پرداختند  رنگین  از شماتتاین خوان  تازه کرده  نیز  را  دیرینه  و   هایی های  که شنیده 
فرزندان خواری  ... بود  پردامنه  و  وسیع  بسیار  انتقام  این  انتقام گرفتند.  بودند  دیده  هایی که 

خود کشتار بنی تسلط  روزهای  نخستین  از  اموی،  خلیفۀ  آخرین  سقوط  از  پس  نیز  هاشم 
از بنیبیرحمانه از پیران و کودکان و حتی اطفال شیر خوار خانوادۀ اموی  یی  آنان  امیه کردند. 

یی از آنان را به خدعه به میهمانی دعوت کردند و نگذشتند و همه را از دم تیغ گذراندند ... عده
یک جا به قتل رساندند. علاوه بر این، قبر خلفای اموی، از قبیل معاویه و یزید و دیگران را 

ون آوردند و پس از بن عبدالملک را که نسبتاً مصون مانده بود از گور بیرشکافتند و کالبد هِشّام
اش زدند و به دار کشیدند، سوزاندند و خاکسترش را بر باد دادند. جسد بعضی  که تازیانهآن

بن عبدالعزیز قبر کسی دست ها آنها را خوردند و جز مدفن عمردیگر را در راه افکندند و سگ
عبدالرحمن نام  به  خاندان  این  از  یکی  میان  این  در   ... نماند  معاویهنخورده  هِشامبن  بن بن 

اندلس )اسپانیا(  عبدالملک توانست خود را بطور عجیبی از دست عبّاسیان نجات دهد. وی به  
   (۱) رفت و در آنجا دولت اموی آندلس را تأسیس کرد."

های خلافت دمشق، به یاری شورشیان خراسان پا  بدین ترتیب خلافت کوفه بر روی ویرانه    
 گرفت. 

توان آغاز رستاخیز  قیام سیاه جامگان را که به ساقط شدن حکومت عربی اموی منجر گشت می    
های فتوح و  پس از پایان جنگ  -ایران شمرد. این قیام مهمترین مقاومت مسلحانۀ ضد عربی  

 
  ۱۲۵و  ۱۲۴، مرتضی راوندی صفحات ۲تاریخ اجتماعی ایران، جلد  ۱



ایرانیان در                                                                                                                                 ۱78

کاپوی آزادی و استقلال  ت

   

در ایران بود که بوسیلۀ موالی ایرانی رهبری شد و نتیجۀ آن به   -های خونین محلی  مقاومت
 ائز اهمیت فراوانی بود. ح لحاظ رهایی از اسارت و دستیابی به استقلال برای ایرانیان 

آید. در هر "امّا اینکه در این نهضت داعیۀ مذهبی اثری قوی داشته باشد، به نظر مشکل می   
حال، محقّق است که ابومسلم و یاران او از نصرت و تأیید عبّاسیان، جز برانداختن مروان غرض  

نداشته میدیگر  بنظر  و مشکل  نمیاند  ابومسلم کشته  اگر  که  فرصت آید  جامگان  سیاه  و  شد 
در حقیقت ایرانیان به محض   (۱)گذاشتند."عبّاس باقی میبنییافتند، دولت و خلافت را بر  می

هاشم و عبّاسیان  امیه از خانوادۀ مخالف آنها که بنیشروع دعوت عبّاسیان برای رهایی از شرّ بنی
 داری کردند و برای رسیدن به آزادی و استقلال به حربۀ دین متوسل شدند.       بودند طرف

که بعضی او را کُرد و بعضی  "در تبار و نژاد ابومسلم بین نویسندگان اخبار اختلاف است. با آن   
اند، از خلال روایات، خوب پیداست که ایرانی بوده است. نامش را بهزادان و نام  عرب نوشته

های عهد صفوی"، نسب او را به اولاد  اند ... در "ابومسلم نامهپدرش را ونداد هرمز ضبط کرده
اند و این همه، قطعا مجعول و ساختگی است. نکتۀ اینجاست که علاقه به  علی )ع( رسانیده

آید، که هر نسبی و هر پنداری  های او بر میها و گفتهایران و آیین قدیم ایران به طوری از کرده
بوده  دهد ... در هر حال شک نیست که ابومسلم ایرانی از این گونه را سست و ضعیف جلوه می

     (۲) ورزیده است."یی تمام میاست. شاید هم به آیین دیرین خویش علاقه
بنیچنان سرنوشت  زاب  شکست  را    امیه که گفتیم 

معین کرد و با تصرّف دمشق خلافت این خاندان به  
حکومت   رسید.  پایداری  بنیپایان  و  یاری  به  عبّاس 

ایرانیان آغاز شد. در حقیقت نبرد زاب نخستین فتح  
 ایرانیان پس از شکست نهاوند بود.

 
 ۱۲9، صفحۀ  ۱378دو قرن سکوت، دکتر عبدالحسین زرین کوب، چاپ نهم  ۱
 ۱3۰، صفحۀ  ۱378دو قرن سکوت، دکتر عبدالحسین زرین کوب، چاپ نهم  ۲

غلبۀ   - عبّاس  خلافت بنی
 غالب  مغلوب بر



کاپوی آزادی و   ایرانیان در ت

 179                                                                                                                               استقلال

به فرمان  - و پیشوای عبّاسیان  (۱) امام  -بن علی بن محمد"چندی پیش از این وقایع، ابراهیم   
عبّاس  بنیمروان خلیفۀ عبّاسی دستگیر و زندانی گردیده بود و از آن پس مروان که دیگر از کار  

 (۲) بن محمد که بعدها به سفّاحعبداللّهتوانست بود، در طلب برادر وی یعنی ابوالعباس  غافل نمی
زادگان و بقیۀ بستگان معروف گردید، فرستاد و او ناگزیر با برادر خود ابو جعفر منصور و برادر

 خویش به کوفه گریخت. 
عبّاس  بنیدر این وقت لشکریان خراسان به نزدیک کوفه رسیده بودند. ابوسلمۀ خلاّل که داعی      

مخفی کرد و تقریباً   بوده و به وزیر آل محمد شهرت داشت، آنان را در خانه یکی از طرفدارانش
چهل روز ورود ایشان را مکتوم داشت. مراد او از این اقدام آن بود که مگر کسی از آل علی برای  
خلافت انتخاب کند و سه مکتوب به سه تن از آنان )اولاد علی از فاطمه( فرستاد یکی به جعفر 

بن زین العابدین، ولی  بن حسن از اولاد امام حسن و سومّی به عمرعبداللّهو دومّی به    (3)الصادق
سلم به کوفه در  میک از آنان حاضر به قبول خلافت نشدند و چون در این حال سپاهیان ابوهیچ

 
"امام لفظ عربی بمعنای نشانه و نمونه و پیشوا، که در نزد سنّیان به معنی خلیفه و متولی امور مسلمانان به کار   ۱

دانند... لفظ امام در عرف عامّ به معانی  بن ابیطالب و اولاد او میرفته است، و شیعیان آن را عنوان خاص علی
 المعارف فارسی. پیشنماز ]نیز[ متداول است". دایرة

 سفّاح: خونریز  ۲
امیه را دهد که ابومسلم و ایرانیانی که بنیکلّیۀ مدارک تاریخی نشان می -امام جعفرصادق ششمین امام شیعیان  3

هاشم واگذارند و به همین منظور ابتدا به امام جعفرصادق مراجعه  برانداختند، مایل بودند که حکومت را به بنی
کردند، امّا وی این دعوت را نپذیرفت و به تندی ردّ کرد. با اینحال شیخ علی ابن عبدالعالی معروف به محقق  

فقیه مهاجر عرب که در عصر صفویه به ایران آمد و نقش مهمی در استقرار مذهب شیعه به عنوان   -کَرَکی 
گری با اولاد و عبّاس، از روی حیلت نویسد: "ابومسلم قبل از اظهار دعوت بنیمی -هب رسمی ایران داشت مذ

زد تا دوستان ایشان را فریب داده،  نمود و با ایشان دم از دوستی میاعقاب حضرت امیرالمومنین ملاقات می
، ۱38۰ابومسلم نامه، روایت ابوطاهر طرطوسی به اهتمام حسین اسماعیلی، تهران   -معاون خویش گرداند". 

العابدین، به که بکلی خلاف حقیقت و مغرضانه است. زیرا "اصولاً از امام چهارم، زین  - ۵۵جلد اول، صحفۀ 
بعد هیچ یک از امامان شیعه برای دستیابی به حکومت از طریق سرنگونی دستگاه خلافت، به کوشش عملی  
دست نیازیدند؛ و حتی امام ششم، جعفرصادق )ع(، ضمن نپذیرفتن پیشنهادهای راجع به اعادۀ حق خود با 

داری ائمه" های برخاسته از شعار "بر اندازی به طرفگیری از نیروی قهریه، پیروانش را از شرکت در فعالیت بهره
کریمی زنجانی اصل، چاپ اول، صفحۀ  های غیبت، محمّد امامیهّ و سیاست در نخستین سده  -نیز منع کرد". 

از اینرو، هیچ نیرنگ و حیلتی در کار نبود، مسئله این بود که امام جعفر صادق اهل تقیّه و   - ۱38۰، ۲۰۰
شمرد. به نوشته شیخ صادق، "امام صادق گفت: عبّاس بود و تقیهّ را برابر نماز میامیه و بنیسازش و مدارا با بنی

نظام سلطانی از دیدگاه اندیشۀ سیاسی شیعه،  -ام..." اگر بگویم تارک تقیه مثل تارک الصلوة است، راست گفته
   ۱۵۴، صفحۀ ۱38۴تهران  - فرسید محسن طباطبائی



ایرانیان در                                                                                                                                 ۱8۰

کاپوی آزادی و استقلال  ت

   

عبّاس،  آل  طرفداران  فشار  اثر  بر  بود،  شده  شایع  مروان  دست  به  ابراهیم  قتل  خبر  و  آمدند 
هـ.ق. ۱3۲که ابراهیم او را جانشین خود خوانده بود به خلافت انتخاب شد )اللّه  ابوالعباس عبد

 ( ۱).میلادی( 7۵۰ -
که بلافاصله بعد از فتح کوفه از جانب سیاه جامگان و با   (۲)عبداللّه"امام عبّاسی، ابوالعباس     

کرد، به مسجد کوفه هدایت تشریفات تمام، در حالیکه از میان دو رشته صفوف آنها عبور می
شد. در مسجد، ایستاده خطبه خواند. مخالفان را به انتقام سخت تهدید کرد و خود را ستانندۀ  

    (3) انتقام از غاصبان آل پیامبر خواند و عنوان سفّاح )خونریز( را بر خود نهاد."
دو خاندان حاکم تلقی کرد،   تغییر "شکست امویان و پیروزی عبّاسیان را نباید یک حادثۀ سادۀ     

 چه با آمدن عبّاسیان در کلیۀ شؤون کشورهای اسلامی تحولات عظیمی روی داد.
نارضایی       از  بود. عبّاسیان  پیروزی عبّاسیان ثمرۀ یک سلسله تبلیغات منظم و حساب شده 

به   دادن حق  و  امویان  ظلم  بساط  انداختن  بر  با شعار  بودند،  آگاه  اموی  از خلفای  مسلمانان 
صاحب حق و دفاع از آل علی فعالیّت دامنه داری را آغاز کردند. به تدریج کلیۀ مخالفان به  

 رویدند. هستۀ اصلی مخالفین موالی بودند که اکثراً در جنگ علیه امویان شرکت جستند. ایشان گ
در     قبایل عرب  دو دستگی  از  با زیرکی  ابومسلم  بود.  ابومسلم خراسانی  انقلاب  این  معمار 

بن سیّار ولّی اموی را در خراسان شکست داد و با لشکریان خویش  خراسان استفاده کرد و نصر
سان به  عازم کوفه شد و پس از تسخیر این شهر "السفّاح" را خلیفۀ مسلمین کرد. عبّاسیان بدین

کمک ایرانیان به خلافت رسیدند و مدتّ پنج قرن گاهی با قدرت و زمانی با ضعف و تزلزل  
 حکومت کردند.

عبّاسیان که به کمک ایرانیان به خلافت رسیده بودند سخت تحت تأثیر معنوی و روحی ایشان    
های باستانی ایرانی  بودند. انتقال دارالخلافه به بغداد و انتخاب وزرای ایرانی و شرکت در جشن

تر این نفوذ در نحوۀ فکر و طرز حکومت عبّاسیان به چشم آثار ظاهری نفوذ ایران بود. آثار عمیق

 
   ۱۶، صفحۀ ۱اللّه صفا، جلد تاریخ ادبیات در ایران، دکتر ذبیح ۱
جنگید. وی زنده اسیر شد و با عبّاس فرزندان عبّاس عموی پیغمبرند. عبّاس در جنگ بَدر بر علیه پیغمبر میبنی ۲

 دادن فدیۀ سنگینی آزاد گردید.  
  ۲9، دکتر عبدالحسین زرّین کوب، صفحۀ ۲روزگاران جلد  3



کاپوی آزادی و   ایرانیان در ت

 181                                                                                                                               استقلال

میمی ساسانیان  دستگاه  به  محققین  بیشتر  نقل  به  بنا  عبّاسیان  سازمان حکومتی  ماند  خورد. 
"... (۱)      
م. ابوسلمه خلاّل را که از رجال همدان و 7۵۴  -  7۵۰هـ./  ۱37  -  ۱33ابوالعباس )سفّاح(     

از یاران صدیق و وفادار او بود و حتی برای نشر دعوت عبّاسیان به خراسان نیز رفت، به وزارت  
برگزید. امّا بعلت بدگمانی ابوالعباس به سلمه نسبت به روابط او با آل علی و تمایلش بر جلب 

خاص ناشناسی کشته شد. بدینگونه ابوسلمه خلاّل با  آنها، وی به دستور خلیفه شبانه بوسیلۀ اش
همه سعی و کوشش که در نشر دعوت عبّاسیان کرده بود از بدگمانی و بدسگالی آنها در امان  آن

نماند. سفاح پس از رسیدن به خلافت، "برای تحکیم موفقیت خود، حکّام نواحی مختلف را  
داد و برادرن و اعمام و یاران خود را بر فرمانروایی نقاط مختلف برگزید و ادارۀ خراسان   تغییر

   (۲)و جبال را به ابومسلم محوّل نمود."
کوشیدند به بزرگان "نخستین خلفای عبّاسی، یعنی ابوالعباس سفّاح و ابوجعفر منصور که می   

و اعیان ایرانی تکیه کنند، تصمیم گرفتند پایتخت را نزدیک به ایران برگزینند، زیرا در پایتخت 
از عناصر مخالف و قدیم )دمشق( سنت ... و کوفه نیز همیشه پر  بود  های اموی بسیار قوی 

بخصوص مخالفینی از تودۀ مردم )خوارج و غیره( بود و سفّاح از عناصر مزبور بیم داشت ... 
     (3)میلادی بنا شد."  7۶۲ -هجری  ۱۴۵از اینرو پایتخت دائمی عبّاسیان یعنی بغداد، در سال 

با    - ها و بازارهای خویش  ها و باغها و قصرها و برج"بعدها بغداد با دروازه    و مخصوصاً 
شهرت و آوازۀ بسیار یافت ... گویی بعد از یک قرن خاموشی   -دربار پرشکوه مهدی و هارون  

در سرزمین عراق پدید    -اندکی دورتر از جای سابق    امّا این دفعه  -و فراموشی بار دیگر مداین  
ات  تغییرآنچه را که از فرهنگ و تمدّن باستانی ایران با    -بغداد    -آمده بود ... پایتخت جدید  

   (4)جزئی قابل حفظ بود در کنار آیین اسلام و آداب عربی همچنان با هم نگهداشت."

 
 7۰حکومت اسلامی و نظر ابن خلدون، صفحۀ  ۱
 ۱3۰، صفحۀ ۲تاریخ اجتماعی ایران، جلد  ۲
 تاریخ ایران از زمان باستان تا امروز، گرانتوسکی وهمکاران، ترجمۀ کیخسرو کشاورزی،   3
   ۴8، زرین کوب، صفحۀ ۲تاریخ مردم ایران، جلد  4



ایرانیان در                                                                                                                                 ۱8۲

کاپوی آزادی و استقلال  ت

   

انتقال خلافت از امویان به عبّاسیان همراه با تحولی عظیم در کلیۀ شؤون مملکتی بود. یک    
ر کارها جایگزین تنظام بوروکراسی پیچیده جای ادارۀ ابتدائی امویان را گرفت. نژاد ایرانی در بیش

 عنصر عرب شد. 
ات شگرفی روی داد. لشکر خراسان جای لشکر سوریّه را تغییردر امور دینی و لشکری نیز      

گرفت. این تحولات آنقدر عمیق و پیچیده بود که هنوز به دقّت معلوم نیست که نفوذ و موقعیت 
یافت؟ قوانین شرع که قوانین دولت نیز بود تا چه حدّ تحت  تغییرمذهبی خلیفه به چه صورت 

تأثیر این تحولات قرار گرفت. خلفا چگونه توانستند سازمان ارتش را که بر اساس تئوری طبقۀ 
جنگیدند استوار بود، دگرگون کنند و جنگجویان یعنی سربازانی که برای نفع شخصی خود می

 (۱) بجای ایشان سربازانی حقوق بگیر بگمارند؟"

خود را از ایرانیان برگزیدند و  عبّاسیان برای جلب نظر ایرانیان اکثر عمّال سیاسی و نظامی   
دربار خود را به صورت دربار ساسانیان در آوردند و خود لباس ایرانیان به تن کردند و مردم را 
به پیروی از رسوم و آداب ایرانیان ترغیب نمودند و اوّلین کسی که خود به لباس ایرانیان ملبّس  

 ۱۵9وم عبّاسی بود )ابو جعفر المنصور شد و مردم را به پوشیدن آن امر کرد، منصور، خلیفۀ د
 میلادی(. 7۵۴ - 77۵هـ.ق. / ۱37 -
"تَرک سیاست امویان که بر حفظ و تقویّت سیادت عربی مبتنی بود، و انتخاب سیاستی که    

مند باشد، خلافت عبّاسیان را رنگی  عرب نیز مانند عرب از همۀ حقوق و مزایا بهرهدر آن غیر
النهرین دولتی تازه پدید آمد که بیش از نیم آن تازه داد و بدینگونه در جای امپراتوری قدیم بین

ل باقی  ارنگ عربی نداشت و نیم دیگر هم یکسره ایرانی بود و تا غلبۀ غلامان تُرک بدین منو
 (۲) ماند."

آن را فتح     اداری  ایران را در یک دورۀ ضعف و انحطاط سیاسی و  "بدین طریق اعراب که 
 (3) کردند اندکی بعد از فتح آن خود بیش و کم مُسَخّر تمدّن و فرهنگ ایران شدند."

 
  ۱۲۵حکومت اسلامی و نظر ابن خلدون، صفحۀ  ۱
   ۴۱7و  ۴۱۶تاریخ ایران بعد از اسلام، صفحات   ۲
 ۵9تاریخ مردم ایران، جلد دوم، صفحۀ   3



کاپوی آزادی و   ایرانیان در ت

 183                                                                                                                               استقلال

ها به شرطی اجازۀ ماندن در ایران داده  گفتنی است که پس از پیروزی ابومسلم حتی "به عرب   
ت و رسوم ایرانی بکوشند ... از جمله اعیاد ملّی و مذهبی باستانی  اشد که در اجرای آگاهانۀ عاد
 (۱) بگیرند."  ننوروز و مهرگان را با هم جش

"ابوالعباس در کارفرمانروایی خراسان دخالت نکرد و آن را همچنان به دست ابومسلم رها     
کرد. ابومسلم در واقع خراسان را پاداش طبیعی مساعی خویش در تنظیم و تجهیز اسباب انقلاب  

دانست و حاضر نبود مداخلۀ خلیفه را در قلمرو حکومت ضد اموی و روی کار آمدن عبّاسیان می
خویش، بیش از آنچه لازمۀ یک حکومت رسمی و ظاهری بود، عمل کند. از اینرو به مداخلۀ 

 . "داد مستقیم خلیفه در امور خراسان هرگز روی خوش نشان نمی
از خراسان، که مرکز قدرت وی بود، طی      او  "به همین جهت وقتی منصور برای دور کردن 

ام که برای تو از خراسان بهتر است. هر که ای به او نوشت: "تو را ولایتدار مصر و شام کردهنامه
خواهی سوی مصر بفرست و خود در شام بمان تا نزدیک امیر مؤمنان باشی" ابومسلم را که می

   ( ۲)گمارد در حالی که خراسان از آن من است."خشمگین شد و گفت: "مرا به شام و مصر می
روا خویش  قلمرو  در  اینکه  ضمن  فرقهابومسلم  با  پنهانی  شیعه،  بط  و (3) غُلّاةهای  مجوس   ،

است و این یکی از اشتباهات  خشورش ضد عبّاسی به مقابله برمیخرّمدینان داشت، با هر گونه  
  (4) بزرگ او بود."

"... میان ابومسلم و خلیفه در مسائل اساسی سیاست داخلی توافق نظر وجود نداشت ... ولی     
تردید داشت، و گویی  ایشان  با  رابطه  با عبّاسیان هنوز در قطع  با وجود شدت اختلاف نظر 

کردند. مردم  تر عمل میهای مردم مصممانهداشت. ولی تودهتغییری را در روش ایشان انتظار می
گفتند که کردند. روستائیان آشکارا میهمه جا از رفتار نخستین خلفای عبّاسی اظهار یأس می

 
ترجمۀ فلاطوری، چاپ دوم   -شرقشناس آلمانی    -تاریخ ایران در قرن نخستین اسلامی، برتولد اشپولر  ۱

 ، به نقل از طبری۴۱۶، صفحۀ ۱3۶۴
 ۲۵۲های ملی و اسلامی درایران، صفحۀ روند نهضت  ۲
یی ازشیعه که امیرالمؤمنین علی را به پیغمبری و خدایی نسب داده و ایشان را به پایی  غُلاّة، جمع غالی، فرقه 3

 اند که از حدّ گذشته است. ستوده
لو سکایا و همکاران، ترجمۀ کریم  تاریخ ایران از دوران باستان تا پایان سده هیجدهم میلادی، نوشته پیگو 4

  ۱77کشاورز، صفحۀ 



ایرانیان در                                                                                                                                 ۱84

کاپوی آزادی و استقلال  ت

   

اند، فرود  تا سر به اطاعت عبّاسیان، که کاری برای ایشان نکردهاند  خون خود را برای آن نریخته
    (۱)آورند ..."

"هنوز یک سالی از خلافت عبّاسیان نگذشته بود که در بخارا نایرۀ عصیان علیه سُلالۀ عبّاسیان    
نام شریک به  افروخته شد. شخصی شیعه  قرار داشت. بن شیخ  بر  قیام  این  المهدی در رأس 

های مذهب شیعه درست سر در نمی آوردند و فقط  های مردم در آن روزگاران از نازک کاریتوده
  (۲) به خاطر اینکه تیزی تبلیغات وی متوجه حکومت عبّاسیان بود از آن پشتیبانی نمودند."

خاصّه در آغاز کارشان    -های عبّاسیان را  ها و نامردیبن شیخ المهدی که بیدادی"این شریک   
هـ.ق.( و سی هزار تن از ناراضیان بروی فراز آمدند. حکام ۱33دید سر شورش بر آورد )  -

که بیشتر اهل بخارا به وی گرویدند. عرب که در بخارا و خوارزم بودند نیز به او پیوستند، چنان
که خلافت از دست مروانیان به دست کسانی رسیده وی آشکارا نارضایی یاران خویش را از آن

ها  ریزیریزی و ستمکاری از آنها پای کم ندارند، بیان کرد و گفت ما برای خوناست که در خون
یغمبر باید  باید، فرزندان پایم ... ما را رنج آل عبّاس نمیها گرد خاندان پیغمبر نیامدهو بیدادگری

  (3) که خلیفه بود."
این قیام به هر دلیل به دست ابومسلم سرکوب شد و همین اشتباه بزرگ او بود. زیرا که با این    

های  اقدام موقع عبّاسیان بر ضد خود و به دست خویش تقویت کرد. با این حال، قدرت و پیروزی
می فزونتر  پیش  روز  از  روز  هر  و  بود  آورده  دست  به  ابومسلم  وجهه  درخشانی که  و  گشت، 

ساخت. در واقع با  محبوبیت عامّۀ عظیم وی میان بومیان، خلیفه را دچار شکّ و بدگمانی می
 کرد.دستور او هیچ کاری نمیکه او در خراسان بود خلیفه بیآن
چندی پیش از وفات سفّاح، ابومسلم به کوفه آمد تا به حجّ رود. به اشارت خلیفه برادرش      

ترسید در مکه یا مدینه سردار سیاه جامگان با علویان که نیز  جعفر نیز با او همراه شد زیرا می
 مدعیان خلافت بودند، همداستان شود و خلافت را از عبّاسیان با آنان برگرداند.

 
 همانجا ۱
 همانجا ۲
 397تاریخ ایران بعد از اسلام، دکتر عبدالحسین زرّین کوب، صفحۀ  3



کاپوی آزادی و   ایرانیان در ت

 185                                                                                                                               استقلال

در این هنگام خبر وفات سفّاح رسید. وقتی ابوجعفر منصور در کوفه به خلافت نشست، عمّ     
بن علی در شام مدعی خلافت شد. منصور از ابومسلم خواست که برای دفع او به شام عبداللّهاو  

امّا به اصرار منصور به شام رفت. و چون  ابومسلم مایل نبود در این ستیز شرکت کند،  رود. 
گاه شد هفده هزار خراسانی را که در لشکر خویش داشت بیرحمانه کشت، اللّه  عبد از آمدن او آ

در جنگ با  اللّه  که مبادا در این معرکه به سردار سیاه جامگان به پیوندند.  با اینحال عبداز بیم آن
د و فرار کرد و ابومسلم بر خلاف انتظار خلیفه او را دنبال نکرد ... امّا  رابومسلم شکست خو

عبد  شکست  خبر  چون  غنیمتاللّه  خلیفه  حساب  تا  فرستاد  شام  به  را  کسانی  شنید  و را  ها 
رخزانه نزد  هایی  فرستادگان  این  وقتی  نگهدارند.  بود  افتاده  ابومسلم  دست  به  جنگ  در  ا که 

خواندند فرا رسیدند و مراد خویش  ها پیش "امین آل محمد" میابومسلم که عبّاسیان او را از سال 
باز نمودند، سردار سیاه جامگان بر آشفت و پرخاش کرد که من در خون مسلمانان امینم و در  
مال آنان امین نیستم؟ آنگاه به منصور ناسزا گفت و فرمان امارت شام و مصر را که خلیفه برای 

زمین فرمانروایی واقعی او بود دور شاید بدان قصد که او را از خراسان که سر  -او فرستاده بود  
ردّ کرد و نپذیرفت و با خشم و ناخوشایندی راه خراسان پیش گرفت. این آگاهی    -نگهدارد  

ترسید اگر سردار سیاه جامگان رسید بر خشم و کینۀ او افزود. امّا خلیفه که میچون به منصور  
او   (۱)پایش به خراسان رسد دیگر او را به چنگ نتوان آورد کوشید با پیک و پیام و وعدۀ خُرام

را نرم کند. یاران ابومسلم را واداشت تا به او نامه بنویسند و او را به دوستی منصور دلگرم کنند  
و سردار سیاه جامگان از ساده دلی و خوش باوری که داشت ]بر خلاف نظر یارانش[ فریب 

در عراق دام فریبی  رد و از ری به عراق باز گشت. اما های دروغین خلیفه و یارانش را خووعده
انتظارش را می بود  او نهاده  او را با گرمی و که خلیفۀ زیرک پیش پای  کشید. خلیفه نخست 

مهربانی پذیره شد و او را ایمن کرد. سپس نهانی چند کس را سلاح پوشیده در جایی پنهان کرد  
و با آنها قرار نهاد که چون من دست بر هم زنم شما در آیید و ابومسلم را بکشید. پس روز دیگر 

رد و دشنام بداد و یک یک گناهان او بر او را بخواست و چون شمشیر او را بِستدَ با او عتاب ک
خواست و هر گناه را که خلیفه شمرد. ابومسلم با ادب و فروتنی که مقتضی مقام او بود عذر می

ولت شما  گفت. آخر بر آشفت و گفت با چون منی که برای دشمرد وجهی و عذری میمیبر
چنین سخن نباید گفت. خلیفه در خشم رفت و گفت: "ای نابکار هر ام  چندان جانفشانی کرده

 
 خُرام = رفتار آهسته، وفای به عهد.  ۱



ایرانیان در                                                                                                                                 ۱86

کاپوی آزادی و استقلال  ت

   

چه کردی به کمک بخت و اقبال ما کردی، اگر کنیزی سیاه هم بجای تو بود، این کارها را انجام  
توانست داد. مگر تو نبودی که نامه به من نوشتی و سخن به نام خودت آغاز کردی، خدا مرا 
بکشد. اگر ترا نکشم". آنگاه منصور هر دو دست خود را بهم زد. نگهبانان با شمشیرهای برهنه  

 هـ.ق.(.  ۱37)(۱) نهانگاه بیرون آمدند و ابومسلم را ناجوانمردانه کشتنداز 
"چنین بود فرجام ابومسلم، فرجام مردی که از بین موالی ایران برخاست، نیروی بزرگ سیاه    

شام را بر انداخت و ضربتی را که ایران صد سال پیش    جامگان را بوجود آورد، دولت مروانیان
که آرزویی را در قادسیّه و نهاوند از عرب خورده بود، در مرو و زاب تلافی کرد. امّا پیش از آن

    (۲) پرورد برآورده بیند به فریب و خیانت کشته شد."که شاید برای زنده کردن ایران در دل می
منتظره بود که بسیاری  ناجوانمردانۀ ابومسلم به دست منصور خلیفۀ دوم عبّاسی، چنان غیر"قتل     

د است که دیر یا  و از هوادارانش مرگ او را نپذیرفتند و اعلام داشتند که وی همان مهدی موع
های اعراب  یده بر ضد ستمگرید"ابومسلم مظهر عصیان ایرانیان رنج   (3) زود ظهور خواهد کرد."

بنی جبّار  حکومت  عاملان  سخت گرامی  و  را  او  خاطرۀ  ایرانیان  روی،  همین  از  و  بود؛  امیه 
های  داشتند و به انتظار بازگشت وی نشسته بودند، تا بدان حدّ که بسیاری از علمداران نهضتمی

ملّی خود را جانشین ابومسلم خواندند و حتی مدعی شدند که روح این سردار بزرگ ایرانی در  
 کالبد ایشان دمیده شده است".

های عامیانه که جنبۀ ملّی آن بسیار قوی است داستان ابومسلم از اینرو، یکی از مهمترین داستان    
نامه است. "ابومسلم نامه کارنامۀ درخشان کوشش آزاد مردانی است که در راه استقرار حق و  
عدل سر بر کف نهادند و تا پای جان کوشیدند، بسیاری از آنان در این راه افتخار شهادت یافتند. 

ی نسبت به حق و عدل و آزادگی و رادی و درستی، از خلال  نفرت از ظلم و عدوان و شیفتگ
 ( 4)نوازد."درخشد و روح را میسطور این داستان می

و     زندگی  به  مربوط  "شفاهیات  به صورت  ابومسلم  ناجوانمردانۀ  قتل  از  پس  نامه،  ابومسلم 
یی پراکنده و پاره پاره، در ذهن هزاران هزار مردمی که همزمان با او کارنامۀ ابومسلم، به گونه

 
 7۶/  ۱3۴۲تلخیص از مقالۀ "درفش سیاه"، دکتر عبدالحسین زرّین کوب، کتاب هفته، خرداد  ۱
 ۱3۴۲، خرداد  7۶درفش سیاه، دکترعبدالحسین زرین کوب، کتاب هفته شمارۀ  ۲
 9۶7و  9۶۶سال، شجاع الدین شفا، صفحات  ۱۴۰۰پس از  3
 ۱3۴۲، شهریور 9۱رهایی ابومسلم از زندان طاهربن سیار، دکتر محمّد جعفر محجوب، کتاب هفته شمارۀ  4



کاپوی آزادی و   ایرانیان در ت

 187                                                                                                                               استقلال

کردند، و یا با وی همراه گشته، از دور و نزدیک، با واسطه یا بی واسطه، شاهد آغاز  زندگی می
و انجام کار شگفت انگیز او بودند، نطفه بسته ... و سپس با آرمان و آرزوهای فردی و اجتماعی  

 و امیال سرخوردۀ تودۀ مردم سررشته شده است".  
از علی     آن زمان هواداری  اینکه در  ابزاری بود برای  نظر به  ابیطالب در دست تودۀ مردم  بن 

امام علی نقش ویژه یی برعهده مبارزه با خلافت اسلامی و اشغالگران عرب، در این داستان 
میمی علی  امیرالمؤمنین  نظرکردۀ  و  پیرو  ابومسلم  یاریگیرد:  از  داستان  قهرمانان  های  شود، 

گردند. امام علی به طور های دشمنانشان آگاه میشوند و از توطئهمند میآسای علی بهرهمعجزه
گردد و در جنگ و کشتن دشمنان دین ]قرائتی از دین اسلام که مورد  متواتر به میان مردم بر می

جوید و حتی احمد زِمجی )یا زِنجی( از فرزندان محمد حَنَفیّه پذیرش ایرانیان بود[ شرکت می
شود.  جنگد و ابومسلم موفق میبن ابیطالب[ در کنار ابومسلم با دشمنان می]فرزند امام علی

 اندازد".    از جهان بر می -شد  که وسیله دشمنانش تبلیغ می -لعنِ امیرالمؤمنین علی را 
ها حکایت "ابومسلم نامه به عنوان داستان مورد علاقۀ مردم در مراکز تجمع عامّه و در گذرگاه   
گیرد. در حقیقت داستانسرایی از ابومسلم و تجمع برای استماع شود و مورد استقبال قرار میمی

    (۱)شود."آن به نوعی مبارزۀ ملّی تبدیل می
گرچه قتل خدعه آمیز ابومسلم، منصور خلیفۀ عبّاسی را از تهدید یک مدعی خطرناک رهانید،     

آلود  امیه، رؤیای برتری نژاد عرب از پیش چشمان خوابامّا با سقوط حکومت فاسد و جبّار بنی
زمینه در  ایرانی  نبوغ  و  ذوق  جلوۀ  برای  و  گردید  راهتازیان محو  اجتماعی  مختلف  های  های 

 یی گشوده شد. تازه
یی مقدسّ برای  مانند یادگار و انگیزه  خاطرۀ ابومسلم

به    -عبّاس  بنیقیام علیه خلافت   از رسیدن  که پس 
عیاشان  و  غارتگران  ستمکاران،  به  قدرت 

در دل ایرانیان زنده ماند    - پرست مبدّل شدند  تجمّل
ها بعد به عنوان یک دوران استقلال واقعی و یک حکومت ضد  و "امارت در خراسان تا مدت

یا  عربی در خاطره نه فقط اعراب و موالی خراسان که ضد اموی  . در آن مدّت  ها باقی ماند 

 
و   33، ۲7، ۲۵ابومسلم نامه به روایت ابو طاهر طرطوسی، به کوشش حسین اسماعیلی، جلد اول، صفحات  ۱

 به تلخیص، نشر قطره، انجمن ایرانشناسی فرانسه.   ۴۰

های مردمی با الهام از  قیام
 خاطرۀ ابومسلم 



ایرانیان در                                                                                                                                 ۱88

کاپوی آزادی و استقلال  ت

   

های زرتشتی، متمایل به آراء اهل تشیعّ بودند نسبت به وی علاقه و اعتماد نشان دادند، بلکه فرقه
از قومسِ و بخارا در جامعۀ اسلامی   (۲) تا نواحی سُغدو دماوند  (۱) مزدکی و خرّمدینی هم که 

اهل ذمّه سر می یا تحت عنوان  به صورت مخفی  به چشم حامی، حافظ  عصر  را  کردند وی 
منافع، و فرمانروای محبوب و قابل اعتماد خویش تلقی کردند و قدرت او را در خراسان به دیدۀ  

ها بعد از ابومسلم، همچنان ناآرام، یک قدرت ملّی در خور پشتیبانی شمردند و خراسان تا سال 
     (3) سرکش، و آمادۀ مقاومت مسلحانه در مقابل خلفای عبّاسی باقی ماند."

هایی که از این تاریخ به بعد تا تصرّف بغداد بوسیلۀ آل بویه شورش جهت نیست که "تمامیبی    
شود، نشان از واکنش قتل ابومسلم با خود دارد. از قیام سنِباد و قیام استاد سیس، قیام برپا می

یا سیاه جامگان خراسانی و انواع دیگر سپید جامگان و سبز جامگان و قیام طاهر حسین   راوندیان
ذوالیمینین که محمد امین خلیفۀ عبّاسی را کشت تا برسد به یعقوب لیث که برای بر انگیختن 
مردم به جنگ عبّاسیان به مردم گفت: "اینان کسانی هستند که ابومسلم و برمکیان را با قساوت  

پس از قتل ناجوانمردانۀ ابومسلم "اندیشۀ مقاومت مسلّحانه بر ضد    (4) نمردی کشتند."و ناجوا
به   حتی  و  ماوراءالنهر  به  به سیستان،  او  یاد  و  نام  همراه  بلافاصله  بر ضد خلافت،  و  خلیفه 

 ". های محلی را به وجود آوردآذربایجان و طبرستان نفوذ کرد و یک سلسله شورش
یکی از نزدیکان و پیروان   -هنوز دوماه از قتل تبهکارانۀ ابومسلم نگذشته بود که سنِباد گبَر      

با شعار "ما باید از خون ابومسلم انتقام بگیریم" در حوالی نیشابور قیام کرد و عدّۀ    -ابومسلم  
جلب   کثیری از مجوسان طبرستان و نقاط دیگر و همچنین مزدکیان و شیعیان را به طرف خود

خانمان و تهیدست بودند که زن و فرزندان نمود. افراد سپاه هفتاد هزار نفری سنباد چندان بی
خود را هم بُنه کَن به همراه داشتند. سنباد چون قیام کرد بر نیشابور و قومس و ری تسلط یافت 

که سوی  های ابومسلم را بگرفت که ابومسلم وقتی حرکت کرده بود  ... وقتی به ری رسید خزانه
 های خویش را آنجا نهاده بود. رفت خزینهخلیفه منصور می

 
های طبرستان در بین ری و نیشابور، شهر مشهور آن دامغان است". قومِس = "نام ناحیۀ وسیعی واقع در ذیل کوه ۱

 فرهنگ معین  
 سُغد = شهری در ماوراءالنهر نزدیک سمرقند.   ۲
  3۰، دکتر عبدالحسین زرّین کوب، صفحۀ ۲روزگاران جلد  3
   ۲۵۵های ملی و اسلامی در ایران، صفحۀ روند نهضت  4



کاپوی آزادی و   ایرانیان در ت

 189                                                                                                                               استقلال

الملک شورشیان باور داشتند که ابومسلم نمرده است، بلکه چون منصور به نوشتۀ خواجه نظام    
قصد کشتن او کرد، او نام مهین خدای تعالی بخواند، کبوتری گشت سپید و بپرید و اکنون نزد  
مهدی و مزدک است و سنباد رسول اوست. این قیام در جنگ با قوای منصور شکست خورد و 

 ه شدند و زن و فرزندانشان به اسارت رفتند.  سنبادیان در اثنای هزیمت اکثر کشت
پناه برد و این   -های طبرستان یکی از فئودال  -سنباد پس از شکست به اسپهبد خورشیدسر    

توطئه در  را  او  قتل رسانید، خزانهاسپهبد  به  ناجوانمردانه  بود  یی  او  را که پیش  ابومسلم  های 
 تصاحب کرد و سرش را برای خوش خدمتی پیش خلیفه فرستاد.       

بجاست که در اینجا از یورش شگفت انگیز راوندیان خراسان به منصور نیز نام ببریم که برای     
 گرفتن انتقام ابومسلم از او انجام یافت.

امیه و منابع مربوط به آن زمان، حزب شعوبیه که پس از دورۀ ضعف آخر بنی  بنا بر فحوای    
رسیدن به دورۀ آزادی ملّی در رستاخیز ابومسلمیان، از لحاظ تشکیلاتی به توانایی رسیده بود؛ 
از مردم خراسان را که به ظاهر منصور را به پروردگاری باور داشتند فراهم کرد و به  گروهی 

ومسلم را  اقامتگاه منصور فرستاد تا همان طور که منصور با تشبّث به اظهار دوستی و یگانگی اب 
تاریخ فریفت و در چنبر تیغ به نوشتۀ  فریفته و بکشند.  را  انداخت منصور  های جلّادان خود 

به نزدیک قصر منصور رفتند و در آنجا طواف همی "این کردند و میطبری "راوندیان  گفتند: 
. منصور کس سوی سران آنان فرستاد و دویست کس از ایشان را به  قصر پروردگارمان است"

اند؟" منصور دستور داد  زندان کرد که یارانشان خشم آوردند و گفتند: "چرا آنها را به زندان کرده
 اجتماع نکنند.  

پیمایی ادامه و بر دوش کشیدند و در شهر به راه پس راوندیان تابوتی را که خالی بود بیاوردند    
سالار نگهبانان خلیفه   -بن نهیک  تابوت را بینداختند و عثمان  دادند. همین که به زندان رسیدند

گفتند جبرئیل است بکشتند و یاران خویش را آزاد کردند. منصور با موالی  یعنی کسی را که می  -
به نبرد پرداختند. چون   -خواندند  که پروردگارش می  -خویش بیرون آمد. راوندیان با او نیز  

رسید منصور عدّه راوندیان بیشتر بود نزدیک بود بر منصور غالب آیند. و اگر نیروی کمکی نمی
شد. امّا با رسیدن این نیرو راوندیان شکست خوردند و منصور جان بدر برد. طبری از کشته می

یان خطا کردم و خدا مرا از شرّ آن خطر مصون داشت. آن نویسد: "به روز راوندقول منصور می
 خطا بیرون شدن از قصر بود که اگر تیری به من خورده بود نابود شده بودم"".    



ایرانیان در                                                                                                                                 ۱9۰

کاپوی آزادی و استقلال  ت

   

بدیهی است که راوندیان که به نوشتۀ طبری از مردم خراسان بودند و نه فقط در آن زمان، بلکه   
شناختند و اغلب مزدکی، زرتشتی و دست بالا شیعی  تا صد سال بعد هم هنوز اسلام را نمی

بودند و به ظاهر تحت عنوان شیعۀ آل علی به پیشوایی ابومسلم قیام کردند، به خاطر  (۱)رافضی
شناختند  امیه و رسیدن به استقلال ملّی و آزادی بود. و الّا نه منصور را میبرانداختن دولت بنی

 (۲) و نه ابوالعباس را که برای آنها الوهیّت هم قایل شوند."
هرات،     مردم  از  نفر  هزاران  یاری  به  سیس  استاد  سنِبادیان،  سرکوبی  از  پس  سال  سیزده 

هـ.ق.(. ۱۵۰  - بادغیس، خراسان و سیستان علیه تازیان بپا خواست )اواخر خلافت منصور  
از هواخواهان   ییهر چند این قیام با نام و خاطرۀ ابومسلم مربوط نبود، ولی عدّۀ قابل ملاحظه

این  رهبر  استاد سیس  پیوستند.  قیام  آن  به  عبّاسی  با خلیفۀ  اظهار مخالفت  به قصد  ابومسلم 
نهضت زرتشتی بود و دعوی پیامبری و مهدویت داشت  شعارهای سیاسی و اجتماعی خود را 
 در لباس دین علم کرد. این شورش نوعی شورش ضد خلیفه، ضد عرب و حتی ضد اسلام بود.

وران شهرها بودند که با ابزارهای  شرکت کنندگان در این نهضت اغلب از روستائیان و پیشه   
کار خود روی به پیکار آوردند. این شورش نیز در برخورد با سپاه خلیفه شکست خورد و خود  
استاد سیس به دستور منصور در بغداد کشته شد. بعدها مَراجِل، دختر استاد سیس را به هارون، 

 نوۀ منصور و پسر المهدی دادند و مأمون  از او زاده شد. 
جنبش وسیع دیگری در ماوراءالنهر برهبری المُقَنَّع )پیامبر نقابدار( ایجاد شد که سراسر آن     

هـ.ق.(. این جنبش با نام و خاطرۀ ۱۶9  -  ۱۵8نواحی را فرا گرفت )اوایل خلافت المهدی  
 کرده است.  (3) کرد که روح ابومسلم در وی حلول ابومسلم مربوط بود. المقنع ادعا می

 
اهل سنّت همۀ فرق شیعه  -بن حسین بیعت نمودند و بعد بیعت را شکستند بن علی"گروهی از شیعه که با زید ۱

را رافضه و افراد شیعه را رافضی گویند، چه شیعه خلافت سه خلیفه نخست را رَفض کردند ]رها کردند[".  
 فرهنگ معین  

  ۲7۲تا  ۲۶8های ملی و اسلامی در ایران"، صفحات تلخیص از کتاب "روند نهضت  ۲
حلول یعنی داخل شدن روح شخصی که مرده، در بدن شخص دیگر. توضیح اینکه در یونان قدیم و در بعضی   3

شد. تناسخ یعنی اعتقاد به  یی رایج بود که تَناسُخ نامیده میهای مسلمان عقیدهاز مذاهب هندی و برخی از فرقه
شود و از این راه تمام و اینکه روح پس از جدایی از کالبد فردی که وفات یافته، در بدن شخص دیگری وارد می

سازد.  یا قسمتی از خصوصیات شخصی را که در گذشته، در وجود فردی که روح در بدنش حلول کرده ظاهر می
اند، این اندیشه در جریان افت و خیز  هایی که علمای دینی و فلسفی در بارۀ تناسخ بیان داشتهگذشته از تعبیر



کاپوی آزادی و   ایرانیان در ت

 191                                                                                                                               استقلال

دیدند. آمد و مردم آن را مانند ماه واقعی میوی چاهی در نخَشَب بکِنَد که ماه از آنجا در می   
گرفت. زیرا بعدها ته چاه کاسۀ این امر تنها به وسیلۀ علم ریاضی و انعکاس اشعه ماه صورت می

بزرگی پر از جیوه یافتند. با این وصف کامیابی شگفتی به دست آورد و شهرت وی در آفاق 
و هواخواهان ابومسلم و عناصر مجوس و مزدکی  غُلّاة  های  این جنبش مورد حمایت فرقهپیچید.  

 که جز فریب و دروغ از خلفای عبّاسی ندیده بودند قرار گرفت. 
مُقنعّ و یارانش بدون اینکه به احکام مذهبی توجهی داشته باشند به رعایت اصول اخلاقی     

راستگویی، امانت، و راز داری پابند بودند. با اینکه این قیام بیست سال بعد از قتل ابومسلم 
اند و جنبش خود  کردهاتفاق افتاد، با اینحال همواره مقنعّ و پیروانش از ابومسلم به نیکی یاد می

دانستند. این قیام نیز در برابر سپاهیان خلیفه مهدی شکست خورد  را دنبالۀ نهضت ابومسلم می
و خود مقنعّ که مایل نبود به دست اعراب بیفتد خودکشی کرد و یا به قولی به طور مرموزی  

    (۱) ناپدید شد.
های دیگری نیز در غرب ایران به وقوع پیوست که همۀ آنها هدف واحدی داشتند: "رهایی قیام

تحمیل می ایرانیان  بر  را  پریشانی  و  زبونی  همه گونه  دردناکی که  یوغِ گرانِ  قرن از  )دو  کرد" 
 سکوت، دکتر عبدالحسین زرین کوب(.    

هارون      عبّاسی،  خلفای  بزرگترین  منصور  از  "پس 
الرشید است. این مرد در عین حال که خود را متدیّن  

می با  معرفی  زندگی  و  عشرت  و  عیش  از  کرد، 
و   غفلت سازندگان  خوبروی  کنیزان  و  نوازندگان 

 نداشت.
هایی از آن را در کتاب "هزار و یکشب" وارد  تجمّل و جلال دربار او کم نظیر بود و قسمت    

اند. روی کار آمدن هارون و استقرار و دوام حکومت او مرهون مساعی یحیی برمکی، یکی  کرده
از افراد خاندان برمکی است. برامکه اولاد شخصی هستند که ریاست بتکدۀ بلخ یعنی نوبهار را 

 
به منظور  -از جمله مبارزۀ مردم ایران برای رهایی از سلطۀ اعراب   -های آزادی و استقلال ها و نهضت مبارزه

زنده نگهداشتن خاطره قهرمانان ملی و استفاده از محبوبیت و حرمت آنها در بین مردم و کمک به تداوم مبارزه و 
 های فروزان آن مورد بهره برداری قرار گرفته است.  خاموش نشدن شعله

، دکتر  ۲های ملی و اسلامی" و "روزگاران های پس از قتل او از کتابهای "روند نهضت ابومسلم و قیام ۱
 عبدالحسین زرّین کوب" تلخیص شده است.  

  -عبّاس ادامۀ خلافت بنی
 الرّشید هارون



ایرانیان در                                                                                                                                 ۱9۲

کاپوی آزادی و استقلال  ت

   

اند. در ایام دعوت ابومسلم، داشت، و برمک ظاهراً لقب کسانی است که به این مقام نایل آمده
خالد یکی از افراد برجستۀ این خاندان، مذهب دیرین خود را ترک گفت و به آیین اسلام گروید  
و منشی و کاتب ابومسلم گردید و سپس با همین سمت به خدمت در دربار منصور مشغول شد. 

 هارون را فراهم کرد. بهمین مناسبت   پسرش یحیی با صفا و صمیمیّت بسیار، مقدمات خلافت
هارون وی را به وزارت برگزید و او نیز به فرزندان خود، یعنی فضل، جعفر و موسی مشاغل 
مهم واگذار کرد. جعفر محرم و ندیم هارون بود و در دربار او آمد و رفت داشت و خلیفه برای  

 (۱)م باشد، خواهر خود عبّاسه را به نکاح او در آورد."که جعفر محرآن
الرشید  "موقعیتی که ایرانیان در دربار خلافت و ادارۀ ولایت بر عهده داشتند در دوران هارون   

به اوج خود رسید و آن هنگامی بود که برمکیان نامدار به وزارت رسیدند و تا هفده سال با قدرت  
   (۲) در رأس امور حکومت اسلامی قرار داشتند."

روی کار آمدن خاندان برمکی، به احیاء سنن و آداب ایرانیان در دستگاه خلافت کمک فراوان    
گرفتند  های باستانی نوروز و مهرگان را میالرشید و مأمون  جشنکرد. "در زمان مهدی، هارون
 (3) دربار بود."و لباس ایرانی، لباس رسمی  

تحت چنین شرایطی، "ایرانیان و سایر فرق شعوبیه و زنادقۀ مانوی و شیعیان علوی، که جملگی      
بی تسلط  غیردشمن  و  برامکه  دستگاه  در  توانستند  بودند،  اعراب  دستگاه  دلیل  در  مستقیم 

حکومت نفوذ یابند و به یاری برمکیان، کلیۀ کارها را از دست خلیفه خارج کنند؛ به طوری که  
عملاً رفت و آمد و مراجعات مردم به دستگاه برامکه بیش از قصر خلیفه بود". از سوی دیگر 

مستبدّ و خودخواه "ثروت فراوان برمکیان حرص و آز هارون را بر انگیخته بود. این عوامل هارون  
را نگران ساخت و عاقبت به این بهانه که جعفر از عبّاسه دارای اولاد شده، در حالی که من حق  

هجری در یک شب خون و مرگ "به صورت ناگهانی    ۱8۱اربت و نزدیکی نداده بودم؛ در سال  مق
به قتل جعفر برمکی و یکهزار و دویست مرد و زن و کودک و برده و نزدیکان برمکیان در سراسر 

 .  "امپراتوری عرب و آنهم درست در فردای بازگشت خودش و جعفر از سفر حجّ فرمان داد

 
 ۱3۶، صفحۀ ۲تاریخ اجتماعی ایران، جلد  ۱
 9۵حضور ایرانیان در جهان اسلام، احسان یارشاطر، صفحۀ  ۲
 37۵، صفحۀ ۱تاریخ ادبیات در ایران، جلد  3



کاپوی آزادی و   ایرانیان در ت

 193                                                                                                                               استقلال

 ۱۲۰۰"قتل عام برمکیان که هارون بدان فرمان داده بود، سه شبانه روز ادامه یافت و در آن     
شان با وضعی  نفر مرد و زن و کودک و برده منجمله کلیۀ افراد خاندان و خویشان دور و نزدیک

 فجیع کشته شدند. 
به دنبال آن تمام کسانی که مأمور این قتل عام شده بودند، به دستور خلیفه به قتل رسیدند.     

فردای شبی که جعفر کشته شد، هارون عبّاسیه خواهرخویش و همسر جعفر را زنده زنده در  
تابوت گذاشت و دستور دفن او را داد تا دستش به خون خواهر خلیفۀ مسلمین آلوده نشده باشد. 

دو فرزند خردسال او و جعفر را در تنور آتش انداخت ... سرِ بریدۀ جعفر را به امر هارون ولی  
به پل وسطای دجله آویختند و بدنش را از طول دو پاره کردند و هر پاره را بر یکی از دو پل علیا  

 ۱89و سفلای دجله به دار کشیدند. قطعات بدن جعفر دو سال در آن حال ماندند. تا در سال  
   (۱)جری که هارون عازم سفر جنگی به خراسان شد، به امر او سوزانده شدند."ه 
این     نداشت.  ایرانیان در حکومت خلفا  اهمیت  در  منفی  تأثیر  برمکی،  لکن سقوط خاندان 

عبّاس  بنیاهمیت تا حکومت المعتصم ادامه یافت و ایرانیان پس از مرگ هارون انتقام سختی از  
 گرفتند.  

هجری  فرزند کوچکترش محمد امین را به جانشینی خود در بغداد    ۱9۲"هارون در سال     
گذاشت و خود برای سرکوب خوارج و تنبیه حکمران خراسان به آن صوب حرکت کرد. مأمون   
نیز همراه پدر عازم خراسان شد. ولی در راه هارون در اثر بیماری درگذشت و در طوس به خاک  

 م.(".8۰9ق / هـ.۱9۴سپرده شد )
هارون محمد امین را که از مادری هاشمی نژاد و حامی    "در این موقع مردم بغداد بنا به وصیت   

 سیاست عربی بود، به خلافت برداشتند.  
هارون بعد از او مقام خلافت داشت، اما هارون در همین وصیّت مأمون   امین به حکم وصیت   

را هم به ولیعهدی امین تعیین کرده بود و آنچه ایجاد اختلاف بین دو برادر شد سعی کردن امین 
در خلع مأمون از ولیعهدی خویش بود. از جانب مأمون هم شاید یک عامل عمده در ایجاد این 

از   -هر چند که از لحاظ اداری    - آن ولایت ]خراسان[ بود  ا کردن  مخالفت سعیِ موالی در جد
 سلطۀ بغداد.  

 
 ۴۲9و  ۴۲8سال، جلد اول، صفحات  ۱۴۰۰پس از  ۱



ایرانیان در                                                                                                                                 ۱94

کاپوی آزادی و استقلال  ت

   

برده بود. در واقع هارون، این امری بود که ظاهراً هارون هم در اواخر عمر به ضرورت آن پی   
که جانشینی خود را به امین داده بود و مأمون را به ولیعهدی او برگزیده بود با تفویض خراسان 
به مأمون به تمایلات اهل خراسان که طالب نوعی استقلال بودند جواب مساعد داده بود و امین 

 (۱) خراسان رهائی بخشیده بود."را هم در خلافت خود از التزام و تعهّد مداخلۀ مستقیم در امر  
خواستند خراسان را ایرانیان که از ظلم عمال هارون در آن حدود ناراضی بودند و در باطن می   

مأمون  را که از مادری ایرانی  اللّه به حدّ مقدور از سلطۀ بغداد نجات دهند، فرزند ارشد او، عبد
با   و  ایرانیان  یاری  به  او  و  برگزیدند  به خلافت  بود،  متولدّ شده  استاد سیس(  )مَراجِل دختر 

 (۲) بن سهل، آمادۀ جنگ با برادر خود گردید."استفاده از نبوغ و درایت وزیر کاردانی چون فضل
  ( 3) عبّاس و بالمآل بنیاعتباری و بر افتادن  داری از علویان سبب بیدانستند طرف"ایرانیان که می   

جانشین  خلافت  امر  در  علویان  که  داشتند  اصرار  شد،  خواهد  ایران  دولت  حیات  تجدید 
بن اعمال نظر ایرانیان و بنابه پیشنهاد وزیرش فضل  عبّاس شوند ... از اینرو، مأمون  در نتیجۀبنی

     (4) بن موسی الرضا را به ولیعهدی انتخاب کند."سهل، قول داد که علی
بن الحسین، امین دوباره برای دفع برادر به شرق لشکر کشید. در جنگ بین دو سپاه "طاهر   

بن عیسی سردار امین را در ری شکست داد  ، علی-سردار مأمون     -معروف به ذواليمينين  
هـ.(. و در حوالی همدان عبدالرحمن اَزدیِّ، سردار دیگر امین، در سپاه خراسان شکست ۱93)

. بغداد به محاصره -هزیمت به سوی بغداد    -خورد و برای اعراب هزیمت اجتناب ناپذیر شد  
های عیّار هم مانع از سقوط  نتیجه گشت. یاری دستهافتاد و محاصرۀ آن طولانی، پرمحنت و بی

هایش را بر روی سپاه طاهر گشود، تقریباً به حالت آن نشد. وقتی این شهر هزار و یکشب دروازه 
یی نالایق خسارت و تلفات بسیار دیده بود ... ر آمده بود. به خاطر دفاع از خلیفهنیمه ویرانی د

خلیفۀ مخلوع بدون کسب اجازه از مأمون  به امر طاهر و برای اجتناب از تجدید یک کشمکش  
هـ.(، امّا به شورشیان شهر و کسانی که به هواخواهی او در مقابل ۱98احتمالی به قتل آمد )

 
  ۲۴، دکتر عبدالحسین زرّین کوب، صفحۀ ۲روزگاران جلد  ۱
 ۵8و  ۵7، صفحات ۲تاریخ اجتماعی ایران، جلد  ۲
 = عاقبت، سرانجام.  لآلماب 3
   ۲۱۶های ملی و اسلامی در ایران، صفحۀ روند نهضت  4



کاپوی آزادی و   ایرانیان در ت

 195                                                                                                                               استقلال

و   بلامنازع گشت  مأمون   برای  خلافت  شد.  داده  امان  بودند،  ایستادگی کرده  مأمون   سپاه 
    (۱)کشمکش دو برادر به پیروزی خراسانیان پایان یافت."

بود که میان      به حقیقت تصادمی  امین و مأمون   "فتنۀ  ابراهیم حسن:  به نوشتۀ دکتر حسن 
علویان و عبّاسیان و هم میان عرب و ایرانیان برای کسب قدرت رخ داد و فیروزی مأمون در آن 
غائله که به نیروی خراسانیان حاصل آمد، به منزلۀ فیروزی قطعی ایرانیان بود و از آن پس قدرت  

   (۲) رب از بغداد چنان برافتاد که هرگز تجدید نشد."ع
های شیعه که درین ولایت بودند  برد، از جانب فرقه"مأمون  که در آن ایام در خراسان به سر می   

های شیعی داشت و به رعایت شیعۀ خراسان، در  شد. خود او ]نیز احتمالاً[ گرایشحمایت می
که با برادرش امین پیدا کرد، لباس سیاه را که شعار عبّاسیان بود به لباس سبز    جریان مخالفتی

بن سهل وزیر و سایر مدافعان و در اجرای قول خود به فضل  (3)تبدیل نمود."  -شعار آل علی    -
امام شیعیان، علی به ولایتعهدی، هشتمین  علویان  از  یکی  انتخاب  بر  مبنی  بن ایرانی خویش 

موسی معروف به الرضا را از حجاز به خراسان خواند. وی را ولیعهد خویش کرد و نیز یکی از 
دختران خود را بدو و دختر دیگرش را به پسر او به زنی داد، و ریاست حجّ را به یکی از برادارن 

 امام رضا واگذار نمود.   
امّا این اقدامات بر عبّاسیان بغداد گران آمد و شوریدند و مأمون  را خلع نمودند و با عمّش     

بن مهدی بیعت کردند. مأمون  چون خلافت خود را در خطر دید، از نظر خویش عدول  ابراهیم
یی به مردم بغداد نوشت و تعهدّ کرد که بر سیرۀ اجداد خود برود و به شتاب از خراسان  کرده نامه

 روانۀ بغداد شد.  
های بلند پایۀ دستگاه خلافت در بغداد تصمیم  مأمون  هنگامی که به علت ترس از عصیان عرب

فضل مراجعت،  از  پیش  دانست که  "مناسب  گرفت،  بغداد  به  بازگشت  وزیر به  سهل،  بن 
الاختیارش را که مأمون  موقعیت ممتاز خود را در نزد ایرانیان مدیون او بود، از سر راه خود  تام

بردارد. در شب قتل فضل، مردان مأمون  به خانۀ او ریختند، ولی باخبر شدند که وی به حمام  
رفته است. بدینجهت به آنجا رفتند و در داخل گرمابه بدن او را با ضربات خنجر قطعه قطعه 

 
  ۲۱۶، دکتر عبدالحسین زرّین کوب، صفحۀ ۲روزگاران جلد  ۱
 99تاریخ سیاسی اسلام، جلد دوم، چاپ چهارم، ترجمۀ ابوالقاسم پاینده، صفحۀ  ۲
 ۵8، دکتر عبدالحسین زرّین کوب، صفحۀ ۲روزگاران جلد  3



ایرانیان در                                                                                                                                 ۱96

کاپوی آزادی و استقلال  ت

   

کردند. این بار نیز مانند مورد قتل جعفر برمکی، همۀ مأموران قتل به دستور مأمون  بازداشت 
و به نزد او آورده شدند. به نوشتۀ خواندمیر "مأمون با تظاهر به خشم بدانها سخت عتاب کرد و 

ر پرسید که چه کس ایشان را بدین جنایت هولناک مأمور کرده است؟ آنان، با اطمینان بدینکه ب 
هر حال محکوم به اعدام خواهند شد، بدو پاسخ دادند: ای امیرالمؤمنین، آیا مطمئنی که خودت  

شناسی؟ " البته به فرمان مأمون  همه آنها اعدام شدند و مأمون خودش جنازۀ این کس را نمی
 اندکی بعد جنازۀ ولیعهد خویش،که  اش تشییع کرد؛ همچنانفضل را با احترام بسیار به مقبره 

گین مسموم شده بود، با مراسم  امام رضا، را نیز که این بار به دستور او با خوردن میوه زهر آ
مجلّلی تا آرامگاه کنونی او در مجاور گور پدرش، هارون الرشید بدرقه کرد، در حالی که شدیداً 

بن سهل را گریست. در مراجعت به بغداد، مأمون  برادر فضل، حسن بر این مصیبت جانکاه می
به صدارت خود برگزید تا ارتش خراسان را به عدم دخالت خود در مرگ فضل مطمئن کند و با  
از  پوران دختر او نیز با مراسمی بسیار با شکوه ازدواج کرد. ولی این بار هم، برای جلوگیری 

حسن خلافت،  عرب  کارگردانان  شدید  اتهام  نارضایی  به  را  خود  تازۀ  صدراعظم  سهل  بن 
عبّاس تحت بنی"پس از قتل امام رضا اغلب علویان از طرف    (۱)تیمارستان فرستاد."  دیوانگی به

   (۲) تعقیب و آزار قرار گرفتند و ناچار به طبرستان و گیلان پناهنده شدند."
مأمون  در بازگشت به بغداد، به رعایت خاطر اهل شهر و در ظاهر به درخواست طاهر، لباس     

عبّاس بود، مبدّل ساخت و بدین ترتیب توانست فتنۀ ابراهیم بنیسبز را به لباس سیاه که شعار  
 ند و خلافت خود را حفظ کند. ا بن مهدی را بخواب 

که بن سهل واگذاشت و طاهر را هم با آنبن عباد از خویشان فضل"وی خراسان را به غسّان   
و  امارت  این خدمت هم عنوان  بنواخت. در مقابل  بود،  آزرده  از وی دل  امین  به خاطر قتل 

ها بعد ازو نیز همچنان باقی  شُرطگَی بغداد را به وی داد و این عنوان در خانواده طاهر تا مدت
ت خراسان حکومماند.  امّا اینکه چند سال بعد به دنبال تبادل نظر با معتمدان خویش طاهر را به  

خواست به تمایلات اهل خراسان  گسیل کرد، در واقع به رعایت مصلحتِ وقت بود و گویی می
که طالب نوعی استقلال بودند پاسخ مساعدی، شایستۀ مساعی آنها در رساندن او به خلافت، 

 
 " و "دستور الوزراء" ۵39و  ۵38سال، صفحات  ۱۴۰۰"پس از  ۱
 ۲۱7های ملی و مذهبی در ایران، صفحۀ روند نهضت  ۲



کاپوی آزادی و   ایرانیان در ت

 197                                                                                                                               استقلال

داده باشد. این کار از نظر خود او متضمّن تأمین از قیام مجددّ آن ولایت به پشتیبانی از یک  
مدعی خانگی هم بود، در حقیقت هر چند برادرش محمد هم که بعد از او به لقب المعتصم 
بالله به خلافت رسید در این کشمکش از جانبداری از وی منحرف نشده بود، باز تفویض آن 

، در نظر مأمون  از احتیاط دور بود و واگذاری آن به طاهر بیشتر مقرون به احتیاط  ولایت به وی
      (۱)رسید."به نظر می

دو نهضت بزرگ ضد عرب و ضد   "مقارن همین ایّام 
عبّاسی در پی هم در آذربایجان و سپس در طبرستان  

های خراسان و ماوراءالنهر  شکل گرفت که مثل آشوب
عبّاسی  مدت معروف  خلیفۀ  دو  دلنگرانی  مایۀ  ها 

نهضت  و  آذربایجان  در  خُرّمدینان  نهضت  گشت. 
سرخ جامگان در طبرستان، که به ترتیب مأمون  هفتمین خلیفه و معتصم هشتمین خلیفۀ عبّاسی  

 با آنها درگیر شدند.  

 جنبش خرّمدینان  
که قبل از جنبش خرّمدینان در تاریخ ایران غالبا به نام بابک خرّمدین همراه است. درصورتی

رهبری پرشور و نستوه به نام جاویدان  -عبّاسی    پنجمین خلیفۀ  - هارون  وی، در اواخر خلافت
بن سهل در آذربایجان در رأس آنها واقع شد و این فرقه را از صلح جویی و آرامش طلبی بیرون 
کشید و مقاومت پنهانی و احیاناً پراکندۀ آنها را به شکل قیام عام و آشکار در آورد و بابک هم 

 نهضت را از او به میراث برد. 
و سرزمین    آذربایجان  در  بابک  و  رهبری جاویدان  ایام  در  آیین که  اصل  های کوهستانی  امّا 

شد، در خراسان وران شهری تبلیغ میولایت جبال به شدت در میان روستائیان نواحی و پیشه
لااقل از آغاز عهد دعوت عبّاسی هواخواهانی در بین پیروان ابومسلم داشت ... بعد از کشته 

عدّه و  داشت  ارتباط  بیشتر  ابومسلم  خاطرۀ  با  خراسان  در  خرّمدینی  ابومسلم،  از شدن  یی 
کردند. که گاه  خرّمدینان در زیر نقاب انواع تشیعّ از او و خاندان او با تکریم و تقدیس یاد می

 
 ۵9و  ۵8، دکتر عبدالحسین زرّین کوب، صفحات ۲روزگاران جلد  ۱

ها و مبارزات ادامۀ قیام
مسلحانۀ مردم ایران علیه  

 عبّاس خلافت بنی



ایرانیان در                                                                                                                                 ۱98

کاپوی آزادی و استقلال  ت

   

فرستادند، پسری  سیاسی بود به پسر او، پسر فاطمه، درود می  (۱)نیز با لحنی که شامل نوعی ایهام
خواندند و  نام و نشان بود و ایشان او را کودک دانا میکه همچون در موارد مشابه کودکی بی

برای رهبری خویش به باز آمدنش امید بسته بودند ... خرّمدینان در آن ایام این کودک را که با  
خواندند و با نشر تبلیغ این اسطوره اظهار مشتاقی طالب ظاهر شدنش بودند، مهدی و فیروز می

گاهی و شوق یاران را برای قیام         (۲)های آینده زنده نگهمیداشتند."آ
یی بعد از اسلام رهبران قیام های تودهنکتۀ دیگری که حائز اهمیت است اینکه "در تمام جنبش    

دادند. همواره اصل تناسخ )یعنی انتقال روح از بدنی به بدن دیگر( را بین پیروان خود اشاعه می
میچنان خود  یاران  به  را  تناسخ  اصل  مُقنََّع  و  سیس  استاد  سنِباد،  راه که  این  از  و  آموختند 

های برجستۀ تاریخ آسان سازند. تا سنّت مبارزه علیه بیدادگران را برای شخصیتمیکوشیدند  
در او حلول کرده و یاران بابک را عقیده بر این بود    که روح ابومسلمبودند  پیروان مُقنََّع معتقد  

روح جاویدان رهبران که  و  ترتیب سیاستمداران  این  به  است.  آمده  در  بابک  تن  در  بن سهل 
 (3) کردند."های ملّی ایران برای تداوم مبارزه از اصل تناسخ استفاده میقیام

بن شهرک خرمّی، که پس از جاودان  -های اجتماعی ایران  "نهضت خرمدینی در میان جنبش   
ترین و در عین حال معروض تحریف  یکی از قهرمانانه  -آمد  بابک رهبر نامدار آن به شمار می

ها  ترین آنهاست. برای ما دشوار است که از اسناد موجود، رفتار این مردم را که سال قرار گرفته
اند و دست از عقاید خود نکشیدند و جان خود را در راه در برابر حکومت عرب ایستادگی کرده

از معاصرین خود   از چند تحقیق  اگر  اینکه  واقعیت  اهداف خود فدا کردند، درست بفهمیم. 
ای  بگذاریم تمامی منابع فارسی و عربی قدُما درباره این نهضت و رهبر آن بنحو مُشمئز کننده

های فراوان است ... نهضت بابکی که به طور اعمّ به  ها و دروغزنیاغراض و گمراهی  آلوده به 
از همۀ جنبش از دو لحاظ  و نهضت خرمدینی شهره است، بخصوص  های فکری و سیاسی 

اجتماعی پیشین و مابعد خود متفاوت است. نخستین از این دو لحاظ به مشخصۀ سازمانی و 
اهدافی مربوط می به  آن  و دومین  بود. ویژگی  آنها  پی متحقق ساختن  در  این جنبش  شود که 

 
ایهام = گوینده در سخن خود لفظی آورد که دارای دو معنی باشد: یکی نزدیک و دیگری دور، و ذهن شنونده   ۱

 ابتدا به طرف معنی نزدیک و بعد به معنی دور که مقصود گوینده است متوجه شود. فرهنگ معین  
 ۴۲و  ۴۱، دکتر عبدالحسین زرّین کوب، صفحات ۲روزگاران جلد  ۲
 ۵۲3تاریخ تحولات اجتماعی، سه جلد در یک جلد، مرتضی راوندی  3



کاپوی آزادی و   ایرانیان در ت

 199                                                                                                                               استقلال

ها و سرعت انتشار و حفظ  توان در کامیابیاستواری سازمانی این نهضت را قبل از هر چیز می
هـ.ق.( باز یافت. ۲۲3  -  ۲۰۰پیروان، در مواجهه با دشمن مسلّح به مدتّ بیست و سه سال )

این، گرایش بی فعال بخشسابقۀ تودهجز  آن و مشارکت  به  نسبت  مردم  از  های  های وسیعی 
های همجوار ایران نظیر کردها، ارمنیان ساکن در مرزهای بیزانس و  وسیعی از مردم از ملّیت

از بنای تنومند تشکیلاتی   از مناطق سفلای قفقاز، در کنار این نهضت، بنحو روشنی  کسانی 
نهضت خرمدینی و همچنین از ساختار سلسله مراتبی محکم و علایق مشترک اعضاء آن پرده 

مورخین مسلمان اعتماد کنیم، سامان بخشی تدارکاتی و معیشتی   برمیگیرد. چنانچه به اخبار 
نیروی سوار مسلحّی که به روایتی از بیست هزار و به روایتی دیگر از سیصد هزار تن فراهم آمده  

ای بوده است که علاوه بر حفظ پیوندها و علایق بود مستلزم وجود سازمان و تشکیلات پیچیده
و اصول آرمانی در اعضاء توانسته باشد مسائل معشیتی و فرماندهی را بنحو مطلوب و به موقع  
حلّ و فصل کند. بابک و پیروانش به مدّت بیست و سه سال نبردی استوار و خونین را علیه 

   (۱) خلافت عربی بغداد سازمان دادند."
ناراضی  های  دهد که "استقبال از اصول اعتقادی نهضت توسط تودهاسناد موجود نشان می   

کند  ایران چشمگیر و وسیع بوده است ... اخبار متعددی وجود دارد که حکایت از این واقعیت می
که باطنیان یا اسماعیلیان و بسیاری از اقوام غیر عرب و کُرد نیز در جانب بابک قرار داشتند. 

های تدبیری و نفرات حمایت و پشتیبانی  این گروهها توان نظامی و جنگی او را با پول، راهنمائی
کردند. اگر به تصریح موکدّ مورخین مسلمان دایر بر مزدکی یا بابکی بودن اسماعیلیان یا  می

نمی واقعیت  این  از  ولی  کرد،  اعتماد  نتوان  عدهباطنیان  درگذشت که  پیروان توان  از  یی 
ند  های شیعیان پیوست های سری اسماعیلیه و سایر دستههای مزدکی و بابکی به جمعیتنهضت

و افکار و عقاید اساسی خویش را با خود در این مذاهب وارد ساختند. مثلاً عقیدۀ آنان به این 
یابد، بدون تردید در  که نیروی نبوتّ فیضی است که دائما از شخصی به شخص دیگر انتقال می

         (۲) مورد مسألۀ امامت از نظر شیعیان بی اثر نمانده است."

 
های شهرستان اهر در جنوب رود ارس قرار دارد. یک بار بازدید قلعۀ فرماندهی بابک بَذّ در کَلِیبَر یکی از بخش ۱

ای از سازماندهی تدارکاتی نهضت خرمدینی را بخوبی نشان  از این قلعه آثار و بقایای بسیار جالب و تکان دهنده
 دهد. می

" 37۲و  37۱"تاریخ ایران در قرون نخستین اسلامی، برتولد اشپولر، ترجمه جواد فلاطوری ، جلد اول صفحۀ  ۲
 های دوم و سوم هجری، دکتر غلامحسین صدیقی"  های دینی ایرانی در قرنو "جنبش



ایرانیان در                                                                                                                                 ۲۰۰

کاپوی آزادی و استقلال  ت

   

با توجه به چنین گسترشی "اینک طبیعی است از دلایلی جویا شویم که این طبقات را به اقبال      
توان بر اساس اخباری که مورخّین مسلمان در از دعوت بابک وا داشت. چنین پرسشی را می

اند بنحو مطلوبی پاسخ داد. در آن دوران با دیگرگونی  بارۀ نهضت و اعتقادات بابک فراهم آورده
آن فقط بین خود  در وجوه تعلقات طبقاتی، طبقه آمد که اعضای  به وجود  ای کاملاً منسجم 

شمردند و اخذ خراج  بر عهدۀ کردند و روستائیان و طبقات پائین جامعه را پست میازدواج می
آنان بود ... اینان از امتیازات وسیعی برخوردار بودند و دژها و قصرهای باشکوهی در اختیار 

شتند. در کنار این طبقات و قشرها، قشر وسیعی از صنعتگران و روزمزدان و نیز بردگان  خود دا
وجود داشت که از لحاظ اجتماعی و اقتصادی زندگی آنان به طبقات ممتاز وابسته بود. امّا تودۀ  

ای بودند که بار اصلی مالیات را دادند و آنان طبقهعظیم ساکنان ایران را کشاورزان تشکیل می
کشی و بر دوش داشتند و از هر دو سوی عوامل حکومت و اشراف و طبقات ممتاز مورد بهره

های  کند، سر انجام این امور به حرکتگرفتند، بطوریکه اشپولر به درستی بیان میستم قرار می
بزرگ مذهبی و اجتماعی قرن دوم و سوّم هجری منجرّ شد که در جنبش بابک به اوج خود  

های وسیعی از مردم، از ملل و نِحَل ه گفتیم، از جمله عوامل دیگری که تودهرسید. جز آنچه ک
بود.   از دوست و دشمن  مردم  با  او  رفتار  آورد، شیوۀ  بابک فراهم  به گرد جنبش  را  گوناگون 

اند، امّا از ذکر این ای نسبت به او دریغ نکردهای از مورخین مسلمان که از هیچ بغض و کینهپاره
اند. بابک با زندانیان خویش، بخصوص با زندانیان و اسرای نظامی بنحو  حقیقت درنگذشته

کرده است. چنین رفتاری، تا بدان حدّ بود که آنان پس از آزادی، آمیز و مدارا رفتار میمحبت
او نمی این باره نیز تأکید میدیگر بار به نیروی مخالفِ  کنند که پیوستند. همین مورخین در 

پیروانش و  می  بابک  در  او  اسارت  به  و کودکانی که  زنان  به  و نسبت  انصاف  کمال  آمدند 
داشتند ... در باب تساهل و رفتار بردبارانۀ بابک و پیروانش با قائلین به جوانمردی را مبذول می

مورخین و   توزانۀ مذاهب و معتقدات مختلف و بخصوص با مسلمانان در خلال اظهارات کینه
ناپذیر بابک در  نویسندگان مسلمان، اخبار کافی باقی مانده است. بغدادی، یکی از دشمنان آشتی

اند و مسلمانان نویسد: "بابکیّه ... در کوهستان، مسجدهایی برای مسلمانان ساختهاین باره می
آموزند و نماز پنهان بگذارند. از مطاوی ]طومارها،  گویند و فرزندانشان را قرآن میدر آنها اذان می

آید که مخالفت با دین یا  های دراز[ تمامی اخبار مربوط به قیام بابک این حقیقت بر مینوشته
مذهب مردم، هدف و انگیزه آن قیام نبود، بلکه ستیزه با نظم ناموزون اجتماعی و فساد و ستم  



کاپوی آزادی و   ایرانیان در ت

 201                                                                                                                               استقلال

رژیمی که ضمن آن طبقات ستمکش از همۀ ملل و اقوام به اسارت در آمده بودند ]هدف غائی[ 
انهدام نظامی بود که پایه بر جنبش بابک بود. به زبانی دیگر نهضت خرّمدینی متوجّه  آن  های 

تا    استوار بود. نیروهای نهضت بر آن بودند  (۱) ستمگری اشراف و صاحبان املاک و اقِطاعات 
ای فاقد طبقات غنی و فقیر، بنده و  آن نظام را با نظم جدیدی فارغ از ستم طبقاتی و جامعه

خدایگان )گماشتۀ خدا بر خلق، بزرگ و سرور(، و نظامی مبتنی بر عدالت، برادری و برابری 
های نادرست که عمدتاً از ناحیۀ  آلود و نسبتهای بغضجانشین سازند ..."با وجود انبوه داوری

توان چهارچوبی از شده است، از "اندک مایۀ اطلاعات میاولیاء دین و صاحبان قدرت القا می
توان آنچه مبیّن اهداف کلی نهضت بوده است، ترسیم کرد. بر مبنای همین اطلاعات بخوبی می

 دریافت که سمت و سوی اصلی قیام بابک بر دو هدف اساسی توجه داشته است: 
بازگیری مناطق زراعی وسیع از غاصبین آنها و توزیع آن اراضی بین دهقانان که به قصد   . ۱

 بهبود حیات اجتماعی به آنها نیازمندند. 
آزاد ساختن زنان، یا دست کم رهایی آنان از اسارت اخلاقی و تضییقات اجتماعی و   . ۲

 های عمده و برابر با مردان به آنان. حقوقی و اعطای آزادی
می     تأکید  خرّمدینیان  آرمانی  عنصر  دو  این  بر  بنحو صریح  میپطروشفسکی  و  نویسد: کند 

"خرّمدینان مانند اسلاف عقیدتی خویش یعنی مزدکیان به خاطر استقرار مساوات اجتماعی و 
 کوشیدند". های آزاد روستایی میلغو مالکیت خصوصی بر زمین و انتقال اراضی به جماعت

پرسش عمدۀ دیگری را باید پاسخ داد و آن اینکه چه عواملّی به پیدایش چنین تفکّری در آن     
 های متعدّد پایدار نگاهداشت.بخش جهان کمک کرد و آن را برای نسل

دقیق     بطور  یا  اجتماعی  قرنبدون شک شرایط مشخص  برای  اقتصادی که  در تر شرایط  ها 
 منطقه حاکم بود، موجبات ایجاد چنین تفکری را فراهم آورد.

دهد تا معتقد  دانیم، امکان میآنچه را ما از سیستم ارضی در آذربایجان و بطور کلی در ایران می   
شویم که اکثر اراضی این کشور مشخصاً در مالکیت معدودی از وابستگان طبقۀ اشراف قرار 
بهره  خود  اراضی  از  اسرای جنگی  و  بینوایان  دهقانان،  طریق کار  از  این کسان  است.  داشته 

 
اقِطاع = ملک یا زمینی که از جانب خلیفه یا سلطان به یکی از امرا جهت بهره برداری از عواید و یا تملیک   ۱

شده  واگذار شود. واگذاری این ملک به صاحب اقطاع غالبا به عنوان پاداش و یا به جای مستمری او تلقی می
 است.  



ایرانیان در                                                                                                                                 ۲۰۲

کاپوی آزادی و استقلال  ت

   

بدانگونه که کریستنمی و  میگرفتند  توضیح  در سن  خود که   ... بلندِ  دیوارهای  پس  از  دهد 
این ستم کشان نظارت می بر کار  بود،  پراکنده  فرمان میسراسرایران  آنان  بر  و  راندند. کردند 

زمین در  میدهقانان  بردگان کار  مثابۀ  به  خود  اربابان  دوران های کشاورزی  در  آنان  کردند، 
شدند و در چنان شرایطی نه تنها واجد هیچ چیز  ساسانی به معنای واقعی کلمه برده تلقی می

العمر مجبور بودند  نبودند، بلکه حتی بدون اجازۀ اربابان خود قادر به ازدواج نبودند. رعایا مادام
آنان   در زمینی که در آن به کار گرفته شده بودند بیگاری انجام دهند و بهیچوجه مزد و پاداشی به

رعایا  نمی و  غلامان  جان  اختیار  صاحب  را  خود  اشراف  آمانیوس،  نقل  به  بنا  دادند. 
    (۱)دانستند."می
تنها تغییر مطلوبی در شرایط زندگی مردم و ستمکشان به     ایران توسط اعراب، نه  "تصرّف 

تر ساخت. دهقانان در همان موقعیتی باقی ماندند که در وجود نیاورد، بلکه اوضاع را وخیم
روزگار ساسانی از آن برخوردار بودند. مقامات عرب جز اخذ مالیات هیچ اقدامی رفاهی برای  

آوردند. همین سبب گردید تا برای ادارۀ سازمان دیوانی کشور به منظور هر  دهقانان به عمل نمی
های حاکمۀ پیشین را در  تر و کارآمد کردن رویۀ گرد آوری خراج و مالیات، خانوادهچه منظم

 قا کنند.  بیمی دیوانی ارأس دستگاه قد 
های پیرامون آن از جمله ایالاتی بودند که بیش از هر  دانیم آذربایجان و سرزمینچنانکه می    

ساسانی مبتنی بر جدایی اقوام و طوایف و بخصوص    ایالت دیگر ایران مظهر سیستم حاکمۀ
اختلاف طبقاتی بود". در چنین شرایطی بود که نهضت خرّمدینی پا گرفت و رهبران این نهضت 
را به ملّی کردن اراضی و واگذاردن آن در اختیار صاحبان اصلی آنها یعنی دهقانان وا داشت. 

دریافته بودند که در آزادی زمین، آزادی  رهبران این نهضت، سَلَفش نهضت مزدکی را بخوبی  
 خود دهقانان نهفته است ... این امر نخستین هدف در برنامۀ نهضت بابک بود". 

"امّا دومین هدف او، آزاد ساختن زنان ایرانی بود ... گنجاندن این هدف در فهرست اهداف    
که از روزگار زرتشت تا ایام عبّاسیان که نهضت   اساسی بابک، به این دلیل ابطال ناپذیراست

ی در شرایط زندگی اجتماعی، حقوقی و مدنی زنان به  تغییرخرمدینی بابک ظهور یافت کمترین 
های مذموم ساسانی به عصر اسلامی انتقال یافته  وقوع نپیوسته بود و در عمل بسیاری از سنت

 
 ایران در دورۀ ساسانیان، آرتور کریستنسن   ۱



کاپوی آزادی و   ایرانیان در ت

 203                                                                                                                               استقلال

بود. کلیما در اثر درخشان خود دربارۀ مزدک بنحو روشنی از موقعیت رقت بار زنان در عهد  
کند. بنا به گزارش او تعدّد زوجات شرعاً و عرفاً مجاز بود، تعداد زنانی که یک  ساسانی یاد می

توانست اختیار کند حدّ و مرزی نداشت، طبقات مستمند تودۀ مردم بناچار به یک زن مرد می
توانست زن خود را حتی بدون موافقت او به مرد دیگری واگذار کند. کردند. شوهر میاکتفا می

شد و از لحاظ شخصیت حقوقی درست در  رفته زن از لحاظ حقوقی نوعی کالا تلقی میهمروی
همان طبقۀ بردگان جا داشت. فقط اعیان و اشراف قادر به نگهداری زنان متعددی در حرمسرای  

بودند . .. درست است که تمامی منابع اسلامی که بنحوی به دو نهضت مزدک و بابک  خود 
برنامهاشاره کرده  اصل  این  از  تعابیر  اند  زنان،  مقوله  یعنی  بعمل خای،  و گمراه کننده  صمانه 

آن منابع نسبت آورده به مقاصد بدخواهانۀ نویسندگان  آنها را  امّا چنین تعابیری حتی اگر  اند. 
ای که آن برنامه به اقتضای آن ارائه گردید  ندهیم، محققاً از ناتوانی آنها در درک شرایط اجتماعی

گاهی مسلم به معنای عمیق آن ناشی بود ... به ضِرس قاطع می توان گفت که بابک هرگز به  و ناآ
کرده است ... او به تملک مشترک زنان باور نداشته است. آنچه  اعمال خلاف اخلاق تشویق نمی

این که او بیانگر و مبیّن این نکته بود که زنان از همان حقوقی که مردان برخوردارند،    محقّق است
دارند، عشق بورزند و هیچ  اند که چون مردان با هر کسی که دوست میبرند و محقّنصیب می
شان نیست وادار تواند آنها را به دوست داشتن یا تن سپردن به کسی که مورد رضایتقانونی نمی

 کند."
شود "حتی به استناد مورخین مُفتری  اعمال خلاف اخلاقی که به نهضت خرّمدینان نسبت داده می

دانیم مبانیت داشته است. علاوه بر این، مسلمان نیز با آنچه که در بارۀ اصول اخلاقی آنان می
و  مغایرت  بودند  فرا گرفته  مزدک  و  زرتشت  از  آنان که  دینی  تعالیم  با  اساساً  اعمالی  چنین 

پیرایۀ مزدکیان و زهد بی  (۱) سن بنحو مشروحی از اصول تنزیهیناسازگاری داشته است. کریستن
های نادرست مورخین مسلمان به مزدکیان خلاف کند که نسبتگوید و تصریح میسخن می

 (۲) داد."اصل زهد و ترک است که پایه و اساس آئین مزدکیان را تشکیل می
مردم، صرفِ    مالکیت عمومی  از حق  آنها  "نهضت خرّمدینی  از دین  کرد. جانبداری مینظر 

دهد:  بابک  مقدّسی، مورخی که از هیچ خصومتی علیه بابک و آئین او دریغ نکرده، شهادت می

 
 پاکدامنی   -تنزیه = دور داشتن خود از عیب و آلایش  ۱
 تاریخ جنبش مزدکیان، اوتاکر کلیما ۲



ایرانیان در                                                                                                                                 ۲۰4

کاپوی آزادی و استقلال  ت

   

و پیروان او نسبت به ادیان و مذاهب "معتقدند که تمام پیامبران با همه اختلافی که در ادیان و 
اند. و معتقدند که وحی هیچگاه بریده شان هست، همه یک روان و جان را احراز کردهشرایع

درست گوینده، نمی و  )راست  مصُیب  و  است  بحقّ  ایشان  نظر  در  دینی  هر صاحب  و  شود 
 دارند که از چنین شخصی بدگویی کنند و بناپسند بر وی تخطّی کنند".راستکار( ... و روا نمی

کرد و به خاطر تحقّق آنها به نبردی  "آنچه را که بابک به عنوان اصول اعتقادی خویش تبلیغ می   
خونین علیه غاصبین عرب و اشراف ایرانی که به خدمت غاصبین در آمده بودند دست یازید  

توان آنرا چنین کرد. آرمانی که به اجمال میهای اجتماعی مزدک را بازتاب میبنحو دقیقی آرمان
صورت بندی کرد: رهبران هر دو نهضت معتقد بودند که نابرابری مردمان علت اصلی کینه و  
ناسازگاری اجتماعی است، لذا بر افکندن کینه و اختلاف طبقاتی جز با از میان برداشتن عدم 

آموختند که خداوند کلّیۀ وسایل معیشت را در روی زمین مساوات امکان پذیر نیست. آنها می
س مردمان قرار داده است تا افراد بشر به تساوی آن را بین خود تقسیم کنند، به قسمی  در دستر

که کسی بیش از دیگری چیزی نداشتد باشد. نابرابری و عدم مساوات در دنیا به جبر و قهر به  
های خود را از کیسۀ برادر خود اقناع کند.  خواسته تمایلات و رغبتوجود آمده که هر کس می

کس حق داشتن خواسته و مال و زن بیش از سایر همنوعان ندارد. پس باید  امّا در حقیقت هیچ
از توانگران گرفت و به تهیدستان داد تا بدین وسیله مساوات دوباره در این جهان بر قرار گردد  

وش  ... طبیعی است که چنین معتقداتی، پاسداران سنن پوسیده و صاحبان قدرت و ثروت را خ
های مزدکی و بابکی سخت هایی برآیند که با روح آرمانل نسبت جعن دلیل در پی  نیاید و به همی

 متعارض باشد".   
دهد تا بر این باور تأکید کنیم که  از سوی دیگر "مدارک فراوانی وجود دارد که به ما امکان می   

اند و برای این اندیشیدهبابک و یارانش در نهایت به برافکندن خلافت عبّاسی بطور جدیّ می
اند. روابط پنهانی بابک و نمایندگان او گاه در انتظار فرصتی برای تهاجم نهایی بودهمنظور همه

با تئوفیلوس امپراتور بیزانس و قرارهای اینک افشا شدۀ آنان برای یک تهاجم مشترک و همزمان، 
سازی حکومتی با مبانی  رند که چگونه بابک فراتر از برقراکبه روشنی از این واقعیت حکایت می

اندیشیده است سی میاجتماعی عادلانه و برابری طلبانه در ایران، به برانداختن کلّ امپراتوری عبّا 
و با چنین قصدی نه فقط در حوزۀ حکومت مسلمانی، بلکه خارج از قلمرو اسلام نیز برای پیکار  

 کرده است.با خلیفه کوشش می



کاپوی آزادی و   ایرانیان در ت

 205                                                                                                                               استقلال

اگر چه هیچ مدرکی دایر بر ملاقات مستقیم بابک با تئوفیلوس وجود ندارد، امّا به قرائن و    
توان اشاره کرد که مؤید این نکته است که بابک، پس از تصمیم به تهاجم علیه خلافت اخباری می

ای برای ملاقات با امپراتوری بیزانس گسیل داشته است و از او خواسته است که بغداد، فرستاده
 یا او را در این اقدام یاری کند و یا خود مستقیماً در نبرد مشارکت کند".

اقدام امپراتوری بیزانس در یاری دادن به بابک، هر چند در زمانی انجام گرفت که ستارۀ اقبال     
الوصف به روشنی از ادعای ما دایر بر قرار و مدارهای آنان  بابک و یارانش رو به افول بود، مع

کند. در این یاری نابهنگام، امپراتوری بیزانس ضمن انجام حرکاتی نظامی در مرزهای  حکایت می
امپراتوری اسلامی، کوشید تا بخش اعظمی از نیروهای نظامی خلیفه را که در آذربایجان مستقر 

بن بودند منحرف و دچار آشفتگی سازد. علاوه بر این شواهد، بدانگونه که گزینوس و ابوالفرج
بابک که در سال  العربی تصریح می از نیروهای   به تهاجمی سنگین  ۲۰۰کنند، بخش بزرگی 

شده است. گریز  بیزانسی به نام تئوفوبس فرماندهی می-دست یازیدند از سوی سرداری ایرانی
بخش مهمی از نیروهای بابک پس از شکست نهضت به مرزهای بیزانس و استقبال و حمایت 

 تواند تلقی شود". از آنان قرینۀ دیگری از دوستی و اتحاد جنگی بابک با امپراتوری بیزانس می
ای چون افشین، طلب و خود فروخته"اگر چه فرجام کار این نهضت به دلیل خیانت ایرانیِ جاه   

الوصف ضربات آن بر بدنۀ خلافت عربی تا بدان حدّ سنگین بود که  شکستی خونین بود، مع
توانست به دفعات و بطور کلی برای جهازات مادی و قدرت معنوی و تبلیغی دشمن ویرانگر 

شود که مبانی سقوط امپراتوری عبّاسیان در باشد. چنین ادعایی با این گواهی مورخین تأیید می
روزهای پایانی خلافت معتصم در نهایت زیر تأثیر صدمات مرگباری که نهضت بابکی بر آن 
امپراتوری وارد آورده بود فراهم آمده بود. چنین صدماتی اگر چه عملاً برای جنبش بابکی پیروزی  

به جدایی خراسان و بعضی از بلاد دیگر از قلمرو خلافت بغداد  عاجلی ببار ن یاورد، امّا مآلاً 
 (۱) منتهی گردید و به سلطۀ طاهریان انجامید."

به وعده     اعتماد  با  و  افشین،  تبارِ خلیفه  ایرانی  نیرنگ سردار  و  با حیله  های  بابک خرّمدین 
دروغین او دایر به همکاری برای حفظ و نشر آئین خرّمدینی، و به دست لشکریان مزدور ترک  

 به دام افتاد.  

 
 "۱377"نهضت خرمدینی، برگی از تاریخ سوسیالیسم در ایران، حمید حمید" و "مجله مهرگان، تابستان  ۱



ایرانیان در                                                                                                                                 ۲۰6

کاپوی آزادی و استقلال  ت

   

های بوغای و ایتاخ را نیز همراه افشین خلیفه در لشکرکشی به آذربایجان، دو سردار ترک به نام    
برای دفع بابک فرستاده بود. این دو سردار ظاهراً تحت نظارت افشین بودند، امّا در واقع آنها  
به اعمال و رفتار افشین نظارت داشتند و مراقب او بودند. زیرا خلیفه به سرداران ترک بیشتر از 

ا انجام داد، در حالیکه بابک تا آخرین لحظۀ افشین اعتماد داشت. افشین وظیفۀ ننگین خود ر
چنان شد؛  بیمانندی کشته  و شجاعت  شهامت  دادن  نشان  با  نظامحیاتش  خواجه  الملک، که 

بابک افتاد گفت: ای    همدینان نوشت: "چون چشم معتصم بدشمن سر سخت مزدکیان و خرّ
ر جهان فتنه انگیختی و چندان مسلمان بکشتی؟ بابک جوابی نداد. بفرمود تا چهار  سگ چرا د

بریدند. پس بابک چون یک دستش ببریدند، دست دیگر در خون زد و در  بدست و پایش را  
روی خویش بمالید. معتصم گفت: ای سگ! این چه عمل است؟ گفت: در این حکمتی است. 

خون سرخ باشد. چون خون از تنِ    م ازردُو پای من بخواهید بریدن و روی مَ  شما هر دو دست
م برود روی زرد شود. من روی خویش به خون آلودم تا مَردم نگویند که از بیم رویش زرد  ردُمَ

شد. پس فرمود تا بابک را در چرم گاوی تازه دوختند ... پوست خشک شد و زنده به دارش  
     (۱)تا به سختی بمرد."کردند

اینک برای پاسداری از تاریخ کشورمان از دستبرد تحریف کنندگان تاریخ ذکر چند نکته را    
اند، ضمن به کار بستن انواع که چشم طمع به خاک وطن ما دوخته  دانیم: بیگانگانیضروری می

های پلید  تا از نام پر افتخار بابک و نهضت مردمی او نیز در رسیدن به هدفترفندها، در تلاشند  
نویسد: "در زمان حملۀ اعراب  خویش بهره جویند. در این راستا یکی از خدمتگزارانشان چنین می

 حال آنکه:   (۲) ساکنین ترک زبان منطقۀ آذربایجان قابل توجه بود."
"تا پایان شاهنشاهی ساسانی پای ترکان به آذربایجان نرسید. اینان برای مدتی کوتاه به   . ۱

مورد   را  ارمنستان  و  قفقاز، گرجستان  آلبانیای  از  ناحیه  و خزران چند  رومیان  اتفاق 
دشواری سبب  به  آنگاه  پس  و  دادند  قرار  و کشتار  غارت  باز  حمله،  داخلی  های 

   (3)گشتند."

 
 ۴9۰هزار سال نثر فارسی، کریم کشاورز، کتاب دوّم، صفحۀ  ۱
 ۱7۰های ترکی، دکتر جواد هیئت، صفحۀ سیری در تاریخ زبان و لهجه ۲
 8۵اللهّ رضا، صفحۀ آذربایجان و اران، دکتر عنآیت  3



کاپوی آزادی و   ایرانیان در ت

 207                                                                                                                               استقلال

  - های ایرانی  ای از زبانشاخه  - بابک و مردم آذربایجان در آن زمان به زبان آذری   . ۲
که "یعقوبی از مؤلفان قرن سوّم هجری در  کردند نه به زبان ترکی. چنانصحبت می

البلدان می و جاودانیان )مقصود  کتاب  آذری  پارسیان  مردمش  را  آذربایجان  نویسد: 
 . (۱) پیروان جاویدان پسر سهل و بابک خرّمدین( بودند"

بنامِ نیمه های سدۀ چهارم هجری در کتاب "التنبیه و الاشراف"  "مسعودی تاریخنگارِ 
های ایران را از آذربایگان و ری و تبرستان و سیستان و کرمان و فارس و  چون استان

ها یک کشور  گوید: "همۀ این شهرها و استانشمارد چنین میخوزستان و دیگر جاها می
از    - های گوناگون  بود و یک پادشاه داشت، و زبانشان هم یکی بود، اگر چه نیم زبان

    (۲) شد."بخشیده می -پهلوی و دری و آذری و دیگر مانند اینها 
الممالک    و  "المسالک  هجری کتاب  چهارم  یکم سدۀ  نیمۀ  در  را  "پسر حوقل که   "

گوید: "زبان مردم  چنین می  (3) نوشته، در سخن راندن از آذربایجان و آران و ارمنستان
آذربایجان و زبان بیشتری از مردم ارمنستان فارسی و عربی است. لیکن کمتر کسی به 
عربی سخن گوید و آنان که به زبان فارسی سخن گویند به عربی نفهمند، تنها بازرگانان  
و   جهانگرد  و  توانند".  نیک  زبان  این  با  که گفتگو  اند  ایضاع(  )ارباب  زمینداران  و 

بشاری مقدسی در کتاب "احسن التقاسیم" که در نیمۀ دوم سدۀ  اللّه  بنام ابوعبددانشمند  
گوید: " زبان مردم این هشت چهارم پرداخته، کشور ایران را به هشت بخش کرده می

لهجه و بعضی  آنها دری  از  برخی  اینکه  است.  جز  و  اقلیم عجمی  است  پیچیده  ها 
     (4) همگی را فارسی نامند."

که میهن همۀ مردم این کشور   -بابک و یارانش ایرانی بودند و برای آزادی سراسر ایران   . 3
کردند. از اینرو، سوء استفاده از نام بابک و نهضت او به مبارزه می  -بوده و هست  

های والای بابک  منظور لطمه زدن به تمامیت اراضی ایران، در تعارض آشکار با آرمان

 
 ۱۲7شهریاران گمنام، احمد کسروی، صفحۀ  ۱
 ۱۱آذری یا زبان باستان آذربایجان، احمد کسروی، صفحۀ  ۲
ها سه استان را یک سرزمین شماردندی و فرمانروایی که به آذربایجان آمدی بر آران و ارمنستان نیز  در آن زمان 3

 فرمان راندی. 
 3۲۴و  3۲3کاروند کسروی، آذری یا زبان باستان آذربایجان، صفحات  4



ایرانیان در                                                                                                                                 ۲۰8

کاپوی آزادی و استقلال  ت

   

مردم   به  خیانت  و  آزادی،  راه  کف  بر  جان  مبارزان  به  توهین  او،  مردمی  جنبش  و 
 کشورمان، بویژه مردم آذربایجان است. 

آور است که کسانی برای تحریف تاریخ و قبولاندن نظر نادرست خود، اسناد  بسیار شرم
نگاران مشهور و بنام دنیا را به کناری نهند و به روایتی  دانان و تاریخمعتبر از جغرافی

مشکوک نظیر روایت ذیل دست یازند: "در روایت وهب ابن منبّه آمده است که "روزی  
عبید از مشاور خود  در جواب  معاویه  عبید  آذربایجان چیست؟  که  پرسید  بن ساریه 

       (۱) گفت اینجا از قدیم کشور ترکان بود."
 گردیم. ها و مبارزات مسلحانۀ مردم ایران علیه خلافت عبّاسی بر میبه شرح قیام    

 هـ.(22۴قیام سرخ علمان، سرخ جامگان یا محمّره )
"این نهضت که شاهزادۀ طبرستان، مازیار، بدان دامن زد و زمینۀ آن در بین عامّۀ اهل طبرستان 

تحت تأثیر نهضت بابک فراهم شده بود، در واقع یک نهضت روستایی،   از قبل و شاید تا حدیّ
ضد فئودالی و ضد عربی بود که یک شاهزادۀ طبرستان در رأس آن قرار داشت. مازیار ابن قارن  

خوانده   (۲) شاهزادۀ محلّی طبرستان و وارث حکومت قسمتی از جبال آن نواحی بود که که قارِن
شد، و در جنوب شهر ساری واقع بود. وی در عهد مأمون  به بغداد رفته به آئین مسلمانی  می

گرویده نام خود را به اشارت مأمون  از مازیار به محمد گردانیده و ولایت طبرستان را هم از 
عهد   در  بعد،  "چندی  بود."او  داشته  دریافت  مسلمان  عنوان یک حکمران  به  و  مأمون  جانب 

مخصوصاً از وقتی افشین برای دفع بابک به آذربایجان آمد و وعدۀ حمایت   خلافت معتصم،
هایی که از بابت تابعیت اداری به خراسان و طاهریان داشت، ازو، و بیشتر به خاطر ناخرسندی

نشینان ولایت را به یاری خواند  عصیان خود را به صورت یک شورش واقعی در آورد و عامّۀ کوه
های عمّال خراج و از کوچک  گیریان روستائیان کوهستان که از سختهـ.( شور و هیج ۲۲۴)

به ستوه آمده بودند، عصیان وی را تدریجاً به یک انقلاب   (3)های مأموران اخذ جزیه شماری

 
 ۱7۰های ترکی، دکتر جواد هیئت، صفحۀ سیری در تاریخ زبان و لهجه ۱
کوه قارِن یا جبال قارن = ناحیۀ کوهستانی تاریخی در مازندران، که علی الظاهر عیناً، یا تقریباً، همان ناحیۀ   ۲

 المعارف فارسی شهریار کوه یا جبل شهریار قدیم )هزار جریب( بوده است. دایرة
 گرفتند. جزیه = معّرب گَزیت و گِزیت فارسی، یعنی مالیاتی که اعراب مسلمان از کفّار و اهل زَمّه می 3



کاپوی آزادی و   ایرانیان در ت

 209                                                                                                                               استقلال

که او در طرح شورش خود به چنین انقلابی اندیشیده باشد به صورت  تبدیل کرد و تقریبا بدون آن
در آورد که خود نوعی اعلام   -با نام نهضت سرخ علمان یا سرخ جامگان    - نوعی قیام مزدکی  

 همکاری و همراهی با خرّمدینان بود.   
وقتی عصیان او به اینجا کشید ماهیت ضد عربی، ضد خلافت و ضد اسلامی آن آشکار شد     

   (۱) و مازیار در مقام رهبری خود را به ادامۀ آن ناچار دید."
و طبرستان روستائیان بر کدخدایان    (۲) یی از رویان"به الزام و تشویق مازیار، در بخش عمده   

آنها املاک  شوریدند. زمین آنچه  از  بودند  فتوح  اعراب عهد  بازماندگان  از  را که  داران مهاجر 
دانستند بیرون راندند. و اموال آنها را غارت کردند. مسجدها را ویران کردند، و زنان خویش می

ها بدر کردند. عدّۀ زیادی از مسلمانان ساری و آمل را محلی شوهران ]مسلمان[ خود را از خانه
جا و قبل از موعد مطالبه و دریافت بازداشت کردند و به زور و تهدید از آنها خراج یک ساله یک

کردند. با توسعۀ نهضت ضد خلیفه، که تبدیل به نوعی نهضت خرّمدینی شد، زندگی مسلمانان  
در تمام این نواحی عرضۀ خطر شد. شکایت حال آنها خلیفه را، که تا آن هنگام به اهمیت این 

نیندیش اقدام فوری زد و بلافاصله  شورش  به  بود دلنگران ساخت. دست  بن طاهر عبداللّهیده 
فرمانروای خراسان را، که نهضت تا حدیّ به مخالفت با او آغاز شده بود، مأمور دفع آن کرد. 

کرد از های خویش مازیار را به مقاومت تشویق میافشین که در آذربایجان بود و به خاطر نقشه
توفیقی که طاهریان در دفع شورش حاصل کردند به وحشت افتاد و با ارسال نامه و پیام مجددّ  
کوشید تا مازیار را به ادامه مقاومت تشویق کند. امّا این نقشه پیش نرفت و مازیار، به اغواء و 

ها یافته و دلگرمیخیانت برادرش کوهیار که با طاهریان ارتباط بر قرار کرده بود و از آنها نویدها  
بن عبداللّهد، بدون جنگ  به چنگ دشمن افتاد.  شورش مازیار و سرخ علمانش به دست  بو

و سرکوب شد. او را هم با تشریفات خاص، و البته شامل انواع تحقیر و تمسخر  طاهر منکوب
به عنوان مرتد تلقی مید به سامرا فرستا  را در  ند، و چون  اعدام شد. جسدش  به  شد محکوم 

یی داشت بدار زدند  شد وی نیز در اواخر حال با او اتحّاد گونهنزدیک جسد بابک که گفته می
 هـ.ق(. ۲۲۴)

 
 ۵۱و  ۵۰، دکتر عبدالحسین زرّین کوب، صفحات ۲روزگاران جلد  ۱
 ناحیۀ قدیم ایران شمالی، مشتمل بر قسمت غربی ولایت مازندران.  ۲



ایرانیان در                                                                                                                                 ۲۱۰

کاپوی آزادی و استقلال  ت

   

در جریان بازداشت و طی پرس و جویی که از او شد معلوم گشت افشین هم با وی و حتی با      
یی برای  بابک همداستانی داشته است. افشین که خود را در مظنّۀ توقیف و تهدید یافت نقشه

بازداشت و قتل خلیفه طرح کرد، امّا رازش فاش شد و مورد سوءظن بیشتر واقع گشت. در صدد  
های سخت به او وارد  فرار بر آمد امّا موفق نشد. او را توقیف کردند، به محاکمه کشاندند و اتهام

ورزد و با اعراب و آیین آنها دشمنی دارد. پس  آوردند. طی محاکمه معلوم شد آیین اسلام نمی
به اتهام ارتداد، خیانت و سوء قصد نسبت به خلیفه به اعدام محکوم شد. وی در زندان به زهر  

 ( ۱) هـ.ق(.۲۲۶شد. جسد او را هم مثل جسد بابک و مازیار بر دار کردند ) هلاک
بدینگونه افشین که به خاطر به دام انداختن بابک مورد تحسین و نواخت خلیفه قرار گرفته      

یی نبرد بلکه خود نیز دچار همان  بود، نه فقط از خدمتی که برای خلیفۀ عبّاسی کرده بود بهره
 سرنوشت شوم و غم انگیز گردید.

آن    با  بود.  طبرستان  اهل  بین  در  عرب  احساسات ضد  اوج  نقطۀ  آخرین  مازیار  قیام  که ... 
شکست آن، نفوذ اعراب را در داخل این ولایت تسهیل کرد، این احساسات همچنان در بین 

پایگاه دعوت علویان کرد   که   -مردم باقی ماند و همین نکته بود که چندی بعد طبرستان را 
     (۲) دعوتی ضد عبّاسی، شیعی و تا حدیّ ضد عرب بود."

مهاجمان   با  ایران  اشغال  از  پس  ایرانیان  نبردی که 
عرب کردند  همه در تاریکی خشم و تعصّب نبود، این  

 نبرد در روشنی دانش و خرد نیز دوام داشت و بازار
شرحی که  به  فلسفی  و  مذهبی  و  دینی  گفتگوهای 

 خواهد آمد گرم بود. 
 

 مُعتَزِله  
امیه و حکمرانان عرب برای استمرار حاکمیت جابرانۀ خود و ادامه دادن به غارت  خلفای بنی

 ای از آیات قرآن نظیر:ملل، این رسالت را بر عهده گرفته بودند که با استناد به پاره
 

 ۵۴و  ۵۲،  ۵۱، دکتر عبدالحسین زرّین کوب، صفحات ۲روزگاران جلد  ۱
 همان ۲

نبرد ایرانیان با مهاجمان 
عرب در روشنی دانش و 

 خرد



کاپوی آزادی و   ایرانیان در ت

 211                                                                                                                               استقلال

لُّ مَن "قُلِ اللَّهُمَّ مَالِكَ الْمُلْكِ توُْتِي الْمُلْكَ مَن تَشَاء وَتنَزِعُ الْمُلْكَ مِمَّن تَشَاء وَتُعِزُّ مَن تَشَاء وَتُذِ   
 تَشَاء..." 

 که ترجمۀ شعری آن چنین است:    
 "بگـــــو ای  پیمبــــر، خـدایا اِلــه         بر این ملک هستـی تـویی پادشاه   
 به هرکس بخواهی تو عزّت دهی        کسی را که خواهی به خواری نهی            
   (۱)به دست تو باشد همه نیک و خیر        هـمانا تـو هستـی  تـوانا، نه غیـر"  

 (۲۵)سورۀ آل عمران آیۀ 
   " مَّقْدُورًاو  قدََرًا  اللَّهِ  اَمْرُ  وَكَانَ  و  ...  قاطع  "فرمان خدا حکمی   = )سورۀ تغییر"  ناپذیراست" 

(، مردم محروم و ستمدیده را قانع و تسلیم کنند که وضع موجود، یعنی عزّت  38احزاب آیۀ  
حاکمان و ذلّت زیردستان، فرمان و جبر الهی است و پروردگار عالم آن را مقدّر فرموده است. 

د، مخالفت لذا باید به آن رضا داده تسلیم شد، وگرنه هر نوع کوشش برای تغییرخواست خداون
 با ارادۀ او و کفر است. 

دهه     واپسین  در  "رسالتی"  چنین  به  مقابله  و برای  فکری  نهضت  یک  هجری  اوّل  قرن  های 
 توان بُعد دیگری از شعوبیه دانست.  سیاسی به نام مُعتَزِله پدید آمد، که آنرا می

اینان سرنوشت مقدّر، و مجبور بودن انسان در اعمال خود را انکار کرده گفتند: افراد مردم    
که از ایشان فعلی سر بزند، در اعمال خودمختارند و خداوند افعال و اعمال بندگان را قبل از آن

 به خود ایشان وا گذاشته است.    
هدف معتزله از اعتقاد به اختیار، هم سست کردن پایۀ این نظرمذهبی بود که گویا حکومت     

امویان از جانب خداوند مقدّر شده و نباید با آن در افتاد، و هم جلب و تشویق مردم به تعقّل و  
 قبول مسؤولیت و احتراز از تقیّد و تسلیم. 

هـ.ق( از شاگردان ۱3۱  -  8۰گذار این نهضت شخصی ایرانی به نام واصل ابن عطا )نبنیا     
بود بَصری  اسلام (۲) حسن  آزاداندیشان  یا  مذهب"  "عدلی  فارسی  در  را  مذهب  این  پیروان   .

 
 ترجمۀ شعری قران مجید، امید مجد  ۱
هـ.ق( از بزرگان تابعین* و از زهّاد و محدّثین طراز اول اسلام است. پدرش از  ۱۱۰ - ۲۱حسن بصری ) ۲

رفته است. وی مردی بود دلیر که با ستم اسرای میسان )نزدیک بصرۀ فعلی( بوده و خودش از موالی به شمار می
کرد و به نشانۀ اعتراض به ستم حکّام و بیداد طبقۀ ممتاز، با اعراض از دنیا و بیداد خلفا و امرای اموی مبارزه می



ایرانیان در                                                                                                                                 ۲۱۲

کاپوی آزادی و استقلال  ت

   

که طی چند قرن در تمدّن خوانند. این نهضت را ایرانیان بارور کرده و گسترش دادند چنانمی
 اسلامی تأثیر شدیدی بر جای گذاشت.  

معتزله طرفدار ایمان عقلی بودند و با افکار یونانیان و عقاید فلسفی مسیحیان و زرتشتیان و     
اقبال لاهوری می آشنایی داشتند. محمد  از ظهور اسلام، فلسفۀ مانویان  بعد  "ایرانیان  نویسد: 

یونانی را با شوق فراوان مطالعه و جذب کردند و با شور عقلی تازه که از این راه یافتند، بیدرنگ  
در نقد توحید اسلامی همّت گماردند. و در واقع با کشیدن اصول منطق و مواد علمی و عقلی و  

گذشتند و وحدت عقیدۀ عربی را در مباحث اسلامیفکری به دین، بنیاد خرد گرایی و استدلال  
 را متلاشی کردند."   

انتشار کتاب هایی از متون فرهنگ ایران باستان و مانوی و یونانی به وسیلۀ شعوبیان از جمله    
پایه و مایۀ عقاید معتزله را دوام و قوام بخشید. و چون معتزلیان برای اثبات عقاید    (۱) ابن مُقَفعَ

شدند، ظهور این فرقه  کردند و به مباحث عقلی و منطقی متوسّل میخود از فلسفه استفاده می
 باعث ایجاد نهضت بزرگ فکری در جهان اسلام شد.   

شمردند، نه ارادۀ خدایی را. پس "خوب" نه از معتزله خِردَ را ترازوی سنجش خوب و بد می   
آن جهت نیکوست که خداوند دستور داده، بلکه چون خود نیکو بود خدا بدان دستور داده است. 

کند و خداوند آنچه را عقل قُبح آنان معتقد بودند که خداوند بر وفق عقل و حکمت عمل می
نمیمی اینجاست که میشمرد،  از  و  از کند  و مستقل  اوامر عقلی هستند  قبُح  و  گویند حُسن 

گفتند  که معتقدند عقل تابع شرع است. معتزله می  (۲) اند. بر خلاف اهل سنّت و اشاعرهشرع 

 
بن عبید، از های تصوف اسلامی را گذشت. واصل ابن عطاء و عمروو خوار شمردن مال و ثروت، نخستین پایه

 اند.  رؤسای معتزله، نخست از شاگردان وی بوده
 اند.  اند، ولی در محضر اصحاب پیغمبر بوده*تابعین = کسانی که عهد پیامبر را درک نکرده

هـ.ق( از مشاهیر نویسندگان ایرانی تبارِ زبان عربی و  ۱۴۲ - ۱۰۶اش روزبه )ابن مُقَفَع، نام اصلیعبداللهّ  ۱
   فجیعی کشته شد.های پهلوی به عربی است که به دستور منصور، دومین خلیفۀ عبّاسی به وضع مترجم کتاب

وی که در میان معتزله   . هـ.ق( هستند33۰، فوت ۲۶۰اشاعره یا اشعریان پیروان ابولحسن اشعری )ولادت  ۲
هـ.ق. از طریقۀ معتزله کنار کشید و فرقۀ اشاعره را بنیان نهاد. اشاعره بر  3۰۰تربیت شده بود در حدود سال 

کند و هر چه اراده کند فرمان  خواهد میخلاف معتزله معتقد بودند که خدا مالک خلقِ خود است. آنچه می
دهد. اگر همۀ خلق جهان را به بهشت بَرَد مرتکب حیفی نشده است و اگر همه را به آتش افکند ظلمی نکرده می

است؛ چه ظلم عبارتست از تصرف در آنچه مایملکِ متصرفّ نیست. در صورتیکه خداوند مالک مطلق است و 
ی در میان نباشد، صحبت از عدل  از اینرو، نه ظلمی برو متصوّر است و نه جوری بدو منسوب . طبعاً وقتی ظلم



کاپوی آزادی و   ایرانیان در ت

 213                                                                                                                               استقلال

تواند حسن و قبح را درک کند. گر چه شرع در بارۀ آن ساکت  باشد. به باور این گروه، عقل می
آید که افعال خداوند از روی غرض و فایده باشد؛ زیرا کار  از عقلی بودن حُسن و قبح لازم می

 هدف عبث است، و فعل عبث بر خدا قبح است.    فایده و بیبی
معتزله در عصری سراسر بیداد و تهی از عدالت، برای برقراری عدالت اجتماعی، صفت عدل     

که خود را   -تا با جبروت قهّاری و زورگویی حکّام بیداد گر زمان  را به خداوند نسبت دادند  
گرفتند  مقابله کنند. آنان از تعریف عدل نتیجه می -دانستند نمایندۀ خدا و مجری احکام او می

که نظام عالم بر اساس لطف خداوند است و آن عبارت از چیزی است که بندگان مکلّفِ خدا  
گفتند بر خداوند  به وسیلۀ آن به اطاعت از خدا نزدیک شوند و از فعل معاصی دور گردند. می

کند، در این دنیا و یا در جهان واجب است که عادل باشد و در قبال ناملایماتی که بشر تحمل می
سان آنها اختیار نامحدود خدا را تحت ضابطه در آوردند و در به او پاداش بدهد. بدین  دیگر

کند مورد سؤال قرار شد خداوند "لایَسئَل عمّا یَفعَل" است، یعنی "آنچه میاساس آنچه گفته می
مایشاء که برای اعمال خویش و برای بهشت و دوزخ هیچ گیرد"، پروردگاری است فعال نمی

 یی قائل نیست، از میدان عمل خارج کردند.  ضابطه و قاعده
بر      بندگان  در صورت جبر،  زیرا  هم هست،  اختیار  لزوم  و  جبر  نفی  مستلزم  عدل خداوند 

کنند مجبورند و در این صورت قبیح است که خداوند ایشان را بر کارهایی که کارهایی که می
دانستند، یعنی اقوال و مجبورند کیفر یا پاداش دهد. از اینرو، معتزله انسان را فاعل مختار می

دانستند و عقیده داشتند که هر کس مسؤول اعمال و افعال انسان را فقط مولود ارادۀ خدا نمی
 خالق کارهای خویش است.

اندیشۀ بشری است و معتزله می    گفتند قرآن حادث و مخلوق است، یعنی محصول فکر و 
آورد، و استدلال   در  به رشتۀ تحریر  آن  از  بهتر  بلکه کتابی  قرآن  تنها مثل  نه  قادر است  آدمی 

الله" و آسمانی بودن کتاب است؛ پس  می کردند که اگر فصاحت و بلاغت دلیل "مِن جانبِ 
های مختلف دنیا نوشته شده و تا کنون کسی های مشهور که در روزگار قدیم به زبانهمگی کتاب

 مثل آنها را ننوشته است، جملگی از جانب خدا است و ساختۀ آدمیزاد نیست. 

 
خداوند نیز موردی ندارد. اصول اعتقادی اشاعره جبر و عدم اختیار برای انسان و لزوم تسلیم او به سر نوشت  

 مقدّر است.  



ایرانیان در                                                                                                                                 ۲۱4

کاپوی آزادی و استقلال  ت

   

در مورد اینکه "امام باید از قریش باشد، معتزله گفتند این شرط مستند به حدیثی است که فرقۀ     
که همۀ مسلمانان آن را باور مخصوصی آن را از پیغمبر به نفع خودشان روایت کردند و حال آن

دانند،  هاشم مینداشتند. مسئلۀ انتصابی بودن امام که شیعه معتقد هستند و آن را از امتیازات بنی
اند؛ و حال  معتزله آن را نیز مستند به خبر واحد دانستند و گفتند که خود شیعه آن را روایت کرده

های دیگر نیست. شرط عصمت را نیز همان شرایط مورد اختلاف و مستند  که مورد قبول فرقهآن
تمسکّ  ن به احادیث خود شیعه شمردند و همچنین موروثی بودن خلافت را که حزب اموی بدا

متفق شمردند. معتزله همۀ این امتیازات و شروط را غیرجستند و امتیازی برای حزب خود میمی
ها بر آن متفق بودند، لازم علیه  شمرده از رسمیّت انداختند و فقط ]دو[ شرط را که همۀ فرقه

قرار دادند و آن شرط ایمان و عدالت است و گفتند هر کس از مسلمانان دارای این دو شرط بود  
   (۱)ای که باشد ..."توانند او را به امامت انتخاب کنند از هر نژاد و از هر قبیلهمردم می

از تعصبّات دینی خشک       مردمی روشن بین و دور  اینکه هواداران فرقه معتزله غالباً  نظر به 
دانستند و اساس کار آنان بر بودند و به جای توسّل به احادیث و سنن، عقل را وسیلۀ تحقیق می

استدلال و منطق استوار بود نه بر تعبدّ، از اینرو باید اذعان کرد که معتزله موجد یک حرکت 
 فکری عظیم در عالم اسلام و یکی ازعلل توجه مسلمین به فلسفه و علوم گردیدند.   

در عین حال معتزله نخستین کسانی بودند که اصل وجود یک مذهب دولتی را که برای همه      
کردند ضروری  مسلمانان اجباری باشد علم کردند و تعقیب کسانی را که مخالف آنان فکر می

از حساب   را  خود  حساب  و  شدند  دور  منطق  و  خردگرایی  از  نظر  این  اعلام  با  و  شمردند 
 "آزاداندیشان" جدا کردند.  

گاه فکری و فلسفی  آید اینان پیشتاز یا دست کم تکیه که از شواهد و قراین گونه گون برمیچنان    
دعوت عبّاسیان بودند. قرابت اصول آنان با زیدیه، اعتقاد آنها به اینکه مرتکب گناه کبیره را نه 

مرتکب گناه کبیره را با تمام افراد   -  ۱کافر باید شمرد و نه مؤمن )در مقابل دو عقیدۀ افراطی:  
مرتکب گناه کبیره چون به کتب آسمانی و   -  ۲اش باید کشت = خوارج افراطی، اَزارقه.  خانواده

پیغمبران ایمان دارد، باید او را مؤمن شناخت = مُرجئه(، اجتناب آنها از قبول فکر جبر و اعتقاد  
در اواخر عهد    -آنها به صحت خلافت شیخین، همگی با آنچه زمینۀ دعوت مخفی عبّاسیان  

 
 .  ۵، شماره ۱3۵۱نشریۀ دانشکدۀ الهیات و معارف اسلامی، عبدالمحسن مشکوة الدینی، مشهد، زمستان  ۱



کاپوی آزادی و   ایرانیان در ت

 215                                                                                                                               استقلال

تا    -جهت نیست که عقاید معتزله در عهد عبّاسیان  بود، سازش داشت. از اینرو بی  -اموی  
 مورد حمایت خلفا بود.  -زمان متوکّل، دهمین خلیفۀ عبّاسی 

مأمون که مادرش ایرانی بود و تعلیم و تربیت او نزد ایرانیان از جمله برمکیان انجام یافته بود،     
به   در عقاید دینی  بیشتری داشت و  به علوم عقلی توجه  بود،  خود دانشمند و دوستار دانش 

گفت: "من دوست دارم که غلبه بر خصم به معتزله گرایش و تعلّق قلبی پیدا کرده بود. وی می
حجّت باشد تا به قدرت؛ چه غلبه به قدرت، همینکه قدرت از میان رفت دورۀ حکومت آن نیز  

 تواند از میان ببرد". رسد. ولی غلبه به حجّت را هیچ چیز نمیبه پایان می
منشانۀ خود عدول کرد و به که بر اوضاع مسلط شد از روش آزاد"متاسفانه مأمون  پس از آن   

بن داوود )قاضی وقت( و سایر همکاران معتزلی خود، روش ارتجاعی و تحمیل  کمک احمد
پیش گرفت و بر آن شد به دست عمال دولتی، عقاید فرقۀ معتزله را به زور بر مردم تحمیل نماید  

 که متوکّل به خلافت نشست دوام داشت.  ۲3۲تا  ۲۱8و این سیاست غلط و زیانبخش از سال 
مأمون دستور پذیرش باور "مخلوق بودن قرآن" را صادر کرد و منکرانش را به کیفرهای سخت    

تهدید نمود. سپس معتصم و واثق از این نظریه پیروی کردند. متکلمان سنّی و جز ایشان که 
نخواستند تسلیم این فکر بشوند رنج فراوان دیدند. جستجو و تحقیق از پیروان مذهب تسنّن و 

اندازۀ کافی آمادگی برای قبول خلق قرآن نداشتند  و شکنجۀ ایشان و امتحان کسانی که به    بازرسی
 بر عهدۀ برخی قضات و روحانیان نهاده شد که برای باوَرپُرسی )انگیزیسیون( آمادگی داشتند.

کس بدون اقرار صریح، از دست آنان رها و در امان نبود. قاضی مصری بنام محمد اَبی هیچ    
خواستند از عقیدۀ خود )که قرآن خلق ناشده است( اللیث، در دوران واثق، ریش آنها را که نمی

 گردانیدند.   ها میتراشید و ایشان را بر الاغی سوار کرده در خیاباندست بردارند می
در عهد دو جانشین مأمون، واثق الله، معتصم الله نیز مذهب معتزله همچنان مذهب رسمی      

و   (۱) خلافت باقی ماند. ولی مخالفت با این رسمیّت بالا گرفت، بطوریکه مأمون  امیرالکافرین
واثق و معتصم کافر خوانده شدند. با انتقال خلافت از واثق به المتوکّل، چهرۀ مذهبی خلافت 

 بکلی تغییر کرد و این بار معتزلۀ خردگرا جای خود را به اشعریۀ جبری و بنیادگرا داد.  

 
مأمون در کنار تحمیل آئین معتزله به مردم و فقیهان که عامل نادرستی بود، برای ترویج دانش و بزرگداشت   ۱

کرد و چون این کار مورد پسند فقهای خشک مغز نبود، با  دانشمندان و پزوهشگران نیز تلاش ثمر بخشی می
 استفاده از فرصت وی را امیرالکافرین نامیدند. 



ایرانیان در                                                                                                                                 ۲۱6

کاپوی آزادی و استقلال  ت

   

های  متوکل خود معتزله را مرتد شناخت و به همراه آنها خوارج و شیعیان و پیروان سایر گرایش   
مذهبی )خرمدینان، مانویان، زرتشتیان( و دهریان )بیدینان( را در معرض تعقیب و آزار قرار 

آمدند و مدارا با آنان داد. حتی یهودیان و مسیحیان که در فقه اسلامی اهل ذّمه به حساب می
تا مسلمانان متوجه   هایشان تصویر شیطان را نقش کنندلازم بود، موظف شدند بر سر در خانه

شوند که این خانه، خانۀ کفر است. به فرمان همین متوکل مقابر علی و حسین را در نجف و  
 کربلا ویران کردند و به آنها آب بستند.  

بدین ترتیب، در اثر روش نادرست و زیانبخشی که معتزله جهت تحمیل عقاید خویش گرفت،     
شکست خورد. توجه خاصّ خلفا و امرا به اشعریان نیز وسیلۀ مؤثری برای نفوذ آن در دستگاه  

 حکومتی و در عین حال رسوخ هر چه بیشتر تعصّب در امور دینی شد.  
های مختلف شیعه بویژه شیعۀ زیدیه و شیعۀ دوازده امامی در قرن هفتم هجری از امّا فرقه   

    (۱) .یی از آنها را در عقاید خود وارد کردندباورهای فرقۀ معتزله بهره برده و پاره
امیه و روی کار آمدن  که گفتیم پس از سقوط بنیچنان

که در آن ایرانیان نقش اصلی را ایفا کردند    -عبّاس  بنی
و    - دانشمندان  از  اکثراً  ایرانی که  معروف  رجال 

عبّاس راه یافتند و معاشرت و نفوذ آنها در  بنیحاملان علم و ادب بودند در دستگاه خلافت  
خلفا سبب شد که توجه خلافت عبّاسی ضمن پذیرش آداب و رسوم و تشکیلات دربار ساسانی،  

توان آن را طلیعۀ ظهور تمدّن بزرگی دانست که اصطاحاً  به سوی علم و ادب جلب شود، که می
 به "تمدّن اسلامی" مشهور است. 

و استقرار خلافت مأمون     - که مخالف نفوذ ایرانیان در دستگاه خلافت بود    -با سقوط امین      
که به دست سپاه خراسان انجام پذیرفت، ایرانیان در قدرت حکومتی سهیم شدند و در دستگاه 
خلافت نفوذ و کارآیی بیشتری کسب کردند. یکی از نتایج بزرگ این امر درخشش تمدّن عظیم  

یی بود که به غلط از جانب اسلامشناسان غرب "تمدّن اسلامی" نامیده شده است. تهو نوخاس 

 
  ۱۴۰۰"، "پس از ۱۰در تنظیم این مبحث عمدتا از کتابهای: "تاریخ اجتماعی ایران، مرتضی راوندی، جلد  ۱

های ملی و اسلامی در ایران، غلامرضا انصاف پور"، "دو قرن سکوت،  سال، شجاع الدین شفا"، "روند نهضت 
" و  ۱اللهّ صفا، جلد المعارف فارسی"، "تاریخ ادبیات در ایران، دکتر ذبیحدکتر عبدالحسین زرّین کوب"، "دایرة

 "تاریخ سیاسی اسلام، دکتر حسن ابراهیم حسن" استفاده شده است.  

 "تمدّن اسلامی" 



کاپوی آزادی و   ایرانیان در ت

 217                                                                                                                               استقلال

نویسندگان دنیای اسلام کوشیده از  این اند  حتی بعضی  را فرع اسلامی بودن  این شکوفایی  تا 
 فرهنگ وانمود کنند. 

های دوم تا ششم حقیقت اینکه نامگذاری این تمدّن بزرگ علمی و اجتماعی که در طی قرن  
هجری به وجود آمد، تحت عنوان "تمدّن اسلامی" جعلی جابرانه و جاهلانه است، زیرا: "قانون 

توان کرد، و غنای آن را واقعی تاریخ اینست که هیچ فرهنگی را با معیار مذهبی ارزشیابی نمی
بود  توان گذاشت. اگر جز این مینیز به حساب آئینی که این فرهنگ در آن شکل گرفته است نمی

بایست والاترین آئین جهان، آئین اساطیری یونان باشد؛ زیرا که والاترین فرهنگ جهان در  می
این سرزمین شکل گرفته بود. و اتفاقاً درست همین فرهنگ والا بود که همراه فرهنگ والایی 

رُنان )دیگر، یک از دو رکن بنیادی فرهنگ اسلامی قرار گرفت، که  آن Renanی  ارزیابی  ( در 
توان باید بر دو پایۀ علم و فلسفه بنیاد نهاده شده باشد، نمینویسد: "اگر یک فرهنگ واقعی میمی

گذاران واقعی این دو در دنیای مسلمان، اصولاً از فرهنگی به نام اسلامی سخن گفت زیرا پایه
ناچیز   بسیار  یا سهمی  و  نداشتند  باره سهمی  این  در  اعراب خود  و  بودند  یونانیان  و  ایرانیان 

      (۱) داشتند."
که ایرانیان استقلال خود را کمابیش در  "در دوران پس از تسلط عرب و اسلام و بعد از آن   

اطراف و اکناف کشور به کف آوردند ایران مرکز رستاخیز معنوی بزرگی شد و نقشی در پیشرفت 
شمارند. از تمدّن انسانی ایفا کرد که جمعی از شرقشناسان آنرا در ردیف نقش یونان عتیق می

قرن چهارم تا هفتم ایران پرورشگاه بزرگترین فلسفه و علمای عصر مانند فارابی، ابن سینا،  
 بیرونی، رازی، خیام، غزّالی، فخررازی و خواجه نصیرالدین طوسی بود.  

های مختلفی را بهم پیوند داد. است: فتوحات عرب تمدّن  نعلت این رستاخیز معنوی روش   
میراث معنوی یونان و روم و بیزانس و هند و ایران و سوریّه و مصر همه و همه در یک انبیق 

که عرب مسلمان که خود در سطحی به مراتب فروتر از سطح تمدّن عظیم در هم آمیخت که با آن
کشورهای مفتوحه خویش قرار داشت، مدعی بود که "کتاب خدا" یعنی قرآن و احادیث قدسی  
و نبوی کافی است و بیش از آن نیازی نیست ... امّا به تدریج و در اثر مقاومت عنودانه و زیرکانه 

های مغلوب مجبور شد گام به گام عقب بنشیند. در این فتح معنوی، ایرانیان، و فداکارانۀ خلق
که از طریق ترجمۀ آثار متعدد فلسفی و ادبی به تدریج روح خود را در جهان تحت فرمان خلفای  

 
 . ۲9و  ۲8تولدی دیگر، شجاع الدین شفا، صفحات  ۱



ایرانیان در                                                                                                                                 ۲۱8

کاپوی آزادی و استقلال  ت

   

دادند، نقش بزرگی داشتند و این موالی زندیق مآب در مدتی کوتاه زمام حیات  عرب رخنه می
ایدئولوژیک جامعه را در دست گرفتند ... ایرانیان یکی از بانیان جنبش "تعقّل" )راسیونالیزم( در 
مقابل اسلوب "تعهدّ" )فیدِئیسم( مذهبی عرب بودند. این راسیونالیزم به اشکال مختلف بروز 

توان تنها با آیات و احادیث اکتفا کرد بلکه باید دنبال "رأی" و  آن این بود که نمی  کرد و مضمون
"عقل" و قضاوت خود رفت و آیات و احادیث را مورد تاویل و تفسیر قرار داد و بطون آنرا 

    (۱)بیرون کشید."
سازد" و در نتیجه مسلمانان در صدر اسلام نظر عمومی بر این بود که "اسلام گذشته را نابود می    

شرع اسلام   -معتقد بودند که نباید کتابی جز قرآن بخوانند. زیرا قرآن ناسخ همۀ کتابهاست  
کرد تا بدان وسیله قرآن نهی مینیز برای اتّحاد کلمه، مسلمانان را از مطالعۀ کتب آسمانی غیر

تمسکّ اسلامیان منحصراً به قرآن باشد و از جمله احادیثی که در این باب وارد شده یکی هم 
 این است: 

"گفتۀ اهل کتاب را نه تصدیق و نه تکذیب کنید و به آنان بگوئید ما به آنچه به شما و برخودمان    
 نازل شده ایمان داریم و خدای ما و شما یکی است". 

آن    به قدری خشمگین "دیگر  از تورات در دست عمر دیدند  که حضرت رسول چون ورقی 
 شدند که آثار خشم از چهرۀ ایشان آشکار شد، آنگاه فرمودند:

ام؟  به خدا سوگند اگر موسی زنده بود جز  دهنیاورآیا برای شما قرآن پاک و پاکیزه و روشن را     
 پیمود ..."پیروی از من راهی نمی

بر آن شد که از هر کتاب دیگر چشم پوشانیده آنرا محو    ان"در نتیجه تصمیم قطعی مسلمان   
های روم و ایران باقی مانده از بین ببرند،  و آنچه از کتاب  (۲) سازند و فقط متمسکّ به قرآن شوند

در   بعدها  هرمهمانطور که  و  دیوان کسری  خراب کردن  دیگران صدد  آثار  سایر  و  های مصر 

 
  ۵۴و  ۵3های اجتماعی در ایران، احسان طبری، صفحات ها و جنبشها در بارۀ جهان بینیبرخی بررسی ۱
"مسلمانان تا اوایل قرن دوم هجری نه فقط هیچ کتابی تدوین نکردند حتی قرآن را نیز با محفوظات و تلقین   ۲

که "ابوبکر از تدوین و جمع آوری قرآن خود داری کرده گفت: "کاری که  ها حفظ کردند، چنانشفاهی در خاطره
  ۴۴9کنم"". تاریخ تمدن اسلام صفحۀ پیغمبر خدا نکرده من نمی



کاپوی آزادی و   ایرانیان در ت

 219                                                                                                                               استقلال

های علوم ها کتابخانۀ اسکندریه یا سایر گنجینیهبرآمدند. در این صورت عجیب نیست اگر عرب
   (۱) قدیمه را سوزانیده باشند."

از اینرو، "در مدتی بیش از یک قرن که حکومت و سیاست و سیادت در دست عرب بود، نه     
مولی   (۲)  تنها توجّه و اقبالی اساسی به علم صورت نگرفت، بلکه عرب اشتغال به علم را ]کارِ[

دانست و از آن ننگ داشت". "اعراب اشتغال به علم را غالباً دون شأن خویش  و شغل بندگان می
کرد ... گه گاه بر که ذوالّرمه شاعر عرب سواد داشتن خود را از مردم پنهان میشمردند چنانمی

   (3) زدند که در جوانی یک چند اشتغال به حرفۀ معلمی ورزیده بود."بن یوسف طعنه میحجَّاج
المعارف اسلامی، "مخالفت با دانش و تحقیر و تکفیر دانشمندان در جامعۀ اسلامی  به نوشتۀ    

از همان آغاز وجود داشت، در میان سنّت گرایان قشری کسانی بودند که در کنار مبارزه با فلسفه، 
شمردند و حتی فن پزشکی هم گهگاه از تعرّض  آموزش ریاضیات و نجوم و کیمیا را نیز ناروا می

ماند. روشن است که در جریان گسترش اسلام، برخی فرماندهان دست به ایشان بر کنار نمی
"به همین سبب تا آن روز که جز نژاد عرب حکومت نداشت اثری از روشنی    (4) کتابسوزی زدند."

که با غلبه عنصر ایرانی و برانداختن حکومت اموی  علم در عالم اسلام مشهود نبود و پس از آن
عرب در دستگاه خلفا شروع شد، توجه به علوم نیز آغاز  و تشکیل دولت عبّاسی نفوذ ملل غیر 

 گشت". 
از عجم  "ابن خلدون می    غالباً  اسلام  در  علم  اینست که حاملان  یکی  امور غریب  از  گوید: 

بودند، خواه در علوم شرعی و خواه در علوم عقلی، و اگر در میان علما مردی در نسبت عربی 
شد و این از آن روی بود که در میان  بود، در زبان و جای تربیت و پرورش از عجم شمرده می

بداوتِ ]صحرانشینی و  به مقتضای سادگی  بنا  آغاز علم و صنعتی  آن وجود  ملّت اسلام در   ]
کردند و مأخذ آن ها نقل مینداشت و احکام شریعت و اوامر و نواهی خداوند را رجال به سینه

شناختند. درین را از کتاب و سنّت به نحوی که از صاحب شرع و اصحاب او گرفته بودند می
هنگام تنها قوم مسلمان عرب بود که از امر تعالیم و تألیف و تدوین اطلاعی نداشت و حاجتی  

 
  ۴3۶تاریخ تمدن اسلام، جرجی زیدان، صفحۀ  ۱
 در اصل کتاب "مهنه" ذکر شده است.  ۲
  ۵۶و   ۵۵، صفحات ۲تاریخ مردم ایران  3
   ۲8المعارف اسلامی از انتشارات جمهوری اسلامی ایران، مقالۀ اسلام، صفحۀ دایرة 4



ایرانیان در                                                                                                                                 ۲۲۰

کاپوی آزادی و استقلال  ت

   

و تابعین وضع به همین منوال بود.   (۱) انگیخت و در تمام مدتّ صحابهآنان را بدین کار برنمی
گردید و از  ام که اگر بدان تمسکّ جویید گمراه نمیپیغامبر)ص( گفت دو چیز برای شما نهاده

آن دو یکی کتاب الله و دیگر سنّت منست؛ و چون مدتّ نقل طولانی شد احتیاج به وضع تفاسیر 
قرآنی و ضبط احادیث از بیم تباهی آنها محسوس گردید و به معرفت سندها و تبدیل ناقلان 
از کتاب و سنّت  آنگاه استخراج احکام  افتاد و  از منسوب حاجت  برای تمیز حدیث صحیح 

ع یافت و با این حال زبان عرب به تباهی گرایید و وضع قوانین نحوی لازم شد و همهۀ شیو
علوم شرعیه به استنباط و استخراج و نظر و قیاس احتیاج یافت و از اینجا به علوم دیگر حاجت 

ایم که فنون ن در آمد و ما قبلاً گفتهافتاد، و همۀ این علوم محتاج به تعالیم شد و در زمرۀ فنو
آنند. پس علوم نتیجۀ حَضارت ]شهر از  نشینی و داشتن تمدّن[ است و عرب دورترین مردم 

خاصّ نواحی متمدّن گشت و عرب از آن دور ماند و متمدّنین این عهد همه عجم و یا از کسانی  
شدند، یعنی موالی و اهل شهرهایی که در تمدّن و صنایع  بودند که در معنی از آن دسته شمرده می

ها[ پیرو عجمان بودند، زیرا ایشان بر اثر رسوخ تمدّن در میان خود از هنگام  و حِرَف ]پیشه
اند. عالمان نحو و حدیث و اصول فقه و کلام تر بودهدولت پارسیان برای این کار بهتر و صالح

ت و زبان عجمی داشتند و هیچ قومی به و اکثر مفسّران همه از عجم یا از کسانی بودند که تربی
حفظ و تدوین علم قیام نکرد، مگر عجمان )ایرانیان( و مصداق گفتار پیغامبر)ص( آشکار شد  
آنجا که گفت: اگر علم به اکناف آسمان باز بسته باشد قومی از اهل فارس )ایران( بر آن دست 

  (۲)خواهند یافت..."
 به نوشتۀ جرجی زیدان "... علومی که در تمدّن اسلام پدید آمده بود، دو قسم است:     

آوری احادیث، تنظیم و تعلیم صرف و نحو   . ۱ علوم اسلامی ]نظیر تفسیر قرآن، جمع 
 عربی[ 

 علوم بیگانه ]نظیر فلسفه و علوم تجربی[  . ۲

 
صحابه جمع صحابی، یعنی "کسانی که حضرت رسول را ملاقات کرده و به دین اسلام گرویده و با اسلام از   ۱

 دنیا رفته باشند".  
به نقل از مقدمۀ ابن خلدون چاپ   -  89،  88، صفحات ۱اللّه صفا، جلد تاریخ ادبیات در ایران، دکتر ذبیح ۲

 مصر. 



کاپوی آزادی و   ایرانیان در ت

 221                                                                                                                               استقلال

سوادی بودند و نشین بیزیرا اعراب مردم بادیه عرب بیشتر منتشر شد.علوم اسلامی در غیر   
شان صرف انتشار دین اسلام و کشورگیری و تأسیس دولت اسلامی بود و مسلم است تمام همّ

که این عملّیات احتیاجی به علم ندارد و فقط نیازمندی آنان به فهم قرآن بود که معانی آن را درک  
 (۱) کنند و مردم را به وسیلۀ قرآن به اسلام بخوانند."

"عرب     ترتیب  و بدین  ریاست  به  پوشیده  علم چشم  از تحصیل  اوایل حکومت خود  در  ها 
 (۲) سیادت و حکومت مشغول شدند و تا اوایل حکومت عبّاسیان به علم و ادب توجهی نداشتند"

 که دورۀ امویان سراسر با بَدَویّت گذشت.چنان
حاصل کار اینکه "بیشتر حافظان قرآن و راویان احادیث و مفسّران و فقیهان ایرانی بودند و     

 (3) های پست عرب بود."ها و تیرهآمد غالباً از قبیلهاگر یکی از آنان عرب در می
عرب بودند بلکه بیشترشان مسلمان  در مورد علوم بیگانه "متصدّیان و ناقلان آن نه تنها غیر    

هم نبودند زیرا موقعی که عبّاسیان در صدد ترجمۀ کتب علمی و فلسفی یونان و ایران و هند  
که اغلب آنها نیز    (4) برآمدند از مردم آن زمان یعنی ایرانیان و سریانیان و کلدانیان کمک جستند"

 مسلمان نبودند.
ادوارد براون میبی     به اسم عرب معروف جهت نیست که  از علومی که عموماً  نویسد: "اگر 

است اعمّ از تفسیر و حدیث و الهیّات و فلسفه و طبّ و لغت و تاریخ و تراجم احوال و حتی  
اند مجزیّ کنید بهترین قسمت صرف و نحو زبان عربی آنچه را که ایرانیان در این مباحث  نوشته

 (5) رود."آن علوم از میان می
می    فرانسوی  دانشمند  و  فیلسوف  رُنان  اِرنست  و  و  دیگر  ملل  فرهنگ  و  علوم  "اگر  گوید: 

بخصوص ملت ایران را، که بعد از اسلام وارد جهان عرب شد، از اعراب بگیرید، فقط عرب  
 (6)ماند و شتر او."باقی می

 
  ۴۴8و  ۴۴۶تاریخ تمدن اسلام، صفحات  ۱
 همانجا  ۲
  ۴۴8و  ۴۴7همان، صفحات  3
 همانجا  4
 ۱33۵، چاپ تهران 3۰3تاریخ ادبی ایران، پروفسور ادوارد براون، جلد ا، صفحۀ  5
 ۴، صفحۀ ۲تاریخ اجتماعی ایران، مرتضی راوندی، جلد  6



ایرانیان در                                                                                                                                 ۲۲۲

کاپوی آزادی و استقلال  ت

   

"... برروی هم از میان تمام ملل اسلامی ملتی که بیش از دیگران در ایجاد نهضت علمی بین    
امیه از میان رفت و حکومت مسلمین مؤثر واقع شد ملت ایران است. از هنگامیکه حکومت بنی

عبّاس به دست ایرانیان تشکیل شد، نفوذ این قوم در حکومت اسلامی به اعلی درجه رسید  بنی
و رجال بزرگ، یعنی وزیران و ندیمان و دبیران و طبیبان و منجّمانی که در مرکز حکومت اسلامی  
یعنی بغداد گرد آمده بودند بیشتر ایرانیِ زرتشتی و یا زرتشتیان و مانویان و عیسویان مسلمان  

ل  ه و یا عیسویانی بودند که در کلیساها و دیرهای ایران و عراق تربیت یافته بودند. این رجا شد
به تشویق اهل علم و نوازش علما و مترجمان  که دارای اطّلاعات مختلف علمی بودند طبعاً 

می بودند  مبادرت  علم شده  دوستدار  و  گرفته  قرار  آنان  تأثیر  تحت  هم  خلفا  به ورزیدند   تا 
در ترویج   یی که برخی از آنان مانند منصور و مهدی و هارون و مأمون  و المعتصم و الواثقدرجه

که "مأمون برای استفاده از منابع سرشار علمی  چنان  (۱) اند."علم و بزرگداشت علما نظیری نیافته
یی از ارباب اطلاع را به بلاد روم و یونان فرستاد و از پادشاه روم و و فلسفی یونان و روم عده

از حاکم مسیحی سیسیل در خواست کرد تا کتب کتابخانۀ خود را جهت ترجمه نزد وی بفرستند  
یی از اهل بصیرت و اطّلاع، به آرزوی خود رسید. بطوریکه مورخین او و بالاخره با اعزام عده

کرد و خود از مطالعۀ  اند مأمون  پس از ترجمه این آثار، مردم را به خواندن آنها تحریص مینوشته
   (۲) شد."آنها شادمان می

های ثمربخش مأمون  دربار او مرکز اجتماع دانشمندان و فیلسوفان شد و لذا در اثر کوشش   
ترین ادوار و "دورۀ خلافت وی از نظر فعالیت عقلانی و به کار انداختن قوای دماغی درخشنده

های فلسفی و کلامی گشت. اقسام علوم و  در واقع عصر طلایی اسلام و دوران شکفتگی بحث
فنون و ادبیات و طبّ و داروسازی جزو برنامۀ آموزشی و تعلیمات عالیه قرار گرفت و با حرارت  

یی در این راه اهتمام ورزیده و مجاهدت  و شوق زایدالوصفی به تعلیم آنها پرداختند و به درجه
نمودند که اروپای گرفتار جهل و نادانی بوسیلۀ زبان عربی از میراث پر افتخار علوم و فلسفۀ 

       (3) خبر مانده بود، ]کسب[ علم و اطلاع نمود."، که در آن بکلّی بییونان

 
 9۱، صفحۀ ۱اللهّ صفا، جلد تاریخ ادبیات درایران، دکتر ذبیح ۱
 8۵، صفحۀ ۱۰تاریخ اجتماعی ایران، مرتضی راوندی، جلد  ۲
در آن عهد، اروپا در تیرگی قرون وسطی غرق بود و چیزی نداشت که به شرق اسلامی بدهد بلکه در انتظار آن   3

 بود که بسیار چیزها بستاند.  



کاپوی آزادی و   ایرانیان در ت

 223                                                                                                                               استقلال

مغز که از انتشار علم و دانش بیمناک بودند، "مأمون را که "طرفه آنکه، فقها و محدثین خشک   
    (۱) خواندند."مردی دانشمند و آزاد منش بود "امیرالکافرین" می

که مربوط به خود اسلام که گفته شد، بی شبهه "باروری فرهنگ اسلامی" بسیار بیش از آنچنان    
استۀ عرب با ایجاد یک واحد یکپارچۀ  حیط مساعدی بود که امپراتوری نوخ باشد مربوط به م 

و  ایرانی و سریانی و مصری  اختیار فرهنگسازان  زبانی در  سیاسی و جغرافیایی و بخصوص 
غیر بطور  و  در اندلسی  قبلاً  شرایطی  چنین  بود.  چینی گذاشته  و  هندی  و  یونانی  مستقیم 

غیرامپراتوری در  های  هم  بعداً  و  بود  آمده  بوجود  نیز  ساسانی  و  بیزانس  و  رم  اسلامی 
آنامپراتوری اروپای قرن شانزدهم تا بیستم بوجود آمد بی  امپراتوری  که های مغول و تاتار و 

های اساطیری رم و یونان یا آیین زرتشتی ایران و یک از آنها به حساب آیینرونق فرهنگی هیچ
 داران اروپایی گذاشته شده باشد. یا آیین مسیحی مستعمره

محتوا است اصطلاحاتی از قبیل طبّ اسلامی، نجوم اسلامی، ریاضیات اسلامی همانقدر بی   
های تغییر ناپذیر ریاضی یا پزشکی و یا نجومی را با ضابطۀ که غیرمنطقی است، زیرا واقعیت

توان کرد،  بندی نمیمسیحی بودن یا اسلامی بودن یا بودائی بودن و یا الحادی بودن آنها طبقه
 توان آنها را بر اساس نژادی و زبانی از هم جدا گذاشت. که نمیهمچنان

شناسان جهان عرب فرهنگ اسلامی نام گرفته نتیجه  آنچه در قرن گذشته و حاضر از جانب اسلام
گیری غلطی از این واقعیت است که در قرون اولیۀ اسلام آثار مختلف علمی و فلسفی در جهان  

تا درون امپراتوری عرب گسترش بیشتری داشته باشند. ولی شدند  اسلام به زبان عربی نوشته می
ها به حساب مؤلفان عرب گذاشته شدند. در حالیکه بخش اعظم آنها  در عمل همۀ این نوشته

ریاضی دانشمندان،  هیأتکار  پزشکان،  جغرافیدانان،  مورخّان،  فیلسوفان،  دانان، شناسان، 
    (4() 3)عرب، بخصوص ایرانیان بودند."غیر (۲) نحویان یا متألّهین

 
   8۵، صفحۀ ۱۰تاریخ اجتماعی ایران، مرتضی راوندی، جلد  ۱
 مُتالَهِّ = کسی که به علم الهیات اشتغال دارد.   ۲
  ۲9و  ۲8تولدی دیگر، شجاع الدین شفا، صفحات  3
هایی از این قبیل را: "ما  یی از آنها ذکر گردید نوشته: با توجه به حقایق انکارناپذیر تاریخی که چکیدهاشاره 4

نازیم، از  ایم...و هر چه را اینک بدان میمردم شرق میانه... پس از اسلام چراغ فرهنگ و تمدن بشر را برافروخته
ای است که عرب همراه اسلام به ایران سپرده ..." است )پلی برگذشته، کتاب دوم،  جمله ادب ممتاز ایرانی، تحفه

 توان نام نهاد!؟  گویی چه چیز دیگری میسرایی و هذیان(، جز یاوه۵۶ناصر پورپیرار، صفحۀ 



ایرانیان در                                                                                                                                 ۲۲4

کاپوی آزادی و استقلال  ت

   

اسلامی" مشهور است، دارای دو مرحله   استاد احسان یارشاطر آنچه را که تحت عنوان "تمدّن   
داند: مرحلۀ اوّل یا "مرحلۀ عربی" که در آن زبان عربی، زبان انحصاری عالم و زبان اداری  می

نویسد: نامد و میاسلامی" می-است؛  و مرحلۀ دوم یا "مرحله ایرانی" که این یکی را "تمدّن ایرانی
اند که از حدود قرن یازدهم  اند و گفته"این که برخی از مورّخین، تمدّن اسلامی را یک کاسه کرده

و دوازدهم ]میلادی = ششم هجری[ این تمدّن به رکود گرایید و سپس رو به انحطاط گذاشت 
شمردن  معتبر  بر  نظری  چنین  نیست.  درست  روی  هیچ  به  شد،  سترون  و  فرسوده  سپس  و 

اسجریان تمدنّی  از  ناموجّه  غفلت  و  زبان  عربی  تمدّن های کشورهای  انحطاط  مقارن  ت که 
اسلامی، در ایران سر برداشت و از سواحل غربی ترکیه تا سواحل شرقی بنگالی را زیر تأثیر  

 عمیق خود قرار داد".
"... با مسلمان شدن ایرانیان و شرکت همه جانبه و صمیمانۀ ایشان در عمارت و پیشبرد تمدّن     

نوپای اسلامی ممکن بود این تصوّر پیش بیاید که ایران نیز مانند سوریه و عراق و مصر بکلّی  
های کهن و نهادهای بارز فرهنگی خود را از دست بدهد. ولی چنین امری روی نداد. ایران سنّت

های فرهنگ و زبان به پا خاست و با این به پا  بار دیگر، اگر نه از نظر سیاسی، لااقل در زمینه
خاستن بنیان دورۀ دوم تمدّن اسلامی را بنا نهاد ... و این در زمانی بود که نخستین مرحلۀ تمدّن  

 رفت". د میها رو به افول و رکواسلامی که گرایش و رنگ عربی داشت، با هجوم پردامنۀ مغول 
"مقارن این احوال در ایران وضع بکلی متفاوت بود، هنگامی که تمدّن عربی در کشورهای     

گرایید، در خراسان فرارود ]ماورالنهر[ نهال فرهنگ پر باری جوانه غربی اسلام به سستی می
را سامانیان و دولت  نهال  این  اداری شایستهزد.  نظام  پروراندند.  این سامان  ای های کوچکتر 

ای در کشورداری و پژوهش علم و تشویق شعر و بسط فرهنگ پدیدار مستقر گردید و سنت تازه
 سنّتی که پس از سامانیان، غزنویان و سپس سلجوقیان پاسدار آن شدند".    -شد 

اوّل یا مرحلۀ عربی متفاوت  ویژگی    با خصوصیات مرحلۀ  ایرانی  های مرحلۀ دوّم یا مرحلۀ 
 است:  

اش مبتنی  اگر در دورۀ اوّل زبان عربی زبان انحصاری علم و زبان اداری است، مشرب فلسفی   
شود؛ دورۀ دوم یا مرحلۀ ایرانی مشرب  اش در نثر عربی آشکار میبر علم کلام است و هنر عمده

عرفانی است و دستاوردهای آن بیشتر دستاوردهای هنری است که در درجۀ اوّل در شعر و سپس  
 کند". در نقاشی و معماری و خطّاطی و کاشیکاری جلوه می



کاپوی آزادی و   ایرانیان در ت

 225                                                                                                                               استقلال

این تمدّن گرایش به هنر و ادب بسیار محسوس    تر است و توجه به استدلالات خشک  "در 
عقلانی و منطقی کمتر. اندیشۀ قالب، اندیشۀ عرفانی است و شعر است که وسیلۀ عمدۀ ابراز 

تر آن را در سلوک  های کهنرود ... عارفان و تصوّف در ایران که پآیهتأملات فلسفی به شمار می
امثال جنید شیرازی، و بایزید بسطامی، و ابولحسن خَرقَانی و ابو سعید ابولخیر باید جست کم 
و بیش عمومیت یافت و اگر نه به صورت "مذهب عامّه"، دست کم به صورت "مشرب عامّه" 

بینی عثمانیان و مسلمانان هند سایه بینی ایرانیان و به پیروی آنان، به جهاندر آمد و بر جهان
 افکند".

"مرحلۀ دوم یا مرحلۀ ایرانی مدتّ چند قرن فرهنگی زاینده و پویا بود، تا آن که در اواسط دورۀ    
صفوی خود رو به انحطاط گذاشت و دامان پویندگی و ابداع فرهنگی را رها نمود و میدان را به  

          (۱) تر و پر نیروی غرب سپرد و به تدریج وامدار آن گردید."تمدّن جوان
 

  

 
 به نقل از کتاب "حضور ایران در جهان اسلام"، به اختصار و تغییرات جزئی.   ۱



ایرانیان در                                                                                                                                 ۲۲6

کاپوی آزادی و استقلال  ت

   

  



 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

مستقل  های مستقل و نیمه تشکیل دولت 
 عبّاس درایران: افول و سقوط خلافت بنی 

 
 
 
 
 

  



ایرانیان در                                                                                                                                 ۲۲8

کاپوی آزادی و استقلال  ت

   

( عبّاسی  خلیفۀ  هفتمین  مأمون،  -۱98گفتیم که 
طاهر۲۱8 ابتدا  به  بن  هـ.ق(،  ملقب  الحسین 

بغداد   شُرطگی  و  اِمارت  سمت  به  را  ذواليمينين 
برادر را هر روز در مقام والی و شرطۀ بغداد پیش چشم   منسوب کرد. امّا وی "از اینکه کشندۀ

داشت. خراسان هم که در این ایّام منشاء ]اصلی[ احساسات  ببیند ناخرسندی خود را پنهان نمی
ضد عباسی و ضد عربی بود الحاق مجددّش به قلمرو خلافت بغداد، با همان شیوۀ عهد مهدی  
و هارون ]سوّمین و پنجمین خلیفۀ عبّاسی[، ممکن نبود ... لذا، چند سال بعد، به دنبال تبادل  

    (۱)خراسان گسیل کرد." نظر با معتمدان خویش طاهر را به حکومت
 م.( و پیدایش حکومت موروثی گونۀ8۲۱هـ.ق /  ۲۰۶با انتصاب طاهر به حکومت خراسان )    

تحصیل  در  بودند[  عرب  مستقیم  تسلط  تحت  ]که  ایرانیان  "آرزوی  سامان،  آن  در  طاهری 
یی به حصول نزدیک شد و نخستین ضربت قطعی بر امپراتوری عرب در ایران استقلال تا درجه

رسمی ایران وارد آمد. حکومت طاهریان، آغازی طبیعی برای استقلال خراسان بلکه استقلال غیر
  (۲) بود."

های دیگر، های ایرانی طبرستان است که به نام اسپهبدان یا نامالبته این سلسله غیر از سلسله   
کردند و هیچ وقت فرمان خلیفه را های البرز امارت میاز همان انقراض ساسانیان در پشت کوه 

 گردن ننهادند.  
یی از اعراب مهاجر سیستان( بود  هر چند "طاهر خود از موالی وابسته به اعراب خُزاعه )قبیله    

و تربیت عربی داشت، خاندانش ایرانی و از اهل پوشنگ )بوشنج( هرات بود و در آنجا سابقۀ 
قدرت محلّی داشت". طاهر با فرهنگ ایرانی و زبان فارسی آشنا بود و به همین جهت مردم 

نگریستند. در حالی که اعراب از طاهر دل خوشی نداشتند و او خراسان وی را با نظر علاقه می
 خواندند.  را به طعنه "ابن بیتُ النّار" )فرزند آتشگاه( می

آن    "بی  بر تمام خراسان و سیستان و طاهر  راه مخالفت در پیش گیرد،  به خلیفه  که نسبت 
یی از ولایات جبال و سرزمین قدیم ماد حکمرانیِ شبه مستقل داشت. ماوراءالنهر و قسمت عمده

 
   ۶8و  ۵9، دکتر عبدالحسین زرّین کوب، صفحات ۲روزگاران جلد  ۱
  جاهمان ۲

 طاهریان 



کاپوی آزادی و   ایرانیان در ت

 229                                                                                                                               استقلال

خواند، به هر حال  که بر نشاندۀ خلیفه بود و در تمام قلمرو خود به نام خلیفه خطبه میبا آن
یی از ایران را تحت حکم فرمانروای واحدی که لامحاله ایرانی زبان و ایرانی نژاد بخش عمده

از جمله سامانیان و   -های مستقل گونۀ دیگر  داد. و "الگویی برای حکومتبود به هم پیوند می
های مستقل یا نیمه  شد که بعدها به همان شیوه و بدون قطع ارتباط با خلیفه، دولت  - غزنویان  

      (۱)مستقل به وجود آوردند و تدریجاً از حیطۀ نفوذ بغداد و خلیفه بیرون آمدند."
اند: دستۀ اوّل مانند زیدیه در  که از عهد مأمون  در ایران تأسیس یافتند، دو دسته  هایی "سلسله   

از مذهب  به مذهبی غیر  به علت گرویدن  و زیاریان  بویه  آل  و  طبرستان و گیلان و صفّاریان 
رسمی خلفا، سیادت روحانی خلیفۀ بغداد را قبول نداشتند. دستۀ دیگر مانند سامانیان و غزنویان 

خلیفه بودند او را بر خود  و سلجوقیان، چون مذهب سنّت و جماعت داشتند و بر همان مذهب  
خواندند. در حقیقت خویشتن را از جانب او مأمور شناختند و به نام او خطبه میامیرالمؤمنین می

هجری    ۶۵۶شدند، تا سال  دانستند. بطور کلی دولتهایی که در ایران تشکیل میو منصوب می
زمان سق غیریعنی  یا  مستقیم  مغول،  هولاکوی  دست  به  بغداد  اطاعت وط  خلیفه  از  مستقیم 

 کردند. می
نظر به اینکه سواد اعظم مردم ایران اهل تسنّن بودند و خلیفه را پیشوای روحانی و حتّی امام      

بر سر کار  جسمانی خود می ایران  در  بویه هم  آل  مانند  پادشاهان شیعه مذهبی  اگر  دانستند، 
نمودند واگر آمدند، باز برای خاطر اکثر مردم سنّی مذهب، رعایت جانب خلیفۀ بغداد را میمی

رسانیدند جرأت برداشتن او را نداشتند. اگر گاهی خلیفه را عزل  ای نیز بهم میالعادهقدرت فوق
ترسیدند  شدند بجای او پسر یا برادرش را جایگزین او سازند. آل بویه میکردند ناگزیر میمی

به جای    اگر خلفای عبّاسی را بردارند، مجبور شوند خلفایی از علویان، یعنی عموزادگان ایشان
کردند  دانستند، آل بویه فکر میعبّاسیان بنشانند و چون مردم ایران علویان را بیشتر بر حق می

شاید اگر اختلافی با علویان پیدا کنند دیگر نتوانند آنان را از مسند خلافت بردارند. از اینرو به  
این امر قانع بودند که خلیفۀ عبّاسی بر سر جای خود بماند، امّا همواره ضعیف و آلت دست 

 (۲) ایشان باشد."

 
 ۶۰صفحۀ  ،همان ۱
 ۱۵۲و  ۱۵۱تاریخ ایران زمین، دکتر محمّد جواد مشکور، صفحات  ۲



ایرانیان در                                                                                                                                 ۲3۰

کاپوی آزادی و استقلال  ت

   

طاهر در ورود به خراسان به دفع خوارج پرداخت ... خودش در مَرو که کانون قیام ابومسلم    
بود و مأمون هم در مدّت منازعه با امین در آنجا مانده بود، اقامت جست و آنجا را مرکز حکومت 

که قلوب اهالی سایر نواحی خراسان را هم جلب کند در انتخاب حکام  خود ساخت. امّا برای آن
 ولایت ناچار به مسامحه شد و این امر مایۀ بروز اختلال در کار امارت خودش نیز گشت.

وی در جلب قلوب اهل خراسان چنان صمیمانه کوشید که در دربار بغداد از جانب مخالفان    
افراط او در دفع خوارج چون با شدت عمل  اقدامات  اندیشی شد.  آمیز  متهم به داعیۀ طغیان 

همراه نبود نزد اطرافیان خلیفه به قدر کافی قاطع و سریع تلقی نشد. خلیفه هم به الزام درباریان، 
 آمیز در این باب به وی نوشت که به شدت مایۀ رنجش طاهر گشت.یی ملامتنامه

این عوامل و اسباب، در یک لحظۀ تزلزل و تردید او را به اظهار عصیان مصمّم کرد و در     
روز وفات  همان تصمیم نام خلیفه را از خطبۀ نماز جمعه انداخت. اینکه بلافاصله در شب همان

هـ.ق( تفسیرهای گوناگونی را در اذهان عام برانگیخت و علت مرگ  ۲۰7یافت )جمادی الاخر  
. بعدها گفته شد مأمون  بوسیلۀ کنیزی که در دستگاه  (۱)هنگام او بواقع معلوم نگشتناگهانی و بی

 طاهر داشت وی را مسموم کرد. 
مأمون از دریافت خبر وفات طاهر خرسندی خود را پنهان نکرد، گرچه مسموم کردن طاهر از    

رسید، ولی با توجه به اینکه "مأمون  در مسموم کردن کسانی  طرف عوامل خلیفه بعید به نظر می
ها هم از اخلاق او غریب به نظر که از آنها ایمنی نداشت شهرت سوء داشت، اینگونه توطئه

 (۲) آید."نمی
بعد از وفات طاهر، احتمالاً در اثر شیوع این خبر که خلیفه در مرگ طاهر به نحوی دست     

ایران را در سر  اینکه طاهر نقشۀ استقلال  با  او سر به شورش برداشت و  داشته است، لشکر 
پرورانید، شورش سپاه او چنان شدید بود که خلیفه ناچار شد حکومت خراسان را در خاندان می

آمد ناچار بود نخستین فرمان خود را دایر ای روی کار میطاهر موروثی کند. پس از آن هر خلیفه
بر حکومت خاندان طاهری بر خراسان صادر کند، و آنان نیز وظیفه داشتند نام خلیفه را در خطبه 

ل  بخوانند و اسم او را در مسکوکات ذکر کنند و نه تنها سالیانه مبالغی گزاف به عنوان خلیفه ارسا

 
 ۶3 - ۶۰صفحات  ، دکتر عبدالحسین زرّین کوب، ۲روزگاران جلد  ۱
 همان ۲



کاپوی آزادی و   ایرانیان در ت

 231                                                                                                                               استقلال

های محلی را هم که بر ضد عرب ممکن بود  ها و همۀ طغیاندارند، بل میبایستی همۀ مخالفت
 رخ دهد، خرد کنند. با اینحال طاهریان کم و بیش استقلال خود را در امور داخلی حفظ کردند.

پس از مرگ طاهر، مأمون  پسر او طلحه را، که حاکم سیستان بود، جانشین وی ساخت و     
اسد سامانی را، که جد سامانیان است و در رفع شورش رافع  بن  طلحه، به اشارۀ خلیفه، الیاس

 به خلیفه یاری نموده بود، در سیستان به جانشینی خود برگزید. (۱)ابن لیث
طاهر، که در آن هنگام در کرمانشاهان برای جنگ با بابک  بن  پس از طلحه برادرش عبدلله    

باالله دید، به جانشینی طلحه به خراسان رفت و سپس از طرف معتصمخرّمدین بسیج سپاه می
هـ.ق بر او دست یافت و وی  ۲۲7عبّاسی برای دفع مازیار به طبرستان لشکر کشید و در سال  

 را دستگیر کرده به نزد معتصم آورد. 
...  بن  عبداللّه"حکومت      بود  خراسان  در  طاهریان  قدرت  اوج  توجه  بن  عبداللّهطاهر  طاهر 

به رعایت حال کشاورزان نشان داد، قوانین پسندیده یی در باب تقسیم آب و طرز استفاده    خاصّی
ها گشت ها وضع کرد ... مقرّرات او برای کشاورزان مایۀ تأمین رضایت و رفع تبعیضاز قنات

... وی در رعایت دقایق عدالت گستری و رعیت پروری یک نمونۀ مقبول و یادماندنی محسوب  
... علاقه  عبدشد  اذهان اللّه  یی که  در  را  او  داد خاطرۀ  نشان  آموزی  ترویج سواد  و  دانش  به 

به  نسل تشویق  را  خود کودکان  قلمرو  در  وی  نگهداشت.  محبوب  بارزی  نحو  به  بعد  های 
حتّی    - آموختگاری کرد و فرمان داد تا اطفال رعایا را به هیچ بهانه از مکتب محروم ندارند  

درس خواندن را همه جا برای آنها فراهم سازند تا استعداد هیچ کودک    فرمود تا وسایل و اسباب
ضایع نماند و این نکته در تاریخ آن ایّام ماجرایی یگانه، ممتاز و درخشان در زمینۀ تعمیم سواد  

  (۲) و بسط دانش بود."
"نفوذ و قدرت فراوان یافتند. کارهای مهم به دست عنصر ایرانی اداره اللّه  ایرانیان در زمان عبد   
بستند و نژاد خود را شد. در این موقع بود که برخلاف گذشته، عربان خود را به ایرانیان میمی

 گوید: که جحَطه ]شاعر عرب[ در این باره میپیوستند ... چنانبه کسری می

 
الرشید نیابت حکومت سمرقند را به عهده داشت و چون عزل و زندانی گردید، از  لیث در عهد هارونبن رافع ۱

زندان فرار کرده سر به شورش برداشت. سامان و فرزندان او ـ از جمله الیاس ـ در رفع این شورش به خلیفه  
 کمک کردند و در عوض حکومت آن نواحی را به پاداش دریافت نمودند. 

 ۶۶ - ۶۵صفحات  ، دکتر عبدالحسین زرّین کوب، ۲روزگاران جلد  ۲



ایرانیان در                                                                                                                                 ۲3۲

کاپوی آزادی و استقلال  ت

   

 لکسری ادّعاء فأین النبََط؟"  "و اهل القری کلهّم نیتمون    
   (۱)مدعی نسبت با کسری هستند، پس کدامشان نَبَطی است؟(." نشینان)تمام ده   
محمد    طاهریان  پادشاه  حکومت بن  آخرین  قلمرو  در  مردمی که  هنگام  این  در  بود.  طاهر 

زیستند از مظالم خاندان طاهری دل پرخونی داشتند. مردم نیشابور و خراسان از  طاهریان می
طاهر  بن  های خاندان طاهری به تنگ آمده بودند و حتی اقارب و خویشان خود محمدستمکاری

نیز سخت با او در جدال بودند، زیرا وی در این اواخر جز به تَعَیُشات خود به چیزی اهمیت 
همۀ  نمی بودند.  آمده  ستوه  به  سخت  اطرفیانش  و  حاکم  تجاوزات  از  نیشابور  مردم  لذا  داد. 
طاهر اسیر نفس خویش بود نه امیر ملک خویش، بن  ت تاریخی حاکی از این است که محمدا روای

که در کدام خانه زنی زیبا وجود دارد که او بتواند آن را برباید و   همیشه در جستجوی آن بود
بن طاهر عموی محمداللّه  عبدبن  تصاحب کند ... در طبرستان و ری نیز مردم از آزار سلیمان

فرستاند. ولی وی را گوش  طاهر میبن  محمدها به دربار  و شکایت طاهر به جان آمده بودند.
های  شنوایی نبود. بعلاوه از زمانی که یعقوب لیث به پا خاست تا مردم سیستان را از بیدادگری

عمال خلیفه عبّاسی برهاند، دربار محمد به پناهگاه کسانی تبدیل شد که از دست یعقوب فرار 
آنجا به توطئهمی ادامه میکردند و در  بنابر آنچه گفته شد خاندان طاهریان که به  چینی  دادند. 

می عمل  خلیفه  یعقوب که عنوان گماشتگان  لذا  نداشتند.  محبوبیتی  مردم  بین  در  کردند 
خواست حکومت عبّاسیان را براندازد بر آن شد که ابتدا حکومت این خاندانِ برگماشتۀ خلیفه می

 اند.  را پایان بخشد و داد مردم را از خاندان طاهریان بست
که یعقوب لیث قیام کرد، و پس از شکست نهاوند، اوّلین دولت مستقل ایرانی را   ییدر دوره    

 تأسیس نمود، وضع اعراب و خلافت عبّاسی بدین قرار بود: 
"از عهد خلافت مأمون  و بعد از شکست و قتل امین، عنصر عرب که هم از شروع دعوت     

شد. مخصوصاً  تر و بیقدرتر میعبّاسیان قدرت و اعتبار خود را از دست داده بود، هر روز پست

 
نبتیان از اقوام قدیم عرب بودند که در   - ۵۶ی ملی و اسلامی در ایران، انصاف پور، صفحۀ هاروند نهضت  ۱

  سکونت اختیار کرده بودند. النهرینبینناحیه 



کاپوی آزادی و   ایرانیان در ت

 233                                                                                                                               استقلال

میلادی( نسبت به اعراب    833هـ.ق /  ۲۱8معتصم که پس از مرگ مأمون  به خلافت رسید )
  (۱) اعتنا ماند و نام آنها را از دیوان انداخت."زیاده بی

تهدید    که از ارکان خلافت و پشتیبان آن باشند، موجب خطر و مایۀاز آن پس اعراب، بجای آن   
 استمداد جست.  (۲) نهایت ایرانیان نیز بیمناک بود از ترکانآن شدند و چون وی از نفوذ بی

معتصم که مادرش ترک بود، حتی قبل از نیل به خلافت، مالی هنگفت صرف خریدن بندگان    
ر و ترک کرد و نه فقط در بغداد و عراق بسیاری از این طوایف را خرید، بلکه از ثغور ماوراءالنه 

را جلب کرد  آنها  نیز  به چنان  ترکستان  وقتی  ترک داشت.  بندۀ  هزار  از خلافت چند  پیش  که 
خلافت نشست، چون نه به عرب اعتماد داشت و نه به ایرانیان  ایمن بود، بیشتر بدانها تکیه 

 .  (3) کرد و رجال سیاسی و نظامی خود را از بین ترکان برگزید 
رفتند  امّا "امرای معتصم که غالباً از موالی و ترکان بودند در کار تحقیر عرب تا جایی پیش می   

گفتند: "عرب چون سگ است، پاره نانی یا تکّه استخوانی پیش او بیفکن و سرش را  که می
 بکوب".  

یی که معتصم و بیشتر اخلاف او به ترکان داشتند، این طوایف  در مبارزه بین موالی، با علاقه    
در دربار خلافت جلو افتادند و در دست خلیفه به منزلۀ "حربه"یی شدند که عاقبت برای خود  
خلیفه نیز موجب تهدید و خطر گردیدند. کثرت این ترکان در بغداد موجب آزار مردم شد. زیرا 

های تنگ  آوردند. در کوچهبازارها مردم را به ستوه می  با تندی و خشونت طبعی که داشتند در
دادند. بعضی اوقات به زنان و کودکان تجاوز  تاختند و کودکان و ضعیفان را آزار میاسب می

کردند ]چنانچه[ اهل بغداد از رسید اموال مردم را غارت میشان مینمودند[ و گاه که دست]می
به تدریج خلفا دست نشاندگان امرای   (4) بردند."ها به خلیفه شکایت میها و تصدّیاین ناروایی

 
کردند.  میگرفتند در آن ثبت میدیوان" دفتری بود که خرج و دخل دولت اسلامی و نام کسانی را که مستمرّی " ۱

مستمری گرفتن" اینکه دولت  " نخستین کسی که در حکومت اسلامی دیوان را تأسیس کرد عُمَر بود. منظور از
نمود.  میکرد، بین اعراب تقسیم میاسلامی قسمتی از آنچه را که از راه غلبه بر سایر ملل به نام غنائم تصاحب  

 گردید.میاز دیوان انداختن" یعنی قطع درآمد مستمری بگیران از غنائم و باج و خراجی که وارد خزانه خلفا "  لذا
ها،  ترکان"، غلامان و اسیرانی بودند که از ساکنان شمال چین، ماوراءالنهر و ترکستان )ازبک"  منظور از  ۲

 ( آورده شده بودند.... هاقیرقیزها، ترکمن
تاریخ ایران بعد از اسلام،  " " و۴۱9و  ۱93، صفحات ۲تلخیص از :"تاریخ اجتماعی ایران، راوندی، جلد  3

   کوب".زرین
 به نقل از تاریخ طبری.   ۴۶3 ساخت دولت درایران، غلامرضا انصاف پور، صفحۀ  4



ایرانیان در                                                                                                                                 ۲34

کاپوی آزادی و استقلال  ت

   

ترک شدند و خلافت واقعی در دست ترکان قرار گرفت. بطور کلّی "خلفا از ایام المعتصم به  
بردند، و بعد، از خود اراده و حرکتی نداشتند، از شرّ خواص و خدمه و لشکریان به خدا پناه می

"الله" را آورده و با اختیار عناوینی نظیر المتوکّل علی الله و المقتدر   در عقب القاب خود کلمۀ
که  چنان  (۱) کردند."بالله و المطیع الله  منتظر عزل یا قتل یا حبس خود نشسته خلافتی ننگین می

"مُعتَّز" عبّاسی  خلیفۀ  سیزدهمین  ترک  مستمریّ    (۲) امرای  بود  نتوانسته  چون  را  متوکل  پسر 
پا در اش بیرون آورده، پیراهنش را دریدند و برهنهلشکریان ترک را بپردازد، کشان کشان از خانه

 آفتاب نگهداشتند و بالاخره او را به سردابی کردند و درش را گرفتند تا بمرد.  
ایرانیان نیز با استفاده از ضعف شدیدی که در دستگاه خلافت عبّاسی ایجاد گردیده بود، از    

اواخر قرن سوّم هجری شروع به تهیۀ مقدمات استقلال خود کردند. کوشش آنها برای کسب 
استقلال منجرّ به تأسیس امارات موروثیِ محلّی در نقاط مختلف ایران گردید و این امارات به  

های مستقل تبدیل شدند. بدین قرار تجزیۀ رسمی نواحی ایران از ممالک تابعۀ  به دولت  تدریج
 حکومت مرکزی اسلام از همین ایام آغاز شد.   

آذربایجان   در  بابک  قیام  از  بعد  نخستین کسی که 
(۲۰۱   / مازندران  8۱۶هـ.ق  در  مازیار  و  م.( 
(۲۲۴  / از 839هـ.ق  اعظم  و قسمت  نمود  قیام  م.( 

جدا کرد،   قلمرو خلافت  از  زور شمشیر  به  را  ایران 
 یعقوب لیث از مردم سیستان بود.  

گذشت و خیلی از هنگام قیام یعقوب، از دورۀ تسلط اعراب بر سیستان بیش از دو قرن نمی    
ها شنیده بودند،  ها و مادر بزرگمردم خاطرات ناگوار هجوم تازیان به سیستان را از پدر بزرگ

م.(. ۶۵۰هـ./  3۰زیاد" را به فتح سیستان فرستاد )بن  گفتند: "عثمان، خلیفۀ سوّم، "ربیعکه می
او چون از هیرمند بگذشت و از ریگ عبور کرد، سپاهیان سیستان نتوانستند مقاومت کنند و پس  
از کشتار زیادی که روی داد، ناچار "ایران" پسر رستم حاکم آن روز سیستان با ربیع از درِ صلح 

از آنِ رستم ملاقات کند، فرمود تا تختی بساختند  بن  زیاد چون خواست با ایرانبن  در آمد. ربیع

 
 ۱39 صفحۀ  ،۲تاریخ اجتماعی ایران، مرتضی راوندی، جلد  ۱
 هـ.ق.۲۵۵-۲۵۲معُتَّز = سیزدهمین خلیفه از آل عبّاس. دورۀ خلافت سه ساله  ۲

ث صفّاری  یعقوب لی
 هـ.ق2۶7  - هـ.ق  2۴7



کاپوی آزادی و   ایرانیان در ت

 235                                                                                                                               استقلال

کشتگان ]یعنی جسد کسانی را که به قتل رسیده بودند روی هم انباشت و با آن تختی درست 
ها ساختند، بَر شد و بر آنجا  گاههاشان، و هم از کشتگان تکیهکرد[ و جامه افکندند بر پشت

رستم، خود به نفس خود و بزرگان و مؤبد مؤبدان بیامدند، فرود آمدند، بن  بنشست. و ایران 
چون   -های قوی  های بزرگ و لببایستادند. و ربیع مردی دراز بالا و گندمگون بود با دندان

رستم او را بر آن حال بدید و صدر او از کشتگان باز نگرید، به یاران گفت: "می گویند،  بن ایران 
بن اهرمن بر روز فرادید نیاید، اینک اهرمن فرادید آمد که اندرین هیچ شک نیست!" ... ایران 

م از دور او را درود داد و گفت: "ما بر این صدر تو نیاییم که نه پاکیزه صدری است! پس  رست
رستم هر سال  بن همانجا جامه افکندند و بنشستند". پس از آن قرارداد چنین امضا شد که ایران

بعلاوه، "تعهد کرد که هزار غلام و صیف   (۱)از سیستان هزار هزار درهم بدهد امیرالمؤمنین را."
بخرد و به دست هر  -یعنی غلامی که تازه موی صورتش در آمده و نزدیک بالغ شدن است  -

      (۲)یک جامی زرّین بدهد و به صورت هدیه به نزد خلیفه بفرستد."
این نخستین برخورد مردم سیستان با اسلام بود، مردمی که بیشتر آنان به ماهیگیری از هیرمند     

رویند[ اشتغال  ها میو نی و حصیر بافی و جَگَن بافی ]پوشال بافته شده از الیافی که داخل باتلاق
 داشتند. 

توانستند این قرارداد را به اجرا در آورند، از اسلام نیز دل خوشی نداشتند، لذا  سیستانیان نمی   
جنگ و  بگشتند  مسلمین  حکومت  قبول  از  بار  میان چندین  نواحی  از  بعضی  در  بزرگ  های 

مسلمین و سیستانیان رخ داد. بدین ترتیب طی دویست سال تسلط عرب بر سیستان هیچ سالی  
نگذراندند.   آسایش  به  را  سال  یک  حتّی  عرب  منسوب  حکّام  و  نبوده  آرام  ناحیه  این  اوضاع 

ها روز ن درگیریخصوصاً با مهاجرت خوارج به ایالات شرقی ایران و از آن جمله سیستان ای
یوسف به سیستان بن  های حجَّاجها و سختگیریافزون شد. خوارج که تحت فشار ستمگری

تانیان قرار سا حکّام و امیران منصوب خلیفۀ عبّاسی مورد حمایت سیپناه آورده بودند در نبرد ب
و طولی نکشید که آنان در نواحی شرقی ایران، بویژه سیستان تسلط پیدا کردند. گرچه   (3) گرفتند 

 
 ۲3۵و  ۶9،  ۶7یعقوب لیث، کتاب جوانان، دکتر ابراهیم باستانی پالیزی، صفحات  ۱
 همان ۲
ضدّ علی" بودن را از یاد بردند و به خاطر اشتراک منافع با  " خوارج در مراحلی از مبارزات خویش، خصلت 3

شیعیانِ شورشی در مبارزه علیه امویان و عبّاسیان با شیعیان متحد شده به صورت یک نهضت وسیع اجتماعی در  
 آمدند.  



ایرانیان در                                                                                                                                 ۲36

کاپوی آزادی و استقلال  ت

   

بستند و در پی آزار و غارت مردم بودند. امّا کم نبودند  هایی که خود را به خوارج میبودند گروه
جنگیدند و سرشت و جوانمردی که به نام خوارج با عمّال ستمگر خلیفۀ بغداد میمردان پاک

های اسلامی آنان را نیز  مردم سیستان نیز با آنان همکاری و همیاری داشتند؛ مردمی که تاریخ
نامیده "خارجیان" خوارج  و گاهی  "عیّار"  سیستان  در  مخصوصا  را  جوانمردان  "تازیان  اند. 
می فتَیانی ]خوارج[  و  جوانمردان   ... خارجیان   (۱) گفتند  و  عیّاران  ایشان  به  مخالفانشان  که 

این خوارج بیشتر از اهالی سیستان بودند و گویی   ( ۲)باک بودند."گفتند مردمانی انقلابی و بیمی
های به ظاهر دینی بیشتر رهانیدن سرزمین خویش از چنگ اعراب بوده  مراد ایشان از این قیام

است. اتفاقاً بزرگترین پیشوایان این گروه در سیستان از ایرانیان بودند و آخرین آنها که چندی  
پیش از ظهور یعقوب در سیستان قیام نمود و عمّال هارون الرشید را بشکست، حمزه پسر آذرک  

به حمزه معروف  )اللّه  عبدبن  سنَجری  بود  چنان۱8۱خارجی  الرشید  هـ.ق(  هارون  خلیفه  که 
با او خود عازم خراسان شد . حمزه خارجی آمادۀ جنگ با خلیفه بود که  (3) ناچار برای جنگ 

ناگهان هارون الرشید درگذشت. امّا زهد و ورع و دینداریِ بیش از اندازۀ حمزه خارجی نگذاشت 
مند شود. حمزه  که وی از شرایط مساعدی که پیش آمده بود برای پیشبرد مقاصد ملّی خود بهره

پس از اطلاع از مرگ هارون به یاران خود گفت: "خداوند دیگر جنگ کردن مؤمنین را صلاح  
ندانست". و از آن پس با دستگاه خلافت ستیزه نکرد و برای جنگ با کفّار عازم هندوستان شد  

 و با این عمل موجبات اضمحلال تشکیلات خوارج را فراهم ساخت.
ملّیت    به  در سیستان علاقه  باید گفت که  نیز  را  تمام عهد    این  در  زرتشتی  و مذهب  ایران 

ها به آزادی مراسم حکومت خلفا به حدّ اعلای خود وجود داشت. مؤبدان و هیربدان در آتشگاه
دادند و چون این ولایت از نقاطی است که در آیین زرتشتی نسبت با  مذهبی خود را انجام می

آن قائل به تقدیس بسیارند و به باور آنها سوشیانس ]مهدی موعود زرتشتیان[ در آخرالزمان از 
ها در آنجا باقی مانده بود. روایات ملّی و  کند، لذا مراکز مذهب زرتشتی مدتآنجا ظهور می

پهلوانی ایران نیز در این سامان  بیش از سایر نواحی محفوظ مانده بود و چون آن روایات و  

 
 معنای جوانمرد، پیرو جوانمردی و ایثار.    به جمع فَتی به=  فَتیان ۱
 ۰۴۱و  ۱3۱ی تصّوف در ایران، سعید نفیسی، صفحات هاسرچشمه ۲
، دکتر عبدالحسین زرّین  ۲روزگاران "  " و3۴یعقوب لیث، کتاب جوانان، دکتر ابراهیم باستانی پالیزی، صفحۀ " 3

 " ۴۰کوب، صفحۀ 



کاپوی آزادی و   ایرانیان در ت

 237                                                                                                                               استقلال

گشت، حاوی افتخارات بزرگ بود مسلماً مایۀ تحریک  ها که در سیستان زبان به زبان میداستان
گشت. در چنین شرایطی طبعاً خوارج که افراد متعصّب و مذهبی حس ملّیت در سیستانیان می

دوستی مردم  و  ملّیت  بر  آنان  بودن  و جنبۀ مذهبی  از  شان میبودند  بیشترشان  بعلاوه  چربید، 
بایست در آنان وجود نداشت، چنان که میدوستی، آنخاندان مهاجران عرب بودند و حس میهن

عیّاری که توانستند خواستهنمی رسم  اینرو  از  سازند.  برآورده  را  مردم سیستان  آرزوهای  و  ها 
 های سرکش این مردم را رام کند، جایگزین آن گردید.   توانست همۀ خواستهمی
هایی به نام عیّاران، قشری از طبقات متوسط و پائین از مردم  در این عهد در سیستان گروه    

روحیۀ   امّا  بودند،  نکرده  معارفی  که تحصیل  پیدا شدند  نشان  و  نام  بی  ولی  هوشیار  و  جَلد 
کرد. مندی خاصّی بین آنان وجود داشت که به پیشرفت کارها بسیار کمک میهمکاری و علاقه

پیوست محبت و الفت و صداقت با یکدیگر بود. این ها را بهم میای که این افراد و گروهرشته
چون  و  دادند  ترتیب  پنهانی  مجامع  و  تشکیلات  داشتند،  خاصّی  آداب  و  رسوم  جماعت که 

از می معنی که  بدین  پرداختند.  راهداری  به  تأمین کنند  نیز  را  خود  جمعیت  مخارج  بایست 
گرفتند و از این طریق معاش خود را رساندن آنان به مقصد، باج می  ها برای سلامتکاروان

 خورد.  داد، چوب آنرا به نحو دیگر میگذراندند و البته اگر کاروانی باج راه نمیمی
به تعبیری دیگر، در این روزگاران "هر کس در هر جا زوری به تن و دلی بزرگ در سینه و     

های   ها و صاحبان قدرتهمت و خردی در سر داشت، خواری و ستم دیدن از حکام و فئودال 
کرد، در نخستین فرصت و امکان که سلاحی و  مالی را چه در شهر و چه در روستا تحمل نمی

می دست  به  میاسبی  عصیان  میآورد  و کوه  دشت  به  و  به گروه کرد  و  عیّاران تاخت  های 
 شد".پیوست و به آیین آنان وارد میمی
کردند. های سخت محکوم میعیّاران از دروغ و دروغگو بیزار بودند و دروغگو را به مجازات   

داخل شدن در مجامع عیّاران شرایط اخلاقی خاصّی داشت. هر تازه واردی میبایست از سر 
دار  دا  یزدان  به  "سوگند  بگوید:  و  آورد  جای  به  تحلیف  مراسم  مؤثر  بسیار  الفاظی  با  صدق 
کردگار، به نور و نار و مهر، و به نان و نمک مردان و نصیحت جوانمردان ..."، و سوگند خورنده  

کرد که "غَدر نکند و خیانت نیندیشد". و این الفاظ را نه به زبان بلکه در دل  ه قید قسم تعهّد میب
میمی روا  شوند،  باد  بر  بود که  جوانمردان کاری  دوستی  در  "اگر  و  اندیشه گفتند  و  داشتند 
 داشتند".   ینم



ایرانیان در                                                                                                                                 ۲38

کاپوی آزادی و استقلال  ت

   

اصل دیگر مورد اعتقاد آنها این بود که "در جوانمردی روا نیست که قومی در بلا رها کنیم و    
خود بیرون برویم". منظور آنها از جوانمردی، بخشندگی و کارسازی و دستگیری از مردم ضعیف  

 و فقیر، رفع ظلم از ستمدیدگان و مقابله با ستمکاران بود.  
با حکّام ستمگر عرب و اشراف و      آن مبارزه  آئین جنبۀ سیاسی و ملّی داشت و هدف  "این 

فداکاریفئودال  به خاطر  بود. مردم  آنان  متحّد  با  ها و جانبازیهای  هایی که عیّاران در پیکار 
نشان می از خود  ثروتمندان  و  اشراف  و  پشتیبانی  حکّام ستمگر  و جان  مال  به  آنان  از  دادند، 

 کردند". می
ای  یعقوب لیث صفّار، یکی از این عیّاران بود. یعقوب فرزند لیث در خانوادۀ رویگری در قریه    

به دنیا آمد. پدرش بر رویگری اشتغال داشت و دکّان او در بازار، مرکز   (۱) کوچک نزدیک زَرَنج
عیّاران و جوانان برومند و چالاک قریه بود. یعقوب از رویگری به عیّاری روی آورد و به راهداری  

ها پرداخت و در عیّاری به درجۀ سرعیّاری یا سرهنگی رسید. نهضت او در  و هدایت کاروان
ابتدا برای برقراری امنیت و کوتاه کردن دست رهزنان که تمام سیستان را جولانگاه تاخت و تاز  
خویش ساخته بودند، آغاز گردید. "امّا قیام او متضمّن سعی در آزاد کردن ولایت از حکومت 

راند  ای هم بود که به صورت حکّام طاهریان در سیستان فرمان میمسؤول و بیگانهضعیف، غیر
   ( ۲)شناخت."و برای برقرار کردن امنیت در حوزۀ امارت خویش نیز هیچ کوششی بر عهده نمی

( آورد  در  خود  سلطۀ  زیر  را  خراسان  و  سیستان، کرمان  یارانش  و  خویش  همّت  به   ۲۵۴او 
 هجری(. 

یی که در سیستان به وسیلۀ یعقوب لیث به وجود آمد و حکومت طاهریان را در  "دولت تازه   
یی خلیفه بغداد را غافلگیر و به شدت نگران کرد. چرا که خراسان خاتمه داد به نحو نابیوسیده

صفّار سیستان بر خلاف سُلالۀ طاهریان قدرت فرمانروایی خود را به حکم خلیفه مدیون نبود  
با جنگ و  آن را مرهون زور بازو و سلحشوری خود می دانست. سیستان و نواحی مجاور را 

شمشیر به دست آورده بود و آنها را از قلمرو خلافت جدا کرده بود ... و وقتی در نیشابور، که 
یعقوب با غلبه بر آن به حکومت آل طاهر در خراسان پایان داد، طبقات اهل شهر از وی حکم  

 
 ی آن در اطراف زاهدان باقی است. هاپایتخت و مهمترین شهر قدیم سیستان که خرابه=  زَرَنج ۱
 جوانان، دکتر ابراهیم باستانی پالیزی. یعقوب لیث، کتاب  "  تلخیص از  ۲



کاپوی آزادی و   ایرانیان در ت

 239                                                                                                                               استقلال

فرمانروائیش را مطالبه کرده بودند، او آنها را در مسجدی جمع آورد و شمشیر برهنۀ خود را به 
هایی آنها نشان داد و خاطر نشان کرد که حکم او همین شمشیر است و خلیفه هم اگر بر سرزمین

حکمروایی دارد جز به حکم شمشیر نیست ... لاجرم قیام او که بعدها کسانی از سرداران گیل 
در حقیقت شیوۀ   -و دیلم چون اسفار و مرداویج و آل بویه آن را به شیوۀ خود دنبال کردند  

کوشید با خلع طاعت خلیفه و و می  -کرد  سازشکارانۀ آال طاهر و پیروان شیوه آنها را نفی می
خروج از عهد و بیعت متداول  و مقبول عام نسبت به او، در تمام قلمروی که در گذشته به دست 

تازهاعر بود حکومت  شده  فتح  را  اب  بود    -یی  محفوظ  آن  اسلامی  جنبۀ  البته  برقرار   -که 
    (۱) کند."

عبّاسی، اظهار اطاعت کرد و خلیفه نیز    وی ابتدا نسبت به خلیفۀ معتمد، پانزدهمین خلیفۀ   
فرمان حکومت خراسان و گرگان و فارس و بعضی نواحی دیگر از امپراتوری اسلامی را برای  

 یعقوب فرستاد. 
یعقوب در آن وقت نصف ایران را مالک بود، بعلاوه بسیاری از ولایات شرق هم در تصرّف     

میلادی    87۵هجری /    ۲۶۲های فاتحانۀ متوالی در سال  وی بوده است. این مرد پس از جنگ
تصمیم گرفت که با خلیفه دست و پنجه نرم کند. او برای اجرای این مقصود بدواً فارس را از 
دربار خلافت تقاضا نمود. ولی معتمد نه تنها این تقاضا را ردّ کرد بلکه او را از حکومت خراسان 

به ط رف بغداد پیش رفت. در جنگی که میان یعقوب و هم معزول ساخت. یعقوب هم فوراً 
موفّق برادر معتمد در گرفت، نخست شکست در سپاهیان خلیفه افتاد، ولی آنان آب دجله را به  

ندند و شکست در کار او آمد و او ناگزیر به جندیشاپور رفت تا باز تهیۀ  لشکرگاه یعقوب افک
 سپاه ببیند.

در همین ایام قیامی عظیم در نواحی بصره، آبادان و 
را   خلافت  بنیان  سخت  پیوست که  وقوع  به  اهواز 

 متزلزل ساخت و آن، قیام غلامان بود.  
قبل از میلاد در رم واقع    7۴-7۱های  "قریب هزار سال پس از جنبش اسپارتاکوس که در سال    

گردید و در آن قریب یکصد و بیست هزار برده شرکت داشتند و سه سال به طول انجامید، قیامی  
الزنج )صاحب الزنگ(  دیگر در خوزستان و جنوب عراق با شرکت غلامان و به رهبری صاحب

 
 7۱و  7۰، دکتر عبدالحسین زرّین کوب، صفحات ۲روزگاران جلد  ۱

 الزَنج قیام زنگیان و صاحبُ



ایرانیان در                                                                                                                                 ۲4۰

کاپوی آزادی و استقلال  ت

   

پدید آمد که در آن به قولی بیش از پانصد هزار غلام شرکت جستند و مدتّ پانزده سال طول  
برند، بلکه ایرانیان هـ.(. از این جنبش عظیم نه فقط مورخین غربی نامی نمی۲7۰-۲۵۵کشید )

 خبرند.  شان برخاسته بینیز از آن که در بخشی از خاک میهن
بر سایر   ها و استیلا این غلامان، اسیران و بردگانی بودند که از صدر اسلام در جریان جنگ  

شدند و یا غلامانی بودند که از کشورها و ملل مغلوب از اکناف عالم به دیار عرب کشانده می
برای انجام کارهای سخت و جانفرسا به دیار عرب   بازارهای برده فروشان خریداری شده و 

 شدند. اعزام می
عهد      مقارن  زنگیان  داشتند.  ناگوارتری  وضع  )سیاهپوستان(  زنگیان  غلامان،  این  میان  از 

زمین در  عبّاسی،  خلیفۀ  چهاردهمین  شورهمُهتَدی،  و  پست  جنوب  های  در  واقع  زارهای 
های  پانصد نفری تا پنج هزار های شوره، این غلامان به دستهزیستند. در آن زمینالنهرین میبین

پرداختند. بی هیچ پناه و های کشاورزی میشدند و به استخراج نمک از زمیننفری  تقسیم می
سامانی و بی هیچ نوید و امیدی به کار دشوار خاکبرداری و شخم زنی و پاک کردن شوره زارها  
محکوم بودند. غذای آنها غالباً عبارت بود از مشتی آرد یا بلغور با قدری خرما. این قیام از آنروی  

هایی از بردگان که آن را آغاز کردند، بیشتر از غلامان  نام زنگیان شناخته شده که نخستین گروه  به
فروشان زنگبار خریده شده بودند. با گسترش  افریقایی بودند که از بازار قارۀ سیاهان و بازار برده

قیام، سایر بردگان وابسته به اقوام و ملل مختلف و بسیاری از مردم فقیر شهری و روستایی نیز  
محمد رازی )برقعی( را به  بن  میلادی، علی  8۶۶هـ.ق /  ۲۵۵بدان پیوستند. شورشیان در سال  

اند، خود و پدرش زاده و پروردۀ خاک ایران و  رهبری برگزیدند. وی که اجدادش از اعراب بوده
علویانی بود  حکیم نام داشت و ازبن  اند. جدّ وی محمداز وَرزنَین )یکی از روستاهای ری( بوده

محمد  بن  حسین در کوفه قیام کرد و پس از شکست زید به ری گریخت. علیبن  علیبن  که با زید
نوشتۀ  به  آمد.  بار  عبّاسی  خلافت  با  دشمنی  و  شیعیگری  روح  با  زیدی  و  علوی  خاندان  در 
هندوشاه نخجوانی در تجارب السلف: "او مردی عاقل و فاضل و بلیغ و شاعر فائق بود". وی  

که در آن زمان از طرف مذهب رسمی )تسنّن( بد دینی و الحاد شناخته   -  (۱) با درفش شیعیگری
 

ی اجتماعی در  هاو جنبشها بینیجهاندر بارۀ  ها بررسیبرخی " " و8۴و  ۶۴حلّاج، میرفطروس، صفحات " ۱
باید بگوئیم که الحاد و بدعت در دین و از آن جمله شیعیگری )که از  ...":   "۱7۶ایران، احسان طبری، صفحۀ 

شد(، در دوران قرون وسطی شکلی از اشکال اپوزیسیون انقلابی  میطرف مذهب رسمی ]تسنّن[ الحاد شناخته  



کاپوی آزادی و   ایرانیان در ت

 241                                                                                                                               استقلال

و با دعوی علویّت به میدان آمد و مردم را به خود جلب کرد و این قیام را به خوبی   -شد  می
 الزنج = صاحب الزنگ" ملقب شد.سازمان داد و خود به "صاحب

کردند، امّا عملاً سیاست مزدکی را "این گروه گرچه عقاید خود را در لفّافۀ مذهبی بیان می   
می مشاوران اجرا  و  سرداران  اکثر  نبودند.  بند  پای  اسلامی  معتقدات  و  اصول  به  و  نمودند 
 .   (۱)رود."الزنج ایرانی بودند، لذا این نهضت، یک نهضت ایرانی به شمار میصاحب

به رهبری صاحب    از ماه شوال  "قیام زنگیان  /  ۲۵۵الزنج  تا    8۶9هـ.ق  و  آغاز شد  میلادی 
 ( ۲)میلادی، یعنی پانزده سال به طول انجامید." 883هـ.ق / ۲7۰جمادی الاوّل 

الزنج و یارانش که در آغازِ کار بجز دو اسب و سه شمشیر نداشتند و در شروع نخستین صاحب    
جنگی به  زدند و ساز و برگ  های دشمن شبیخون میها بوسیلۀ چوب و گرز به لشکرگاهجنگ

آوردند، پس از چند سال صاحب لشکرهای سواره و تجهیزات جنگی و استحکامات  دست می
ها شدند، با دولت و قلمروی که خوزستان و نظامی و شهرهای محصور به حصارها و خندق

 گرفت.بحرین و بخشی از عراق را در بر می
بالا گرفت که صاحب کشتی     تا جایی  زنگیان  و کشتی  قدرت دولت  آذوقه  ویژۀ حمل  های 

های ناگهانی شدند که در دجله و خلیج فارس، های تند رو برای یورشسربازبر و جنگی و کشتی
آمادۀ جنگ، حرکت می و سپهسالاران همیشه  زنگیان صاحب سرداران  ارتش  بعلاوه  کردند. 

سرداری بسیار دلیر بود،    ابان بن  ابان است. علیبن  بزرگ و نامدار شد که مشهورترین آنها علی
کرد. در هر جنگ  نشینی میکرد، موقع شناس بود، هنگام ضرورت عقب به سرعت عمل می

می شمشیر  سپاه  زخمپیشاپیش  دفعات  به  سبب  بهمین  و  با  زد  بار  هر  و  خورد  مهلک  های 
ابان  بن  جانی از مرگ رست و خود را باز ساخت. اوج شخصیت و قدرت اجتماعی علیسخت
 گذاشت. های سیاسی او نهایت احترام میای بود که پیشوا به روشتا پایه

 
ی اجتماعی و ملی ایرانیان صورت گرفت و شگفت نیست هادر زیر این درفش به ظاهر دینی انواع جنبش بوده و

اگر جنبش بردگان نیز عقاید یکی از فرق مذهبی عصر را پلاتفرم خود قرار داده و پیشوای این جنبش با دعوی  
 علویّت به میدان آمده باشد".  

 همانجا  ۱
   ۱7۶ی اجتماعی در ایران، احسان طبری، صفحۀ هاو جنبش  هابینیجهاندر بارۀ  هابررسیبرخی  ۲



ایرانیان در                                                                                                                                 ۲4۲

کاپوی آزادی و استقلال  ت

   

این قیام مقارن قیام و لشکرکشی یعقوب به بغداد بوده و وقتی یعقوب دچار شکست گردید و    
الزنج قدم پیش نهاد و به او پیغام داد که نگریزد، و دوباره به جندیشاپور عقب نشست، صاحب

 باز گردد تا همدستی کرده به خلافت عرب خاتمه دهند.  
گونه استفاده نکرد و نه تنها کمکی نگرفت بلکه به ولی یعقوب از این موقعیت مساعد هیچ   

 الزنج نیز جواب ردّ داد و نوشت:  پیشنهاد همکاری صاحب
پرستم(  پرستید نمی"قُلْ يَا اَيُّهَا الکَْافِرُونَ لَا اَعبْدُُ مَا تَعبُْدُونَ" )بگو ای کافران من آنرا که شما می   

 سورۀ الکافرون. -قرآن 
معلوم نیست چرا یعقوب این پیشنهاد را نپذیرفت: ترس از اتهاماتی نظیر کفر و زندقه، قرمطی     

و خارجی بودن و یا واقعاً تعصب بنیادگرایی مذهب. اگر یعقوب در جنگ با خلیفه همکاری  
سرنگونی    -پذیرفت و وظیفۀ اتحاد با قیامی را که حداقل در یک هدف  الزنج را میصاحب

عبّاسی   می  -خلافت  انجام  به  داشتند،  مشترکی  ورق نظر  دیگری  جور  تاریخ  شاید  رسانید 
 خورد.  می
با این کارِ یعقوب، خلیفه که از جانب او خیالش راحت شده بود، توانست با آمادگی بیشتر به     

میلادی شکست قطعی خوردند و   889هجری /   ۲7۶مقابله با زنگیان بپردازد. زنگیان در سال  
الزنج، زنگیان به "نهضت قرمطیان" الزنج نیز کشته شد. پس از شکست و مرگ صاحبصاحب

 پیوستند.
الزنج تنها نتیجۀ قدرت سپاه بغداد و لجاج و خدعۀ موفق و سردارانش نبود، "شکست صاحب   

الزنج و یارانش که دست به قیام زده بودند، در طول  بلکه دارای علل اجتماعی ذیل بود: صاحب
مبارزه و پس از فتوحات اوّلیه و به دست آوردن غنائم و اسرا به تدریج خود کما بیش دچار  

گری و غلامداری و گرد آوردن مال  همان معایبی شدند که علیه آن برخاسته بودند. شیوۀ خلیفه
الزنج اندک اندک خود به "خداوندان مال و زمین" مبدّل  بین آنان گسترش یافت و به قول صاحب

 شدند و در نتیجه زنگیان و دهقانان دلسرد شدند و آن شور و هیجان نخستین فروکش کرد.
های عرب در سرزمین ها و ویرانیبه سرگذشت یعقوب لیث، سردار بزرگی که بر بقایای خرابی    

 گردیم:تاریخی ایران، بنای استقلال نو افکند باز می
های فراوان در جندی شاپور بیمار شد، در حالی که  طولی نکشید که یعقوب پس از ناکامی   

کرد. وی در بستر بیماری بود که قاصدی  هنوز سپاه خود را برای جنگی دیگر با خلیفه آماده می



کاپوی آزادی و   ایرانیان در ت

 243                                                                                                                               استقلال

کرد و او را ای امارت خراسان را مجدداً به وی پیشنهاد میاز جانب خلیفه رسید. خلیفه در نامه
 های بغداد دور کند. گماشت تا او را بهر وسیله هست از پشت دروازه دوباره به کار می

نانی( و پیازی در "یعقوب چون این سخن از رسول خلیفه شنود، دستور داد تکه نان )خشک   
 کنار شمشیر او که برابرش بود نهاوند و سپس جواب داد: 

پیاز ام، و خوردن من نان جوین و ماهی و ترهام، و از پدر رویگری آموخته"من مردی رویگر زاده   
ام، نه از میراث  است، و این پادشاهی و گنج و خواسته از سر عیّاری و شیرمردی به دست آورده

ام، و ام و نه از تو دارم، من به قوتِّ دولت و زور بازو کار خود به این درجه رسانیدهپدر یافته
داعیه چنان دارم که تا خلیفه را مقهور نگردانم از پای ننشینم. اگر مُردم که خلیفه از آسیب من 
آسوده شده است و اگر از بستر بیماری برخاستم، حَکَم من میان من و خلیفه این شمشیر است 

حرفۀ رویگری برقرار  ... اگر مطلوب من تیسیر پذیرفت ]انجام یافت[ فبَِها، و الّا نان کشکین و
است ... یا آنچه گفتم به جای آورم". اگر تو فاتح در آمدی نان جوین و ماهی و پیاز و تره غذای  

 من باشد.
م.(. چون یعقوب را  878هـ. /  ۲۶۵یعقوب در جندی شاپور درگذشت و همانجا مدفون شد )

 به خاک سپردند بر قبر او این بیت شعر را نوشتند: 
 وما كنُتُ مِن مُلکِ العراق بآيـس  راسانا واكناف فـارس ـملکتُ خ

 إذا لم يکُن يعقـوب فيها بجالس  سلام على الدنيا وطَيبِ نَسيمها
یعنی "خراسان و اکناف فارس را به دست آوردم و از تسخیر سرزمین عراق هم نومید نبودم،     

 درود بر دنیا و نسیم دلپذیر آن، در آن روزگاران که دیگر یعقوب در آن نخواهد بود."  
ترجمۀ فارسی این اشعار را هم گویا بر قبر یعقوب نوشته بودند. اشعار عربی فوق به شعر      

 فارسی چنین ترجمه شده است:
 ملک عــراق از من یکــسر نبود رَسته  بگرفتم آن خراسان با ملک فارس یکسان 
 یعقوب لیث گویی در وی نَبدُ نشسته  بــدرود بـاد گیتــــی، بـا بــوی نو بـهاران 

شود که وی مردی وطنپرست و معتقد به ملّیت بود ... با تحقیق در زندگی یعقوب آشکار می    
زیاد داشت و آن تشکیل یک حکومت بن  یی که بعد از او مرداویجیعقوب ظاهراً با همان نقشه

مستقل وسیع ایرانی بود به بغداد تاخت ... یعقوب به آیین و رسوم ایرانی خاصّه به زبان خود  
نمی  ییعلاقه تازی  زبان  و  داشت  تعمدّی  تام  عربی  زبان  ندانستن  به  تظاهر  در  یا  و  دانست 



ایرانیان در                                                                                                                                 ۲44

کاپوی آزادی و استقلال  ت

   

که خواهیم دید باعث شد که وی شاعران را دستور دهد تا به عربی ورزید و همین امر چنانمی
دانست که استقلال سیاسی  ها تهنیت نگویند و به فارسی گویند. او به درستی میاو را در فتح

از گسترش زبان فارسی حمایت  این جهت  از  آن دارد  فرهنگی  به استقلال  یک ملت بستگی 
نمود و مدایح شعرای تازیگوی را کرد و شاعران ایران را به سرودن اشعار فارسی تشویق میمی

"و این خود     (۱)گفت: "چیزی را که من اندر نیابم چرا باید گفت."پذیرفت و به ایشان مینمی
شود  مایۀ رواج شعر فارسی در دربارهای سلاطین ایرانی مشرق گردید ... بدین طریق مشاهده می

که یعقوب با ایجاد یک حکومت مستقل ایرانی توانست اولاً وضع سابق را که تعیین عامل از 
جانب خلیفه )حتی طاهریان( بود از میان ببرد و حکومتی که واقعاً در تمام امور خود استقلال  

برد، ایجاد کند و ثانیاً با استقلال او و ایجاد  داشت و تنها به ظاهر از مقام خلافت فرمان می
یی که وی به زبان خود داشت، و متداول نبودن زبان عربی در دربار، حکومت صفّاری، و علاقه

ملت ایران توانست بزرگترین مایۀ استقلال خود یعنی زبان ملّی را زنده کند و پس از چند سال  
که نانکه زبان رسمی و سیاسی ایرانیان عربی بود، لهجۀ دَری را جانشین آن سازد و همین امر چ 

دانیم بعد از آن بی کم و کاست در درورۀ سامانیان دنبال شد و در نتیجه ادبیات وسیع فارسی  می
  (۲) به وجود آمد و ملت ایران به واقع از سایر ملل اسلامی جدا گشت."

بعد از او برادرش عمرو با خلیفه از در وفاق در آمد و او همۀ ممالکی را که به برادرش داده بود  
 عینا به عمرو واگذاشت و بدین طریق یک سلسلۀ قوی و با شوکت در ایران تشکیل شد. 

که در   -ای به معتضد خلیفه نوشت که حکومت ماوراءالنهر را  هـ. عمرو نامه۲8۵در سال      
بدهد تا او با علویان در تبرستان جنگ کند و در به او    -احمد سامانی بود  بن  دست اسماعیل

احمد را بر کنم". خلیفه به عمرو نامه نوشت بن  آن نامه نوشت: "اگر ندهد، ناچار من اسماعیل
ای کوتاه به امیراسماعیل سامانی هم  و تلویحاً حکومت ماوراءالنهر را به او داد، ولی ضمناً نامه

والسّلام".  بودیم،  عمل که کرده  زآن  نکردیم  کوتاه  تو  دست  "ما  مضمون:  بدین  نوشت، 
هجری با    ۲87در سال    -که ازعمرو بیمناک بود    -امیراسماعیل سامانی بر اثر القاآت خلیفه  

از او جنگید و بر اثر حادثۀ غیر منتظری عمرو را شکست داد و از این پس حکومت صفّاری 
 

   ۴۱۶تاریخ ایران زمین، دکتر محمّد جواد مشکور، صفحۀ  ۱
تاریخ ایران، سر  " " و۰۴ - 38، صفحات ۱صفا، جلد اللهّ ذبیحتلخیص از تاریخ ادبیات در ایران ، دکتر " ۲

 "  ۲۶پرسی سایکس، صفحۀ 



کاپوی آزادی و   ایرانیان در ت

 245                                                                                                                               استقلال

رونق و جلال خود افتاد، ولی امرای کوچک جانشین عمرو همچنان بر سیستان حکومت داشتند  
 (  ۱) هجری محمود غزنوی خاندان آنان را برانداخت. 393تا به سال 

در صدر اسلام، یعنی در همان موقعی که سایر بلاد  " 
ایران هنوز نیم قرن از هجرت نگذشته بود، به دست  

مازندران تا اوسط قرن   - فاتحان عرب مفتوح گردید  
دوم، که یک دسته از عساکر ]سپاهیان[ دولت عبّاسیه  
به اسم اجازۀ عبور به خراسان وارد طبرستان گردیده و توانستند بلاد واقعه در هامون و دشت 
آنجا را تصرّف نمایند، کمال استقلال را داشت، و مردم آن از آن تاریخ هم همواره با فاتحین 
بیگانه در زد و خورد و کشمکش بودند و مسلمین فقط در سال یکصد و بیست و اندی، موقعی  

در آنجا کشته گردید  قارن را دستگیر کرده و با خود به بغداد برد و  بن طاهر، مازیاربن  عبداللّهکه  
موفّق شدند تسلط خود را در سهل ]زمین هموار[ و دشت طبرستان بسط دهند. لیکن این   -

دیری نپایید که مردم مازندران را عشق استقلال بر و  موقعیت وتسلط هم دولت مستعجل بود  
 قیام کردند.  (۲)سر زده"

همزمان با قیام یعقوب لیث صفار مردم طبرستان نیز به پا خاستند. در آن دیار حاکم ستمگری      
اللّه اوس بلخی نام داشت.  عبد بن  طاهر بود و محمدبن  عبداللّهکرد که عموی  فرمانروایی می

که مازیار را مغلوب کرد و او را به بغداد فرستاد، به دستور معتصم عموی خود را به  پس از آن
گرفت: فرمانروایی طبرستان گماشت. این فرمانروای بیدادگر هر سال سه بار مالیات از مردم می

      (3) اش."یک بار به نام خودش یک بار به نام پسرش و یک بار به نام پیشکار زرتشتی
های این مردم طبرستان، که تا آن تاریخ با تازیان در کشاکش و دشمنی بودند و از بیدادگری   

حاکم ستمگر، که گماشتۀ خلیفه بود، نیز بجان آمده بودند؛ این بار با سیاست و تدبیر و از راه 

 
، دکتر عبدالحسین  ۲روزگاران جلد "  یعقوب لیث، دکتر ابراهیم باستانی پالیزی"،"  منابع این فصل عبارتند از: ۱

"، تاریخ ایران زمین، دکتر محمّد جواد  ۱صفا، جلد اللّه ذبیحتاریخ ادبیات در ایران، دکتر "  کوب"،زرّین 
ی  هاو جنبش هابینیجهاندر بارۀ   هابرخی بررسی "  تاریخ مفصل ایران، عبّاس اقبال آشتیانی"،" مشکور"، 

کاروند  "  ی ملی و اسلامی در ایران، غلامرضا انصاف پور" وهاروند نهضت "  اجتماعی در ایران، احسان طبری"، 
 کسروی".  

   ۵های ما، صفحۀ یادداشتکاروند کسروی، تواریخ طبرستان و  ۲
  ۱۵8و  ۱۵7تاریخ ایران زمین، دکتر محمّد جواد مشکور ، صفحات  3

طبرستان و دولت سادات  
 علوی 



ایرانیان در                                                                                                                                 ۲46

کاپوی آزادی و استقلال  ت

   

اتحاد و همکاری با دشمنان خلافت عبّاسی به کندن بنیاد تازیان پرداختند و در اجرای این منظور 
توسّل   -برده بودند  های البرز پناه  که خود از شرّ خلفای عبّاسی به کوه  -به داعیان زیدی علوی  

 جستند. 
"ایرانیان با سودجویی از اختلاف و رقابت عبّاسیان و علویان، به مصداق "لا لحُِبّ علی، بَل    

شدند، لبُِغض معاویه" قصد داشتند تا مگر با پیش انداختن علویان که از فرزندان پیامبر شمرده می
بنی مخالفان  برگردانند". تمامی  استقلال کامل  به  را  ایران  و  سر خود کشانده  پشت  را  عبّاس 

"علویان هم به قصد استفاده از دلیری و جان سختی دیلمیان و پناه گرفتن در سنگرهای کوهستانی  
   (۱)سرزمین ایشان، موقعیت را غنیمت شمرده با دیلمیان رابطه برقرار کردند ..."

های طبرستان در "از اینرو مردم طبرستان "یکی از سادات مقیم رویان ]ولایت وسیعی از کوه   
نواحی کجُور فعلی[ را که از   -بخش غربی مازندران که بزرگترین شهر آن رویان بوده است  

را  بن  فرزندان زید ایشان  امارت  او خواستند که  از  و  برگزیده  بود  ]امام حسن[  حسن مجتبی 
دانست، تکلیف ایشان را نپذیرفت بپذیرد. امّا علوی مزبور که خود را شایسته این کار بزرگ نمی
زید ملقب به داعی کبیر خوانده  بن  و شوهر خواهر خویش را که در ری اقامت داشت و حسن

هـ.ق به رویان آمد و به حکومت نشست و بنیانگذار ۲۵۰شد به آنان معرفی کرد. وی در سال  می
 م.( 9۲8 - 8۶۴هـ.ق / 3۱۶ - ۲۵۰علوی طبرستان شد. )سلسلۀ سادات 

زید را با این هدف و آرزو به حکومت برداشته بودند  بن امّا روستائیان و مردم منطقه که حسن    
دارد،"   بر  روستائیان  از  ظلم  خداوند  او،  وجود  برکت  "به  و    -که  خلیفه  لشکریان  گرچه 

ولی، خود از ظلم و ستم رهایی نیافتند. به نوشتۀ تاریخ   -خدمتگزارانشان را شکست دادند  
به  بن  طبری، حسن با روستائیان  از تحکیم قدرت  زید، شخصی بود خشن و سختگیر و پس 

های  های قدرت خود را مستحکم کند و از بروز شورشکرد و برای اینکه پایهخشونت رفتار می
مردم بومی جلوگیری نماید، افراد خاندان خود را از عربستان به طبرستان آورد. چنان شد که هر  

       (۲) ب آوردی، سیصد نفر علوی شمشیر کشیده و گرداگرد او کِلّه بستندی."وقت او "پای در رکا 

 
   ۲۱8و  ۲۱7، صفحات ۱3۵9ی ملی و اسلامی در ایران، غلامرضا انصاف پور، تهران هاروند نهضت  ۱
  پرده کشیدن، خیمه زدن. =   کلِّه بستن ۲



کاپوی آزادی و   ایرانیان در ت

 247                                                                                                                               استقلال

"ناامیدی مردم در استقرار عدل بوسیلۀ سادات علوی و ظلم و ستم مأموران و حامیان این    
خاندان در طبرستان باعث شد تا مردم این منطقه برای رهائی خویش، بار دیگر چاره اندیشی 

م.( یعقوب لیث صفاری را بسوی طبرستان دعوت  87۱هـ. )۲۶۰کنند. بهمین جهت، در سال  
های خود و بی توجه به عاقبت کار، به سوی گرگان و طبرستان ز در اجرای طرحکردند. یعقوب نی 

 لشکر کشید.   
زید به محض آگاهی از حرکت یعقوب به طبرستان، ابتدا سیزده میلیون درهم بقایای  بن  حسن    

های اطراف گریخت و در این فرار او و همراهانش  خراج را ازمردم وصول کرد و سپس به جنگل
 ها را خراب کردند. ها را شکستند و راهبیشتر پل

لکن در این جنگ و گریز یعقوب با ناکامی مواجه شد، مردم منطقه نیز از آسیب و زیان مصون    
زید دگر باره حکومت را در دست گرفت و در سال  بن  نماندند. پس از بازگشت یعقوب، حسن

 هجری وفات یافت. ۶۰7
زید به فرمانروایی نشست. در زمان او نیز مردم براحتی "نفس بر بن  پس از او برادرش محمد    

مشروعیت  اصل  علویان  رهبری  به  طبرستان  مردم  قیام  اینکه  به  نظر  لکن  کشید".  نتوانستند 
خلافت عبّاسیان را مورد تردید قرار داده بود، از اینرو "بیشتر از هر واقعۀ دیگر، بغداد را از جانب 

چرا که ظهور و وجود آن در مفهوم نفی خلافت بود. از این لحاظ به    ،داشتایران نگران می
زد و در واقع نیز دوام حالت "عصیان نسبت به حیثیت و مقام دینی عبّاسیان لطمۀ سخت می
    (۱) کرد."خلیفه را در مردم آن نواحی تحریک و الزام می

دولت سادات علوی طبرستان که بغض و غضب خلافت عبّاسی را برانگیخته بود، به تحریک      
خلیفۀ عبّاسی از جانب دولت سامانی نیز مورد هجوم قرار گرفت و دولت سامانی موفق شد  

 میلادی(.    9۰۰هـ.ق / ۲88موقتاً طبرستان را تصرّف کند )
با تسلطّ نیروهای هوادار خلیفۀ عبّاسی بر طبرستان، اعضای خاندان علویان و شیعیانی که     

های جبال البرز گریخته پنهان شدند.  های جنگلی کوهستانهواخواه ایشان بودند ناگزیر به بیغوله
امّا در طول سیزده سال تضییقات حاکم سامانی باعث شورش روستایی نوینی گشت که نه تنها  

از آن دولت پشتیبانی میعلیه دولت سامانی بلکه متوجه فئودال  کردند نیز بود  های محلّی که 
 م.(. 9۱3هـ./ 3۰۱)

 
   8۵ - 8۲، دکتر عبدالحسین زرّین کوب، صفحات ۲روزگاران جلد  ۱



ایرانیان در                                                                                                                                 ۲48

کاپوی آزادی و استقلال  ت

   

( و یا  یکی از اعضای خاندان علویان موسوم به حسن ابن علی حسینی ملقب به اُطروش )کَر    
ناصر کبیر که مردی نیکوکار و دادگر و جدیّ و فصیح بود و مذهب شیعۀ زیدی داشت، این 
شورش را رهبری کرد. وی اراضی طبرستان را در بین روستائیان تقسیم نمود و بدین ترتیب این 

 لی به خود گرفت. اشورش شکل یک نهضت روستایی و ضد فئود
هجری    3۰۱تا    ۲۵۰های  های مردم طبرستان )مازندران( در سال به نوشتۀ بارتولد، منشاء قیام    

پیوست، مبارزه با سلب مالکیت اراضی جماعات توسط توانگران که زیر لفافۀ تشیّع به وقوع می
   (۱) بوده و در این مورد نهضت شیعه بر اثر پایمال شدن منافع روستائیان پدید آمده بود.

خلافت   -و همکاری بین علویان و مردم طبرستان و مبارزۀ آنها علیه دشمن مشترک    اتّحاد   
که   - سرانجام سبب شد که دیلمیان و طبرستانیان اسلام را به شکل مذهب زیدیه    - عبّاسی  

 - شد  مذهب اطروش بود و از جانب خلیفۀ عبّاسی و مذهب رسمی الحاد و بد دینی شمرده می
 بپذیرند.

گویند که مردم "با این شورش دولت علویان در طبرستان و گیلان و دیلم احیا شد. منابع ما می   
سال   به  حسن  بودند.  ندیده  کبیر(  )ناصر  اطروش  حسن  چون  عادلی  حاکم  روزگاران  آن  تا 

هـ.  از چالوس در جنگی که میان او و فرستادۀ سامانیان در گرفت، سپاه سامانیان را شکست 3۰۱
ها که تحت فرماندهی ایگور امیر ایالت کی یِف بودند  سختی داد". و "در زمان او گروهی از روس

با پانصد قایق از رود دِنیِپر گذشته به دریای سیاه آمدند و از آنجا به رود دُن رفته و سپس از راه 
غارت  وُلکا به دریای خزر داخل شدند و به گیلان و طبرستان حمله آوردند و شهرهای ساحلی را  

"ناصر کبیر در آخر عمر از سلطنت کناره گرفته به تدریس و عبادت پرداخت     (۲)کرده بازگشتند."
 (3)هـ. درگذشت."3۰۴و در سال 

"دولت زیدیان طبرستان هر چند عمری کوتاه داشت، امّا در تاریخ ایران تأثیری بالنسبه پایدار    
باقی گذاشت. بعد از آنها گیلان و مازندران و رودبار و دیلم یک کانون بزرگ مذاهب شیعی شد  

وت  که از جمله در پیدایش دولت شیعی آل بویه و بعدها در مقاومت مسلحّانۀ اسماعیلیۀ الم  -

 
   ۱7صفحۀ  ، بارتولد، ترجمۀ کریم کشاورز،۱ترکستان نامه، جلد  ۱
   ۱۶۰و  ۱۵9تاریخ ایران زمین، دکتر جواد مشکور، صفحات  ۲
  تاریخ ایران از دوران باستان تا پایان سده هجدهم میلادی، پیگولوسکایا و همکاران، ترجمۀ کریم کشاورز،  3

 ۲۰7صفحۀ 



کاپوی آزادی و   ایرانیان در ت

 249                                                                                                                               استقلال

ناپذیر، در تمام طول قرون نخستین  ایرانیانِ سازش  را که  در مقابل قدرت عبّاسیان، چالشی 
      (۱) اسلامی بر ضد خلافت به راه انداخته بودند به شیوه خاص ادامه داد."

بین   از مرگ اطروش، مبارزه برای کسب قدرت  پس 
مرداویج درگرفت.  دیلمیان  و  سامانیان  و  بن علویان 

هـ.، مؤسس سلسۀ آل  3۲3-3۱۶زیار )یا مرداویز(،  
تر و اوّلین امیر آن سلسله، نخست در خدمت علویان طبرستان بود. با گذشت زمان وی قوی  زیار

شد و حکومت طبرستان و گرگان را به دست آورد و سپس بخش اعظم مغرب ایران و شهرهای  
بزرگ ری و قزوین و همدان و اصفهان و شیراز را متصرّف شد. در همین دوران پسران بویه به  
قصد کمک و همکاری نزد مرداویج آمدند. وی مَقدَم آنان را گرامی داشت و به هر یک ادارۀ 

اق عجم را محوّل کرد. پسران بویه با گذشت زمان، درمنطقۀ خود اهمیت و اعتبار  قسمتی از عر
خواند،  فراوان کسب کردند ..." با اینکه مرداویج به ظاهر خود را از طرف خلیفۀ حاکم آن نقاط می

 گشت.عتنایی به او نداشت و حتّی آمادۀ حمله به بغداد میولی به هیچوجه ا
مرداویج ... با وجود قبول ظاهری اسلام، باطناً تعلّق تمام به آداب ایرانی و مراسم آیین زرتشتی     

هـ. موقعی که در اصفهان بود، در شب جشن سده امر داد  3۲3که در زمستان سال  داشت. چنان
ی و سور و زروکه در دو طرف زاینده رود هیزم فراوان گرد آوردند و وسایل چراغانی و آتش اف

سرور عظیمی را، که شایستۀ چنین جشن باستانی است فراهم نمایند. وی از خلیفۀ عبّاسی و  
کرد که دولت از دست رفتۀ ساسانی را عمّال عرب او سخت متنفّر بود و در این خط سیر می

احیا نماید و بغداد را ویران و مداین و عمارات شاهنشاهان ایران را تجدید کند و خاندان خلفا  
گذشت و بر تختی  ع به وضع تاج انوشیروان بر سر میصَّ رَبراندازد. به همین خیال، تاجی مُرا  

که به  داد. ولی پیش از آننشست و در اقامۀ آداب قومی ایران سعی بسیار به خرج میزرّین می
هجری به دست غلامان ترک خود، که به جان خویش از او بیم    3۲3مقصود خود برسد در سال  

، ]و توسط خلیفه تحریک و تطمیع شده بودند[ هنگامی که بدون سلاح در  (۲) و هراس داشتند"
 گرمابه بود کشته شد. و ترکان لشکرش به سپاه خلیفه پیوستند. 

 
 8۵ - 8۲، دکتر عبدالحسین زرّین کوب، صفحات ۲روزگاران جلد  ۱
 ۴۲۲و  ۲۲3مرتضی راوندی، صفحات  ، ۲تلخیص از: تاریخ اجتماعی ایران  ۲

 زیاربن مرداویج



ایرانیان در                                                                                                                                 ۲5۰

کاپوی آزادی و استقلال  ت

   

مستوفی "ابن عمید وزیر مردآویج جنازۀ وی را از اصفهان به شهر ری حمل اللّه  "به نوشتۀ حمد   
کرد. دیلمیان و سپاهیان گیل و یاران باوفای وی از چهار فرسنگی ری با پای برهنه اطراف تابوت  

هـ. به خاک سپردند ... افراد خانوادۀ 3۲3او حرکت کردند و وی  را در محلّی نامعلوم در سال  
وشمگیر از جمله بن  انش دوست و ادب پرور بودند. از میان آنان بویژه قابوسآل زیار فاضل و د

دانشمندان و نویسندگان و شاعران بزرگ است ... متفکر و دانشمدن بلندپایۀ ایرانی ابوریحان 
       (۱) ف کرد."وشمگیر تالیبن  هجری به نام قابوس  39۱بیرونی کتاب "الآثار الباقیه" خود را در سال  

های زیاد تحت فرمان سامانیان، آل بویه و غزنویان در جانشینان مرداویج پس از کشمکش    
 آمدند. 

م.( از بلخ  999  -  8۱9هـ. /  389  -  3۶۱سامانیان )
در شمال افغانستان برخاستند. آنان نسبت خود را به  
پادشاه   چهارم  هرمز  مشهورِ  سردار  چوبین  بهرام 

می آنها  ساسانی،  به  اختصاص  امر  این  است که  توجه  جالب  همۀ  رساندند.  بلکه  نداشت، 
قرنخاندان در  ایرانی که  در گوشههای  چهارم هجری  و  سوّم  و  های  به حکومت  ایران  از  یی 

می بند  نیم  میاستقلال  سعی  و رسیدند،  برسانند  اسلام  از  پیش  ایران  به  را  خودشان  کردند 
خواستند با ایجاد پیوند با گذشته، ساختند و از این طریق میواقعی مینامه غیرنامه و شجرهنسب 

کوشیدند  ها با دست زدن به این کار میمشروعیت و حقانیت خود را نشان دهند. این حکومت
 علت وجودی و پایگاه حکومت خود، یعنی "ایرانی بودن"، را اعلام نمایند. 

"سامانیان در مدتی قلیل علاوه بر ماوراءالنهر، سیستان و خراسان را تا حدود ری زیر نگین    
آوردند ... اهمیت امرای سامانی اولاً از آن جهت است که چون از یک خاندان قدیم ایرانی بودند، 

را که به ملّیت خود علاقۀ بسیار داشتند و به همین جهت بسیاری از رسوم و آداب قدیم ایرانی  
در خراسان و ماوراءالنهر باقی مانده بود حفظ کردند و طبقات قدیم مانند دهقانان و آزادان و 
اهل بیوتات را همواره مورد اکرام قرار دادند و این امر مایۀ تثبیت بسیاری از رسوم قدیم گردید  

      (۲) شتند."و چون غزنویان نیز تربیت یافتۀ آنان بودند، اغلب آن رسوم و قواعد را نگاه دا
 

 ۴9و  93، صفحات ۱997/  ۱37۶یی از تاریخ ایران، بدری آتابای، هانگاهی به گوشه ۱
  ۲9، ۲8هویت ایرانی و زبان فارسی، صفحات " و "3۰۶و  ۶۱، ۶۰، صفحات ۱تاریخ ادبیات در ایران، جلد " ۲

 "۴۴و 

 سامانیان



کاپوی آزادی و   ایرانیان در ت

 251                                                                                                                               استقلال

های تجارتی و تأمین امنیت آنان "توانستند با محکم کردن مرزهای خود، با مطمئن ساختن راه    
ها و با به دست آوردن اعتماد خلیفه، قلمرو خود را آباد و پرنعمت سازند. رفتارشان با  کاروان

شان، بخارا و سمرقند مرکز دانش و پناهگاه دانشمندان و رعایا عادلانه بود و شهرهای عمده
زیادی   تا حدّ  آنان خود  نویسندگان و شاعران شد. حکمروایی ایشان برروش عبّاسیان بود که 
شیوۀ حکومت ساسانیان را اقتباس نموده بودند. ادارۀ امور کشور را به دست وزیرانی سپردند  

یوانیان و عاملان کشور را زیر نظر داشتند.  سازمان که مردانی با فرهنگ و پرتجربه بودند و د
های بعدی شد.غزنویان آن را اقتباس  اداری و مالی و قضایی سامانیان سر مشقی برای سلسله 

نمودند. سلجوقیان و جانشینان ایشان همان روش را تا حملۀ مغول ادامه دادند. و اصول کلّی  
 همان شیوه تا قرن نوزدهم میلادی هم ادامه یافت ...".

"اهمیت سامانیان نه تنها در اتخاذ یک نظام اداری دیرپا بود، بلکه مهمتر از آن در پشتیبانی و    
پرورش فرهنگی نیرومند و پربار و نیز کوشش در ایجاد آثار نظم و نثر  دریغ ایشان در  تشویق بی

      (۱) به زبان فارسی بود."
"این توجه سامانیان به زبان و ادب پارسی باعث شد که ادبیات پارسی که از عهد طاهریان و    

صفاریان به وجود آمده بود با سرعتی عجیب طریق کمال گیرد و شاعران و نویسندگان بزرگی  
به وجود آیند و بنیاد ادب فارسی به نحوی نهاده شود که اسباب استقلال ادبی ایران به بهترین 

فردوسی حماسۀ والای خود شاهنامه یا تاریخ ملّی ایران را به صورتی     (۲)عی فراهم گردد."وض
رفت، نخستین بار پیش از سال  که ایرانیان باور داشتند و از اینرو تاریخ ملّی ایران به شمار می

یک هزار میلادی، در زمان سامانیان سرود و شاهنامه "در این رستاخیز فرهنگی ستون استوار 
زای آینده که های آشفته و طوفانافتخار و هویت ملّی ایران شد و موجب گردید تا در طول قرن

    (3) کشور دستخوش حملات ترکان و مغولان و تاتارها شد، این هویت پایدار بماند."
 -پایتخت ایشان   - "در عصر سامانیان فارسی زبان رسمی و دولتی سامانیان بود و در بخارا     

 - گروه پر افتخاری از شاعران پارسیگو که رودکی در رأس ایشان قرار داشت )پایان قرن نهم  
 اواسط قرن دهم میلادی( آثار خویش را پدید آوردند". 

 
 رستاخیز ایران و ظهور زبان و ادبیات ملی"، احسان یار شاطر"  ، مقالۀ۱38۰،  ۲ایرانشناسی"، شمارۀ "  فصل نامۀ ۱
 ۲۰۶، صفحۀ ۱صفا، جلد اللّه ذبیحتاریخ ادبیات در ایران، دکتر  ۲
 رستاخیز ایران و ظهور زبان و ادبیات ملی"، احسان یار شاطر"  ، مقالۀ۱38۰،  ۲ایرانشناسی"، شمارۀ "  فصل نامۀ 3



ایرانیان در                                                                                                                                 ۲5۲

کاپوی آزادی و استقلال  ت

   

"شعر فارسی نخستین میدانی بود که زبان فارسی در آن زبان عربی را عقب راند و علیرغم    
به عمل  ایران  مردم  میان  در  قرآن  "مقدّس"  زبان  ترویج  برای  فاتحان عرب  هایی که  کوشش 
آوردند، حتی یک وجب از قلمرو خود را تسلیم زبان عربی نکرد. ولی این عرصه منحصر به فرد  

نهضت   پاسخگوی  نبود.  فرهنگی  و  اجتماعی  زندگی  در  فارسی  زبان  ساختن  وارد  خاطر  به 
بینیم ترین حوایج اجتماعی و تمنیّات مردم ماوراءالنهر و خراسان و غرب ایران بود و میعمیق

که زبان فارسی در تمام شئون کتابت، در امور اداری و تاریخ نویسی و علم و ادب )نظم و نثر(  
ای که در آن موقعیت زبان یعنی عرصه  -رجمه و تفسیر قرآن به فارسی(، و حتی مسائل دینی )ت

 لسان تازی را به عقب راند".  -عربی بسیار استوار بود 
"سامانیان با توسل به سنن فرهنگی باستانی، چون سلاحی معنوی و عقیدتی ، علیه سلطۀ    

اعراب و فرهنگ تازی استفاده کردند و بدینوسیله توانستند استقلال سیاسی و فرهنگی خود را  
 در مقابل خلفای عرب استوار نمایند. 

ها و دست به دست شدن قدرت سیاسی، زبان پارسی کماکان از آن زمان، با وجود تغییر دولت   
های دهم و یازدهم میلادی( و سلجوقیان های پهناورغزنویان )قرناین نقش را در امپراتوری

های  های دوازدهم و سیزدهم( و امارتهای یازدهم و دوازدهم( و خوارزمشاهیان )قرن)قرن
نمود. حتی در دوران استیلای مغول خوانین آن قوم در مکاتبات خویش با مغرب  کوچک ایفا می

صفوی نیز    کردند و در زمان تیمور و اعقاب او ... و در دورۀزمین از زبان فارسی استفاده می
 (۱)فارسی کماکان زبان مکاتبات دولتی بوده است."

موضوع دیگری که در حکومت سامانی باید مورد توجه قرار گیرد اینکه آل سامان با وجود     
که داشتن مذهب تسنّن، نسبت به پیروان مذاهب و ادیان دیگر تحمّل و مدارا داشتند. "چنان

افتاد که در دربار شاهان سامانی افرادی از مذاهب گوناگون مانند اهل سنّت و غالباً اتفاق می
اند و کردهشیعه و دین زرتشتی و عیسوی با نهایت آزادی عقیده و مصونیت، زندگی و کار می

کس از حیث اظهار عقاید علمی و دینی و مذهبی دچار تضییقاتی که در دورۀ غزنوی و هیچ
دانیم از مهمترین اسباب رواج علم و نظر که میسلجوقی پیش آمد، نبوده است. و این امر چنان

 
   ۲7۶و  ۲۶9، ۴۲۶، ۲۶3،  ۲۴۲اللغۀ ایرانی، اُرانسکی، ترجمۀ کریم کشاورز، صفحات مقدمۀ فقه ۱



کاپوی آزادی و   ایرانیان در ت

 253                                                                                                                               استقلال

توان گفت دورۀ سامانی دورۀ تواند باشد و از اینجاست که میو اشاعۀ حکمت و علوم عقلی می
 (۱) رونق ادب و علم و عصر آزادی افکار و کمال تمدّن اسلامی در ایران است."

بر      افراد  به گفتۀ ثعالبی، در عهد سامانیان بخارا "آشیان جلال و کعبۀ فرمانروایی و مجمع 
منصور )متوفی به  بن  جستۀ زمان بوده". ابن سینای مشهور که از کتابخانۀ سامانیان در زمان نوح

چنین وصف می387سال   را  آن  در سرگذشت خویش  بوده،  بهره گرفته  وارد  هـ.(  "من  کند: 
های کتاب که روی هم انباشه ای صندوقهای بسیار داشت و در هر خانهسرایی شدم که خانه

از آن کتاب بدینگونه در هر خانهبودند، در یک خانه  ای  های عربی و شعر، در دیگری فقه و 
های اوایل را مطالعه کردم و آنچه را که بدان نیاز داشتم خواستم  های یک علم. پس کتابکتاب

دیدم که نامشان بر بسیاری از مردم پوشیده بود و من هم پیش از آن ندیده بودم و و کتابهایی  
ها را خواندم و از آنها سودها بردم و اندازۀ هر مردی در پس از آن هم ندیدم. پس این کتاب

   (۲) دانش وی شناختم."
گماردند  "گرچه سامانیان همواره سیصد هزار سوارۀ آماده و آراسته در مرز کشور نگاهبان می   

گذشتند، امّا استخدام ترکان جهت خدمات لشکری، دولت سامانیان را و راه ترکان را باز نمی
نیز مانند دولت خلفای عبّاسی ضعیف کرد و غلامان ترک را بر پادشاهان مستولی نمود و کار 
به جایی کشید که عاقبتِ پادشاهان سامانی دستخوش ترکانِ سرایی و سپاهی خویش شدند و 

 ساقط گردیدند.  
)قراخانیان یا آل افراسیاب( و محمود غزنوی  خان  با انقراض آل سامان قلمرو آنها بین ایلک    

یی که از دولت سامانیان عاید فرهنگ و مردم ایران اسلامی شد  تقسیم شد. امّا، "حاصل عمده
ایجاد احساس وحدت قومی بین طوایف مختلف ایرانی ماوراءالنهر و خراسان و سعی در تلفیق 

های اسلامی بود و جالب آنست که هر چند قلمرو آنها بین میراث فرهنگ باستانی ایران با سنّت
امراء  ترک تقسیم شد، حرکت علمی و ادبی که با تشویق و حمایت امراءِ اوایل عهد آنها آغاز  

های قوم ایرانی  شد در ماوراءالنهر و خراسان قطع نشد و در خراسان حتی منجر به تدوین حماسه
 (3) ."گشت

 
  همانجا ۱
 ۵۰صفحۀ  ، بارتولد، ترجمۀ کریم کشاورز،۱ترکستان نامه، جلد  ۲
 ۲۲7صفحۀ  تاریخ مردم ایران، زرین کوب،  3



ایرانیان در                                                                                                                                 ۲54

کاپوی آزادی و استقلال  ت

   

گفتیم که در عهد حکومت مرداویج )پسر زیار = آل 
و   کمک  قصد  به  بویه  پسران  طبرستان،  در  زیار( 
همکاری نزد وی آمدند و او به هر یک ادارۀ قسمتی از  

دیلمی، نامش امیر شجاع، ماهیگیر بود و سه پسر داشت به   را محوّل کرد. بویۀ  (۱)عراق عجم
های علی، حسن و احمد. اینان مانند سایر سران و امیران دیلمی و گیلانی طرفدار علویان نام

 بوده مذهب شیعه داشتند و مخالف دخالت خلفای عبّاسی در امور آن ولایت بودند.  
در این هنگام خلیفۀ بغداد در ایران جز نام خلافت هیچ نشانی از قدرت نداشت و در نقاط      

بین در  حتی  ایران،  ش مختلف  در  واقع  اراضی  در  محلّی  امالنهرین  فرمانروایان  نیز  بغداد  ل 
 کردند.  حکومت می

که هر یک به قلمرو خود شهرها و ولایتی را افزودند و قدرت یافتند،  فرزندان بویه پس از آن    
 م.(.   ۱۰۵۵  -  93۲هـ. /  ۴۴7  -  3۲۰حکومت در نواحی شرقی ایران را بین خود تقسیم کردند )

از سوی دیگر، وضع خلافت عبّاسی در مرکز حکومتشان نیز چنین بود: "معتصم از توسعۀ     
کرد  نفوذ ایرانیان بیم داشت. چون حمایت و دوستی عرب را هم از دست داده بود، سعی می

نیروی ثالثی را جانشین آن دو سازد. از اینرو بر عنصر ترک که پس از فتح ماوراءالنهر و ترکستان  
وارد جامعۀ اسلام شده بودند، اعتماد کرد و غلامان زر خرید ترک را که جوانانی خوبروی بودند  

. پس از چندی آنان (۲) و علاوه بر نوکر مآبی استعداد جنگی نیز داشتند، به خدمت خود در آورد
را در مهام امور کشور مداخله داد و دست ایشان را بر جان و مال مردم باز گذاشت، چون مردم 
بغداد طاقت بدخویی ترکان را نداشتند، از معتصم خواستند که پایتخت خود را به جایی دیگر 

 
 های اراک و تفرش فعلی. تقریباً مطابق شهرستان ۱
های تواریخ هنوز که هنوز است برخی نویسندگان نام ترکان را در کتاب" نویسد:میدر دفاع از ترکان یی نویسنده ۲

"  ...ها همه ترکان غلامندآورند. در این کتابمیترک" نغلامان  " های ادبیات جز به صورتو از آن جمله تاریخ
تقریظ دکتر حمید لطفی. اگر اکثریت قاطع  ۀ نویسند -ی ترکی" هاسیری در تاریخ زبان و لهجه"  تقریظ بر کتاب

ان ترکی است هیچ  شکسانی که با مردم آذربایجان که زبان امروزی -دهند که ترکان د تاریخی نشان میاسنا
به امیری و یی و سپس از همین غلامان عدهاند در ابتدا مانند غلامان زرخرید به ایران آورد شده -ارتباطی ندارند 
که با سپاهیان خود به ایران حمله کرده ایرانیان را  اند و در عین حال امیران ترکی هم بوده اند،پادشاهی رسیده

ذکر این حقیقتِ تاریخی چرا باید مورد گله  ،اندو حکومت کرده و در این سرزمین سکنی گزیدهاند شکست داده
 و اعتراض قرار گیرد؟  

 آل بویه 



کاپوی آزادی و   ایرانیان در ت

 255                                                                                                                               استقلال

ببرد و او پایتخت خود را از بغداد به شهر سامره آورد ... از اواخر دورۀ معتصم دربار خلافت 
اطاعت  وی  از  بودند  معتصم  زر خریدِ  ترکان  این حال چون  با  افتاد.  ترکان  به دست  یکسره 

    (۱) اطاعت نکردند ..." ایکردند ولی پس از او دیگر از هیچ خلیفهمی
یی در دست آنان  "با آغاز خلافت المتوکّل نفوذ ترکان فزونی گرفت و کم کم خلیفه به بازیچه   

کشیدند ]در صورت لزوم او را یی را از تخت خلافت پایین میتبدیل شد". "به آسانی خلیفه
ها جریان داشت، کار به  دادند. این امر سال کردند[ حتی او را شکنجه و عذاب میزندانی می

جایی رسیده بود که یکی از خلفا چون از خلافت خلع شد، چنان گرفتار مضیقۀ مالی و گرسنگی  
شد. یی وارد نمیکرد. با این همه به اساس خلافت لطمهگردید که در مسجد از مردم سؤال می

    (۲) ولی بعد از ورود آل بویه به بغداد وضع دیگر شد."
در ایران احمد، یکی از فرزندان ابوشجاع بویه، پس از تسخیر کرمان و خوزستان به بغداد،      

مرکز خلفای عبّاسی، لشکر کشید و خلیفه که قدرت ایستادگی نداشت و یا به قولی "خود از  
دخالت ترکان به ستوه آمده از امرای آل بویه یاری خواسته بود"، بدون مقاومت تسلیم شد و با  

 احمد به بغداد، شیرزاد فرمانده ترک فرار کرد. ورود
هـ.ق( نسبت به خلیفه، المستکفی بالله، که در واقع در  33۴احمد، در آغاز ورود به بغداد )   

گونه قدرت و پشتیبانی هم در مقابل او نداشت از در تکریم و تواضع در    چنگ او بود، وهیچ
بنواخت. خلعت  را  او  نیز  مراعات کرد. خلیفه  را  دقایق لازم  او  نگهداشت حرمت  در  و  آمد 
بخشید و لقب معزّالدوله داد. به برادرانش هم القاب مناسب داد: علی را عمادالدوله، و حسن 

ها و هدایا، به نام هر سه برادر هم در بغداد سکّه ضرب  عطای خلعترا رکن الدوله خواند، با ا
اش به دست پسران بویۀ دیلمی افتادند. امّا این دوستی و دلنوازی  شد و بدینگونه بغداد و خلیفه

جانبین فقط ده روز طول کشید. چون خلیفۀ عبّاسی قصد مخالفت با آنها نمود، به دستور احمد،  
استقب خلیفه به  زندانی گردید. ای که  و  شد  پایین کشیده  خلافت  تخت  از  بود  رفته  فاتح  ال 

المستکفی    - معزالدوله یک خلیفۀ زادۀ عبّاسی را که پسر المقتدر بود به جای خلیفۀ معزول  
 الله، که در واقع مطیع خود او بود، نامید.   به خلافت گماشت و او را المطیع -بالله 

 
 ۱۴۱صفحۀ  تاریخ ایران زمین، دکتر مشکور، ۱
 ۲37مرتضی راوندی، صفحۀ  ، ۲تاریخ اجتماعی ایران  ۲



ایرانیان در                                                                                                                                 ۲56

کاپوی آزادی و استقلال  ت

   

مد سلطۀ آل بویه بر دستگاه خلافت، تجزیۀ امپراتوری خلافت عبّاسی و تنزّل مقام ا نخستین پی     
 خلیفه از سرور روحانی و سیاسی مسلمانان تا حدّ یک نماد مذهبی فاقد قدرت و اقتدار بود.  

تشیّع       به  خود  امامی  دوازده  وزیر  تأثیر  تحت  سپس  بود.  زیدی  شیعه  آغاز  در  معزالدوله، 
اثناعشری گرایش پیدا کرده شیعیان دوازده امامی را تقویت نمود و با اهل تسنّن بدرفتاری کرد  

های مذهبی را دامن زد. وی اوّل کسی است که دستور داد همۀ مردم را و آتش تعصّب و جنگ
داری سخت از شیعه  مجبور کنند که "در مراسم ایام مشهوره با شیعه شرکت ورزند و این طرف

 و مخالفت شدید با اهل تسنّن باعث انقلابات و اضطرابات سختی در عراق شد. 
هـ. معزالدوله امر کرد که در مساجد بغداد لعن معاویه و غاصبین حق فاطمه 3۵۱در سال      

السلام را از خلافت محروم کرده بودند، نوشته شود؛  و چون که علی علیهو کسانی  (۱) )فدک( 
معزالدّوله در روز عاشورای   توانست وی را از این کار باز دارد.خلیفه محکوم رأی او بود نمی

شدند[ هـ. مردم را مجبور به بستن بازار کرد و خوالیگران ]آشپزان که خالیگران نامیده می3۵۲
را از طبخ بازداشت و زنان را بر آن داشت تا از خانه بیرون آیند و موی پریشان سازند و لطمه بر 

السلام شیون کنند و این حال شصت سال دوام علی علیهبن  سر و صورت زنند و بر قتل حسین
     (۲) داشت."

گشت. همچنین مراسم جشن عید غدیر نیز بوسیلۀ آنها در بغداد با تشریفات خاص اجرا می    
دادند و سلاطین آل بویه که تا ظهورسلجوقیان در بغداد قدرت داشتند هرگز به خلفا میدان نمی

شمردند به آنها انواع اهانت و استخفاف روا چون خود را شیعه و خلفای عبّاسی را غاصب می
که معزالدوله  مستکفی را کور کرد و به المطیع جانشین او اجازه نداد که جز  داشتند چنانمی

 کاتبی برای محاسبۀ اموال خود در اختیار داشته باشد. ولی علویان را نیز به خلافت نرساندند.  

 
در حجاز نزدیک خِیبَر، مقارن غزوۀ خیبر یهودیان در آن سکونت داشتند و هنگامی که پیغمبر  یی فَدَک، دهکده ۱

اسلام مشغول گشودن حصارهای خیبر بود، یهودیان فدک حاضر شدند که به نیمی از اموال خود با پیغمبر  
بکر گفت از پیغمبر  مصالحه کنند و پیغمبر پذیرفت و آن را به دخترش فاطمه بخشید. پس از وفات پیامبر، ابو

م که فرمود: فدک چیزی بود که خداوند در دوران زندگی من به من بخشید و چون من درگذرم از آن  ا شنیده
. آن را به "گذاریممیما گروه پیغمبران چیزی به ارث ن "  گوید:میمسلمانان خواهد بود. بعلاوه به استناد روایتی که 

  المال منضمّ کرد. فاطمه نداد و به بیت 
 ۲39، مرتضی راوندی، صفحۀ   ۲تاریخ اجتماعی ایران، جلد  ۲



کاپوی آزادی و   ایرانیان در ت

 257                                                                                                                               استقلال

الله علوی بیعت بستاند و به خلافت آل عبّاس  معزالدوله یک بار تصمیم گرفت برای المعزّلدین   
پایان بخشد، ولی نزدیکانش او را از این کار باز داشتند و از سر خیرخواهی به او فهماندند که 
اگر خلیفۀ غاصبی بر مسند خلافت نشسته باشد، خلع و سرپیچی از دستور او مانعی ندارد. ولی  

پیچی از فرمان او ممکن نیست و اگر دار مقام خلافت باشد، سریی از علویان عهدهاگر خلیفه
او فرمان قتل تو را بدهد ممکن است که یک نفر از اطرافیان تو دستور او را اجرا کند. پس بهتر 

 آن است که وی را در مقام خود باقی گذاری.   
پس از مرگ معزّالدوله بغداد به دست عضدالدوله فرزند رکن الدوله )حسن( افتاد. خلیفه در      

امیر  پادشاه مستقل، نه یک والی و  تشریفات ورود عضدالدوله به شهر، وی را همچون یک 
دست نشانده و تابع، تلقی کرد، به دست خود و بدون اظهار برتری، تاج بر سر وی نهاد و او را 

الدوله خطاب کرد؛ خطابی که در حکم احیای تاج و تخت و قبول اعادۀ سلطنت، بهمان  تاج
 معنی که در ایران باستانی معمول بود تلقی شد.  

فیلسوفان     و  شاعران  و  دانشمندان  وی  دربار  در  و  بود  بری  دینی  تعصبّات  از  عضدالدّوله 
 (۱) المسلک بلاتفاوت و تبعیض از حمایت او برخوردار بودند. عضدالدوله بر مشاهدمختلف

علی)ع( گنبد و بارگاه ساخت. در بغداد قصر و باغ و بیمارستان و مسجد    شهدای کربلا و مقبرۀ
های بزرگ و ارزشمندی  و در شیراز بند امیر را به وجود آورد. همچنین در شیراز و ری کتابخانه

عباد واقع در ری، که بعدها  بن  که کتابخانۀ صاحبکه مورد استفادۀ دانشمندان بود بنا نهاد، چنان
 بوسیلۀ محمود غزنوی ضبط  یا غارت شد، بیش از دویست هزار جلد کتاب داشت.

در عین حال به یار وفادار و وزیر نصرانی مذهبش، نصربن هارون اجازه داد که کلیساها و      
عصر صومعه علمای  از  نیز  خود  عضدالدوله  دارد.  پا  بر  مجدداً  احیا کرده  را  مسیحی  های 

 شد. وی در نحو و لغت و هندسه و هیئت دست داشت. محسوب می
پایان می     به  را  آن  از پیش خارج  در طی دورانی که مطالعۀ  از سلطۀ خلفا بیش  ایران  بریم، 

  ( ۲) های سامانیان، آل بویه، آل زیار و حَسنَویهنسب، یعنی خاندانگردیده و بین چند خاندان ایرانی

 
 جمع مشهد به معنای محل شهادت، مزار و آرامگاه است.   = مشاهد ۱
حَسَنویه در کردستان است. وی در  بنی حَسَنویه ابن حسین بَرزَکانی، امیر مستقل مشهور کُرد و مؤسس حکومت ۲

سمت عمدۀ کردستان را با بلاد دینور و همدان و نهاوند به تصرفّ در آورد و در آن حوزه  ق  هـ.3۴8حدود سال 
 حکومتی مستقل تشکیل داد. 



ایرانیان در                                                                                                                                 ۲58

کاپوی آزادی و استقلال  ت

   

های باز مانده از عهد ساسانیان در نواحی کوهستانی طبرستان تقسیم شده  و بعضی از خاندان
های شیعی خویش، خلافت بود. و سُلالۀ شیعی آل بویه نیز در اندک مدت، به اقتضای گرایش

دنبال   به  امّا،  بود.  ساخته  خویش  بازیچۀ  به  تبدیل  را  آن  و  نموده  مقهور  و  منکوب  را  بغداد 
انگیز خانگی، خاندان آل بویه قدرت خود را به تدریج از دست داد و  منازعات خونین و تفرقه

در آخرین روزهای حیات خویش شاهد اعتلاء مجدّد خلافت بوسیلۀ ترکمانان سلجوقی گشت 
هـ.( دولت آل بویه در بغداد به سر آمد و حکومت آنها در ۴۴7و با ورود طغرل بیگ سلجوقی )

 ن منقرض گردید.  ری نیز به دست غزنویا 
یی که با انقراض آل بویه پایان یافت در فارس و عراق ]عجم[ )=جبال( برای مردم در دوره    

واسطۀ خلافتِ عبّاسی را در پرتو نهضت تشیعّ مجال تحقق ایران تجربۀ جدایی از سلطۀ بی
عناصر  مهارناپذیر  اختلافات  و  از خارج  ترکمان  و  ترک  عناصر  نشده  امّا، فشار حساب  داد. 

های شدید  های دشوار اقتصادی و تعصبسپاهی از داخل این تجربۀ جالب را سرانجام با بحران
 یی مواجه کرد و هرج و مرج ناشی ازین عوامل آن را به شکست کشانید.فرقه

تصویرجامعه    ماند  باقی  تاریخ  برای  تجربه  این  از  و حیاتی  معهذا تصویری که  پرتحرکّ  یی 
های  پرتنوّع و محیط بالنسبه بازی آکنده از استعدادهای سازنده بود که در آن شوق به احیاء سنّت

ایرانی، علاقه به شعایر و آداب عربی و اسلامی را نفی نکرد ... تسامح فکری هم تا حدّی به 
یی هم مانعی برای رشد  اهل ذمّه نیز در کارهای حکومت مجال همکاری داد و از اختلافات فرقه

          (۱)و توسعۀ افکار فلسفی به وجود نیاورد."
کنیم که در حقیقت  یی را آغاز میبررسی دورهاینک  

آغازِ   از  پیش  است.  ایران  در  ترکان  حکومت  دورۀ 
تاریخ  "در  است که  ضروری  مطلب  این  ذکر  بحث 
ایران و ممالک اسلامی هر وقت نام ترک بیاوریم، مراد قبایل زردپوستی هستند که تا اواخر قرن 

ایران می به  و خراسان  ماوراءالنهر  از حدود  هفتم  قرن  اوایل  و  اقوام ششم  از  همگی  و  تاخته 
اند و نام ترک بر همۀ اقوامی که ازین پس در آن نواحی پدیدار زردپوست "اورال و آلتائی" بوده

اند، اطلاق گردیده؛ از آن جمله اقوامی که های مشترک متقارب به یکدیگر داشتهشدند و لهجه

 
 ۵۱۰و  ۵۰9تاریخ مردم ایران، زرین کوب، صفحات  ۱

 غزنویان 



کاپوی آزادی و   ایرانیان در ت

 259                                                                                                                               استقلال

شد نه قوم ترک وجود داشته و  اند و در سرزمینی که ایران نامیده میاوغوز یا ترکمن نامیده شده
یی ازین سرزمین زبان ترکی رایج بوده است. لذا "این پندار بسیار عوامانه است که نه در نقطه

کسانی گمان کنند و یا بگویند آذربایجان از نخست سرزمینِ ترکان بوده است. کسی که به تاریخ 
این آشنا است می و  آذربایجان  بوده، مادان در  پیش  تاریخ که سه هزار سال  آغاز  داند که در 

ها بسیار دور بوده و در  اند و تا دو هزار سال پیش ترکان از این نزدیکیها نشیمن داشتهپیرامون
فارسی قدیم، یی از  لهجه  با   تا سدۀ ششم هجری مردم آذربایجان  اند وزیستههای آسیا میمیانه

 )به این مطلب در فصل بعدی خواهیم پرداخت(.    (۱) اند."کردهصحبت می
های مسلمانان به آن نواحی با  ترکان که در آسیای مرکزی سکونت داشتند، در اثر لشکرکشی    

دولت اسلام همجوار گردیدند و در جریان غزواتی که بین مسلمانان و ترکان انجام یافت گروهی  
از آنان اسیر لشکریان اسلام شده در بازارهای بخارا و سمرقند و دیگر بلاد اسلامی به عنوان 

 هایی دیگر از ترکان به تدریج اسلام آوردند.برده فروخته شدند و گروه
که عددشان از همه بیشتر و فراهم آوردن آنان   -از میان بردگان اقوام مختلف، غلامان ترک     

بود   سهل  بسیار  خراسان  و  ماوراءالنهر  سرحدّات  دستگاه  -در  گرفته  در  به کار  دولتی  های 
گرفتند. شدند و برای جنگ، اخذ مالیات و عوارض و نظایر این کارها مورد استفاده قرار میمی

که سامانیان نیز به تقلید خلفای عبّاسی مملوکان و زرخریدان ترک را وارد سپاه خود کرده چنان
لشکری از ترکان تشکیل دادند و از همین راه بود که ترکان به قدرت و حکومت رسیدند. در  

 های ترک در ایران غلامان تقدّم داشتند. تشکیل این حکومت
در حقیقت، "داد و ستد و جنگاوری بندگان ترک بود که برای بندگان یا لشکریان مزدور در      

این  فزونی گرفت.  نزدیک  ترکان در شرقِ  ... و شمار  آورد  برتری نظامی فراهم  نزدیک  شرقِ 
آنان در سرزمین بندگان بود یا از جایگزین شدن  های اسلامی چه  افزایش یا از راه داد و ستدِ 

 (۲)ای، چه انفرادی."گروهی و قبیله
نخستین دسته از آنان به نام غزنویان در اواخر قرن چهام هجری حکومت مقتدری تشکیل     

، که غلامی ترک بود و در دربار سامانیان به مقام حاجب سالاری رسیده  دادند. ابواسحق اَلبِتکین

 
   3۲۱، نقل از کاروند کسروی، صفحۀ ۱3۰9آذری یا زبان باستان آذربایجان، احمد کسروی  ۱
ریچارد فرای، ترجمۀ مسعود رجب نیا، چاپ دوّم،    -عصر زرّین فرهنگ ایران، به نقل از البلدان یعقوبی  ۲

 ۲3۱صفحۀ 



ایرانیان در                                                                                                                                 ۲6۰

کاپوی آزادی و استقلال  ت

   

قطاع در  بود، و با گذشت زمان به صورت فئودالی بزرگ در آمده و پانصد دهکده را به رسم اِ
گوسفند و قریب یک صد هزار اسب و قاطر و شتر   یون رأستصرّف داشت و صاحب یک مل

بود، از فرمان فرمانروای سامانی سر پیچید، به غزنه در افغانستان رفت و آنجا را مقرّ حکومت 
خود ساخت و اوّلین قدم را در تأسیس دولت غزنویان برداشت. بعد از او دامادش سبَکُتَکین، 

توان گفت که مؤسس اصلی  جای وی نشست و می  که او نیز از غلامان دربار سامانیان بود، به
 سلسلۀ غزنویان او بود.  

یعنی      غزنویان،  حکومت  آغاز  تا  طاهریان  استقرار  تعدادی    ۱8۵از  تدریج  به  درایران  سال 
های ایرانی مانند صفّاریان، سامانیان، آل زیار، آل بویه و جز آن تشکیل شدند که به تدریج سلسله 

زبان فارسی دری، آداب ایرانی و استقلال نسبی وی را از خلافت عبّاسی احیا کردند. در این 
دوران فعالیت اجتماعی و فرهنگی ایرانیان در نواحی شرقی و شمالی و مرکزی فلات ایران اوجی  

نمیتم بودند،  رسیده  خلافت  به  ایرانیان  به کمک  عبّاسیان که  و ام گرفت.  اعیان  به  توانستند 
به جایی   بزرگان عرب اعتماد داشته باشند، از اینرو خود را در پناه ایرانیان گرفتند. تسلط ایرانیان

راندند. پروا فرمان میرسید که حتی پادشاهان بومی زیدی مسلک )آل بویه( بر خلیفه در بغداد بی
اندیشی بپردازند. آنها به عنوان گری و چارههمین وضع موجب شد که خلفای عبّاسی به حیله

چارۀ کار، برای مقابله با ایرانیان و پیدا کردن تکیه گاهی به غیر از عرب و ایرانی، ترکان را بر 
از  زیرا خلافت عبّاسی هم  بود؛  اینرو، غلبۀ سبَکتکین مورد علاقۀ کامل خلافت  از  کشیدند. 

های ایرانی، که از اوایل قرن سوّم هجری در نواحی شرقی و شمالی ایران حکومت داشتند، سلسله 
 هـ.ق(.3۵۶بیم داشت، و هم از استقرار خلافت فاطمیان در قاهره سخت گرفتار هراس بود )

که در مکتب سیاست ایران و بیزانس آموخته بود، از کوشید تا آن چناناز اینرو، سخت می   
استفاده کند.  برای حفظ خود  ترک  ایرانی و  امیران  از تضاد  و  اقوام مغلوب  نژادی  تناقضات 

عبّاس(  هاشم و بنیامیه و بنیبنیهمانطور که ایرانیان در میان عرب از اختلاف اشرافیت عرب )
استفاده کردند، خلافتِ عبّاسی نیز بر ضد ایرانیان تکیه بر ترکان را صواب دید و ترکان نیز در 

کردن را بر خلافت تحمیل کردند. حکومت غزنویان اثر قدرتی که بهم زده بودند در واقع این تکیه
( رسید  عظمت  و  قدرت  اوج  به  سبَُکتکین،  پسر  غزنوی  محمود  سلطنت  عهد   -   3۵۱در 



کاپوی آزادی و   ایرانیان در ت

 261                                                                                                                               استقلال

نیز   (۱) م.(. چیزی از آغاز حکومت غزنوی نگذشته بود که قراخانیان۱۱8۶  - 9۶۲هـ.ق /  ۵8۲
یی از شاهان ترک  با حمله بر ماوراءالنهر و برچیدن بساط حکومت سامانی در آن خطّه سلسله 

 درماوراءالنهر پدید آوردند. نژاد 
م.(   999هـ. /  39۰هنگامی که دولت سامانیان بر اثر ضربات ترکان قراخانی منقرض شد )    

در شمال و شمال شرقی رود جیحون )ماوراءالنهر و غیره( جزو  متصرفّات پیشین سامانیان 
کشور قراخانیان شد و نواحی جنوب و جنوب غربی جیحون )خراسان، طبرستان، سیستان و 

محمود غزنوی به تصرّف خویش در آورد و نواحی مزبور جزو قلمرو دولت افغانستان کنونی( را  
 غزنویان گشت.

بدینگونه محمود حکومت غزنه را از مشرق و جنوب ایران گسترش داده دولتی نیرومند به     
با   او، که  متکی کرد. تعصب مستبدانۀ  نظامی  غلبۀ  بر  را  استبدادی خود  و قدرت  آورد  وجود 

ناپذیر همراه بود او را در داخل قلمرو خویش به مبارزه با شیعه و باطنیان حرص و آزی سیری
وقفه و پایان های بی)اسماعیلیه( و در خارج از آن به "محاربه با کفّار" مشغول داشت. جنگ
 ناپذیر او در اطراف هند، در سراسر خط سیر سپاه او خون به راه انداخت. 

سال چندین سفر  ۲۴هجری یعنی در ظرف  ۴۱۶تا  39۲های سلطان محمود در فاصلۀ سال    
ها جهاد با کفّار هند بود، ولی باطناً هدف جنگی به هندوستان کرد و ظاهراً نیت او در این جنگ

خواست به نام دین، آلات و  های ایشان بود، و میخانهاصلی او غارت شهرها و معابد و بت
با راجه راه جنگ  از  و  برباید  را  زرّین هندوستان  و  ها و حکّام محلی  ادوات و اصنام سیمین 

هندوستان ثروت آنها و مردم عادی را غارت کند. و چون هدف اساسی محمود غارتگری بود،  
کرد که قبلاً اطلاعات کافی راجع به ثروت آن مناطق کسب کرده فقط به جاهایی لشکرکشی می

های فراوان به بار آورد. حمود برای مردم هندوستان خسارت و بدبختیهای م باشد. لشکرکشی
محمود ضمن غارت هندوستان به دست سپاه خود، بسیاری از شهرها را با خاک یکسان کرد و  

های هندوان را غارت کرده و سپس به آتش کشید و با مردم بومی با نهایت معابد و عبادتگاه

 
از پادشاهان ترک که از قرن چهارم تا هفتم  یی خانیان یا آل افرسیاب یا آل خاقان، سلسلهقراخانیان یا ایلک ۱

  -از ترکان یی قبیله - در دورۀ قراخانیان، ترکان چِگلِی  اند.ماوراءالنهر حکومت کرده هجری در ترکستان و
طوایف چِگل غالباً زندگی بدوی داشتند و بعضی از آنها تا حدود   اند.دادهمیقسمت عمدۀ سپاه آنها را تشکیل 

 اند.  پرستیدهمیقرن چهارم هجری هنوز مظاهر طبیعت، مخصوصاً آفتاب و ستارگان را  



ایرانیان در                                                                                                                                 ۲6۲

کاپوی آزادی و استقلال  ت

   

وحشیگری رفتار نمود. او وقتی که قلعۀ مولتان ]یا مُلتان = شهری قدیمی در پاکستان مرکزی  
کیلومتری لاهور[ را تصرّف کرد، حاکم قلعه فرار کرد. محمود به همین بهانه کلیۀ    3۲۰فعلی  

عام نمود. از اینرو دانشمندان و روحانیان و تمام کسانی که قادر به فرار بودند  سکنۀ آن قلعه را قتل
کردند و به جاهای امن در داخل هندوستان افتاد فرار میاز مناطقی که به دست مسلمانان می

 بردند. پناه می
به هندوستان کرد    (۱)محمود طی بیست و چهار سال هفده سفر جنگی به عنوان جهاد و غزا   

هـ.ق روی داد. محمود در ۴۱۶ها فتح شهر سومنات است که در  و بزرگترین این لشکرکشی
خانه  معبد این شهر، بت بزرگ سومنات را شکسته و با خود جواهرات بسیاری را که در آن بت

 نهفته بودند، غارت کرده به غزنین آورد.   
آمیز و وحشیانه و این مایۀ تهدید و ارعاب، نه فقط موجب توجّه امّا این طرز تبلیغ خشونت   

تبلیغ   آیینی که  و  به مهاجمین  نسبت  را  هندوان  عامّۀ  نفرت  بلکه  نشد  اسلام  به  هندوان  عامۀ 
گویند: "مقصود محمود  کردند بر انگیخت. و درست بر خلاف نوشتۀ مورخان اسلامی که میمی

پرستی از آن سرزمین و انتشار دین اسلام بود"، انداختن کفر و بتاز لشکرکشی به هندوستان بر
های هندوستان بیش از بتان آن سرزمین طرف توجه محمود بود" و حقیقت اینکه "خزاین بتکده

 های محمود را داشت. ادعای نشر و ترویج اسلام نقش پوشش موجّهی بر جنایت و وحشیگری
ها به قدری  گرفت، این مالیاتهای گزافی میقبل از هر لشکرکشی، محمود از مردم، مالیات    

سنگین بود که پس از وصول، تقریباً اهالی برای امرار معاش چیزی نداشتند. همین روش جابرانه  
دیدند  موجب شد که اقتصادیات مملکت سقوط کند. زیرا مردم که اوضاع را در هم و ناپایدار می

از غارتگری مستمر دولت و فئودال و  و ها  اجتماعی  تأمین  بعلاوه  بودند،  بیمناک  های محلی 
های  که باید به زراعت و فعالیتدادند و چنانآسایش فکری نیز نداشتند، کمتر تن به کار می

شدند. همین وضع ناگوار سبب گردید که در نیشابور قحطی سختی روی  کشاورزی مشغول نمی
خوردند؛ زیادی از گرسنگی مردند. مردم از روی ناچاری گربه و سگ و حتی آدم میداد و عدّۀ  

شد، زیرا همواره بیم آن بود که گرسنگان حمله کنند، و با  کسی هنگام شب از خانه خارج نمی

 
   غزا = جنگ کردن با دشمن دین. ۱



کاپوی آزادی و   ایرانیان در ت

 263                                                                                                                               استقلال

توانست مردم خراسان را از قحطی و مرگ رهایی  اینکه محمود با وسایل و قدرتی که داشت می
 بخشد، در این راه قدم مؤثری بر نداشت.

قحطی نیشابور که در سنۀ چهارصد و یک هجری تمام خراسان را فرا گرفت چنان مصیبت و      
، در زمستان  یبلایی به وجود آورد که باور کردنی نیست. به نوشتۀ تاریخ یمینی و تاریخ بیهق

آورد و در دم  سال چهارصد "شدت قحطی چنان شد که خلق در کوی و برزن نام نان بر لب می
داد. درین واقعه سگ و گربه و موش و مردار طعمۀ مردم شد و قحطی زدگان گورها را جان می

های مردگان را هم به کار بردند. و کارشان حتی به خوردن کودکان و ربودن باز کردند و استخوان
همدیگر رسید و در اوقات خلوت و در نقاط دور افتاده و متروک ترددّ کسانی که تنها حرکت 

         (۱) طره افتاد."کردند به مخا می
زدگان برآید رعیّت را در  در چنین احوالی سلطان به جای اینکه "درصدد تسکین آلام قحطی    

کفّار   سرکوبی  برای  ظاهر  در  را  خود  غازیان  باز  و  کرد  رها  بیماری  و  تنگی  چنگال 
هـ.( و در باطن برای غارت این بلاد به حرکت ۴۰۲)  (3)   هـ.( و فتح ولایت قُصدار"۴۰۱)(۲)غوز

   (4)در آورد."
دادند که خود در هستۀ مرکزی نیروهای جنگی محمود را عمدتاً غلامان زر خرید تشکیل می    

به   ولی  بودند؛  شریک  محمود  با  هندوستان،  مردم  مغلوب، مخصوصاً  ملل  چپاول  و  غارت 
روستائیان فقیری که محمود با وعدۀ کسب ثروت آنانرا تحت عنوان "غازیان" ]جنگ کنندگان با  

می نظامی خود  نیروهای  نمیکفّار[ همراه  عاید  بر برد چیزی  بار جنگ  گردید، فقط سنگینی 
 افتاد.  دوش آنها می

محمود به منظور استفادۀ سیاسی از خلیفه، یعنی استفاده از حربۀ دین و گرفتن تأیید و پشتیبانی     
خلیفه،  خطبه به نام او خواند و خود را برنشاندۀ او اعلام کرد و به پیروی از نظر او به مبارزه با  

 به خلیفۀ عبّاسی اعتقاد و ایمانی نداشت.    قعاوشیعیان و اسماعیلیان پرداخت. ولی او در 

 
 ۵۱8و  ۵۱7تاریخ مردم ایران، دکتر عبدالحسین زرّین کوب، صفحات  ۱
 غوز، سرزمین کوهستانی تاریخی، در افغانستان کنونی میان درۀّ هیرمند و هرات.  ۲
 قُصدار، شهری در پاکستان غربی فعلی.  3
 ۵۱8و  ۵۱7تاریخ مردم ایران، دکتر عبدالحسین زرّین کوب، صفحات  4



ایرانیان در                                                                                                                                 ۲64

کاپوی آزادی و استقلال  ت

   

محمود با وجود تظاهر به دینداری ]سنّی و حنفی مذهب[ در دربار خود کانون عیش و عشرت     
داد، ولی از میگساری و غلام بارگی و استفاده  برپا کرده بود. شاید وی فرایض مذهبی را انجام می

از سازندگان و نوازندگان و تعرّض به مال و جان و مردم ابائی نداشت. این شیوۀ زندگی نه فقط  
یی سیاسی از آن توقعّ  جز در مواردی که فایده  - محمود را از پای بندی به اخلاق و شریعت  

آمد؛ بلکه مناسبت او را با امرای عصر و حتی با خلیفه و متحدانش نیز رنگ  مانع می  -داشت  
 داد.            می (۱) ماکیاولی 

در حقیقت، از آغاز قرن پنجم هجری که دورۀ تسلطّ ترکان غزنوی است، پادشاهان غزنوی      
سیاست تظاهر دروغین به دیانت را در پیش گرفتند. "محمود غزنوی حرص جهانگشایی و طمع  

کرد و اگر شهر ری را از وافر خود را به جمع مال در پشت پردۀ غَزو ]جنگ با کفّار[ پنهان می
کرد  کشید و خزاین را غارت میآورد و مردم را بردار میچنگ خاندان بویی )آل بویه( بیرون می

برد، مدعی بود که این کار را برای رهایی رازیان ]اهل ری[ از چنگال بد دینان و به غزنین می
کند ... وی نخستین کسی از پادشاهان ایران است که شروع به آزار مخالفان مذهبی خود کرد  می

و امامان معتزلی و فلاسفه و رافضیان و قرمطیان و باطنیان را هر جا که به چنگ آورد بکشت و 
کرد. امّا، برای  جست و بر دار میبه قول خود انگشت در همۀ جهان در کرده بود و قرمطی می

تری بود  گاه به مراتب امنخلافت عبّاسی سلطان محمود متعصّب به ظاهر حنفی مذهب، تکیه
     ( ۲)تا امیران سامانی آزاداندیش و شاهان دیلمی شیعی مسلک."

تکیه    ایرانیان  بین  در  میمحمود  سعی  اینرو  از  نداشت،  محبوبیتی  و  یک  گاه  اتّخاذ  با  کرد 
 -که خلیفه از آنها بیمناک بود    - های ایرانی  ها و حکومتسیاست مذهبی و مبارزه با خاندان

حمایت دستگاه خلافت را جلب نماید. امّا، در واقع نه خلیفه به محمود و نه محمود به خلیفه 
 اعتقاد و صمیمیتی نداشتند و این هر دو را به آئین اسلام نیز اعتقاد راسخی نبود. 

بود.     اقدام جنگی و تجاوزطلبانۀ محمود، لشکرکشی وی به ولایت جبال و فتح ری  آخرین 
لوحانۀ او برای امداد سوء استفاده کرد  درین کار از ضعف مجدالدوله دیلمی و در خواست ساده

های هند در نظر خواست فتح ری را هم مثل غزوهو با خدعه به ری تسلط یافت. محمود که می

 
 پای بند نبودن به اصول )مرامی، مذهبی، سیاسی، اخلاقی(  ۱
 ۱37 صفا، صفحۀاللّه ذبیح، دکتر ۲تاریخ ادبیات در ایران، جلد  ۲



کاپوی آزادی و   ایرانیان در ت

 265                                                                                                                               استقلال

اطرافیان  به  نسبت  ری  در  دهد،  جلوه  شریعت  به  خدمت  نوعی  سنّت  اهل  عامّۀ  و  خلیفه 
یی از نزدیکانِ او را که مجدالدوله و شیعۀ ولایت خشونت و شدت عمل بسیار نشان داد و عده

عباد را هم به این بهانه  بن  بعضی از آنها علمای عصر بودند به دار زد. کتابخانۀ پربهای صاحب
که متضمّن فلسفه و مذهب معتزله و اهل نجوم است، به آتش کشید و از باقیماندۀ کتابهایش  
هم، که در آنها از اینگونه سخنان چیزی باقی نمانده بود، پنجاه و به قولی صد شتر بار به غزنه 

که از ری خواسته و اموال  فرستاد. به نوشتۀ "مجمل التواریخ و القصص": "سلطان پس از آن
ورد و نزد خلیفه القادربالله فرستاد، دستور داد تا بزرگان دیلم را به دار آویختند. فراوان گرد آ

که نزد   -یی را در پوست گاو دوخت و به غزنین فرستاد". گزارش این اقدامات خود را هم عده
با آب و تاب بسیار به خلیفۀ بغداد نوشت و این گزارش    -شد  وی احیاء سنّت محسوب می

ها کشیده بود و در ردّ  ها از دست آل بویه محنتکه خود وی مدت -سلطان را در چشم خلیفه 
 العاده عزیز کرد.فوق  -خواند نیز کتاب نوشته بود  مذهب معتزله و آنچه وی مذهب رافضه می

از نظر اوضاع اجتماعی و روحیات مردم ایران آنچه باید گفت اینکه "پیش از روی کار آمدن    
های قدیمی به شرف در ایران قوتی داشت. مردم ایران و خاندان  محمود غزنوی، روح ملّیت

کردند، پس از دو قرن تسلط عرب مردمِ استقلال طلبِ ایران توانسته بودند  نَسَبِ خود افتخار می
های ایرانی پدید آورند و احیای  های گوناگون شرکت جویند و اندک اندک حکومتدر نهضت

آداب و رسوم و سنن ملّی و فرهنگ ایرانی را هدف خود شمرند. امّا با شروع سلطنت محمود  
غزنوی که از نژاد ترک بود، موضوع  سنن، فرهنگ و سیاست ملّی و احساسات قومی در ایران 

بودند، همان طور که   رو به ضعف نهاد. محمود و پیشینیانش که تربیت یافتۀ دستگاه سامانیان
و در آن تغییری ندادند، بسیاری از آداب و رسوم   سازمان و شیوۀ اداری دورۀ پیش را پذیرفتند

ملّی را نیز به تقلید ایشان محترم داشتند؛ چرا که به این مراسم مأنوس بودند، و بعلاوه خود  
این  ایران کنند. ولی پیداست که  فرهنگ و تمدّن خاصّی نداشتند که جانشین فرهنگ و سنن 

ملّی هماهنگ نبودند. از اینرو به جای کوشش در  پادشاهان ترک نژاد با ملّت ایران در آرزوهای  
احیای آن و فرهنگ ملّی و ایجاد یک حکومت ایرانی، سیاست مذهبی و وحدت دینی را هدف 
خود قرار دادند و علیه آزاداندیشی و تسامحِ دوران سامانیان، آل بویه و آل زیار و دیگر امیران 

 ایرانی واکنشی خشن و خونین در پیش گرفتند. 



ایرانیان در                                                                                                                                 ۲66

کاپوی آزادی و استقلال  ت

   

درست در همین زمان که سرزمین ایران از دو سو مورد  
تاخت و تاز نظامی و سیاسی قرار گرفته بود، یعنی از  

آن  یک بر  قومی عربی  با عصبیت  بغداد  سو خلافت 
"نیرو گرم کوبیدن   اقوام تابعه را نابود سازد و با تمام  بود که فرهنگ و رسوم و تشخصّ ملّی 

شان و انکار حرمت اجدادشان بود، تا آسانتر تحمل خواری کنند  هویت آنها، نفی تاریخ گذشته
، رافضی، زندیق (۱) و تن به ذلّت دهند"، و در اجرای این منظور آزادگان را به بهانۀ اینکه قرمطی

گذرانید؛ از دیگر سو اقوام تازه نفسی از آن سوی جیحون سر بر و غیره هستند از دم تیغ می
آورده و با قبول ظاهری اسلامِ حکومتی و وابسته کردن خود به خلافتِ بغداد با دستی گشاده به  

پناه ظلم و غارتگری می بر زبان فارسی به عنوان جان  "ایرانیان هویت ملّی خود را  پرداختند؛ 
حماسی  - های قومی و تاریخ اساطیریهای قومی خود استوار کردند و زنده کردن خاطرهخاطره

ایران شالوده و بنیانی شد که ایرانیان توانستند روی آن بایستند و جایگاه خود را در زمان پیدا  
فردوسی این آزاد مرد دانادل به یاری ایرانیان برخاست و طبع توانا و اندیشۀ آفرینندۀ    (۲) کنند."

های  خویش را در خدمت احیاء مفاخر ایران و ایرانی نهاد. او تصمیم گرفت با سرودن داستان
ملّی و تاریخ باستانی سرشار از شکوه و افتخار ایران، روح آزادگی و گردنفرازی، عشق به ایران 

های مردم این سرزمین برانگیزد. "شاهنامۀ فردوسی  و خشم و بیزاری از دشمنان ایران را در دل 
های قومی و زنده نگهداشتن آنها، نقش اساسی در برانگیختن حس ملّی  با بیدار کردن خاطره

    (3) ایفا کرد."
فردوسی با زنده کردن خاطرۀ روزگارانِ سرافرازی ایران و ستایش ایرانیان به عنوان ملتّی کهنسال  

پایداری بازگویی  و  با  و خردمند  ستیز  آتش  تُرکتازی دشمنان،  برابر  در  ایرانیان  دلاورانۀ  های 
 زد.  غاصبان و بیدادگران را دامن می

 
از آل علی از نیمۀ دوم قرن سوم هجری تا   داری طرفیی که به عنوان هاپیروان جنبش"قرامطه = قرمطیان یا   ۱

خلافت عبّاسی بر ضد آن خلافت روی داد، و نیز عنوانی که   ویی از قلمرهااواسط قرن چهارم هجری در قسمت 
 المعارف فارسی  شان داده شده است". دایرةبه پیروان اسماعیلیه و خلفای فاطمی مصر از طرف مخالفین

 8۱ هویت ایرانی و زبان فارسی، شاهرخ مسکوب، صفحۀ ۲
 جاهمان 3

 یطوس ی ابوالقاسم فردوس



کاپوی آزادی و   ایرانیان در ت

 267                                                                                                                               استقلال

فردوسی وقتی سرودن شاهنامه را آغاز کرد که بغض و نفرت نسبت به این مهاجمان و غاصبان     
و غارتگران بیگانه و حاکمان دست نشاندۀ آنها، که به نام دین و خلافت از هیچ ظلمی خودداری  

دل نمی میکردند،  لبریز  را  مردم  عامّۀ  ستمگریهای  ملاحظۀ  با  ایران  مردم  و  و داشت  ها 
ها  ها تشنۀ خاطرات دوران آزادی خود بودند. او حسرتها و خواریها و تحمّل غمکاریفریب
 ها و آرزوهای مشترکِ همۀ مردم ایران را جان بخشید. و رنج

این بود که سخن او بر دل هر ایرانی، از هر طبقه و هر گروه، از شیعه و سنّی و گبر و ترسا و     
سرود دست به دست و زبان به زبان و سینه به  می نشست،  و هر چه شاعرسایر جماعت می

ها و های تازی گرایی و شاهنامه ستیزی، اگر شاهنامه راهی به دربارگشت. در آن سال سینه می
های  داد. داستانهای مردم ادامه میها نداشت، امّا به زندگی خود در میان تودهها و مدرسهدیوان

خوان که در کوی و شد. کسانی هم بودند به نام شاهنامهها خوانده میخانوادهها و  آن در خانه
خواندند. در برخی  ای میهای شاهنامه را با لحن هنرمندانهبازار و در مراسم و اجتماعات داستان

ایران در قهوه از شاهنامه را میخانۀ روستا یا در چادر ایلنقاط  خواند و ها کسی داستانهایی 
 بردند. شنیدند و لذت میروستائیان و افراد ایل با شوق و هیجان می

فردوسی تاریخ را و داستان را در خدمت آرمان خود و بیان دردهای مردم ایران نهاد، بیان     
و   زبونی  و  خواری  و  سرافرازی گذشته  روزگاران  حسرت  در  ایران  مردم  مشترکِ  احساسات 

    (۱) ستمکشی حال."
"این گمان که محرکّ و مشوّق فردوسی در سرودن شاهنامه امید به صِلۀ محمود غزنوی و    

استفادۀ مادّی بوده است، بکلّی خطاست، "چه اولاً فردوسی در حدود بیست سال پیش از بر  
البته فردوسی می دانست که در چشم تخت نشستن محمود به تنظیم شاهنامه پرداخت، ثانیا، 

پادشاهی ترک تاریخ گذشتۀ  شاهان زمان و مخصوصاً  به  نژاد چون محمود که هیچ دلبستگی 
ایران ندارد، اشعاری که در مدح شخص آنان سروده شود از آنچه در ستایش شهریاران قدیم  

 
ی فردوسی شناسی" محمّدامین ریاحی استفاده شده است. اشپولر  هاسرچشمه" در این مبحث عمدتاً از کتاب ۱

هر چه به اشعار فردوسی در حفظ هویت و ملّیت ایرانی اهمیت و ارزش داده شود، " نویسد: میشرقشناس آلمانی 
د که توانستند با استفاده  داای باز در آن مبالغه به کار نرفته است، زیرا همین اشعار به دست تمام ملّت ایران وسیله

  متّحد شوند و هویت و ملیت خود را حفظ کنند. نقل از  -تمام اختلافات طبقاتی و اجتماعی ورای  -از آن 
  " به مضمون.۴۲8و  ۴۲7تاریخ ایران در قرون نخستین اسلامی، صفحات "



ایرانیان در                                                                                                                                 ۲68

کاپوی آزادی و استقلال  ت

   

که بعدها نیز چون شاهنامه را بر محمود خواند، بر او تر خواهد بود. چنانایران گویند گرامی
 خشمگین شد و وی را در ستودن شاهان و پهلوانان ایران ملامت کرد.       

توانست شاعرانی را که از بنابراین هرگاه فردوسی دلبستۀ دینار و درم و گرد کردن مال بود می    
هر سو به دربارسامانیان یا محمود گرد آمده و به جاه و مال رسیده بودند پیروی کند و با آن 

مانند پیش شاهان بر جملۀ شعرا برتری یابد ... پس ایران دوستی او را  قدرت طبع و قریحۀ بی
و  آزادمنش  ایران بکوشد و روح  رفتۀ  یاد  از  نام و نشان  تواند در زنده کردن  تا  برانگیخت که 
استقلال جوی ایرانیان را که گذشت ایّام و تسلط بیگانگان آن را ناچیز کرده بود تقویت کند. 

برد و چون مایهولی جز همّت و هنر سر به کار  راه مقصود  در  را  آن هر دو  ای نداشت. پس 
دانست که تا زبان پارسی بار دیگر زنده نشود و تاریخ پرافتخار ایران، که سیاست مهاجمین می

پرستی ایرانیان  آن را در پردۀ فراموشی پنهان داشته بود، آشکارا و منتشر نگردد؛ آتش ملّیت و وطن
    (۱)زنده نخواهد گشت، به احیای زبان پارسی و نظم تاریخ شهریاران ایران همت گماشت."

"داستان    بزرگ  مرد  آمیزِ  این  حکمت  دلنشین  مجموعۀ  را  باستان  ایران  اساطیری  های 
آموزی دیده است که هم باز گفتنش در آن روزگار سیاهِ تسلطّ عربان و ترکان بر سرزمین عبرت

ایران خدمتی وطن دوستانه است و هم به پارسی سرودنش ضامن دوام زبان فارسی و حفظ  
استقلال فرهنگ ایرانی، و هم به بهانۀ داستانسرایی مجالی مناسب جستن برای انتقال تجارب  

های آینده در زبان کنایی، تا از آسیب جاهلان و تصرّف نااهلان معاف به نسلاجتماعی پیشینیان  
های تاریخ این سرزمین مایۀ قوت قلب جوانانِ وطنش گردد و چراغ راهِ ماند، و در فراز و نشیب 

 ها."    فرهنگیمات بیچاره جویان در ظل
انگیزش بر تراود، با تسلطّ اعجاب"مردی که از فحوای کلام و لابلای اشعارش حکمت می   

داند که موجودی به اسم دیو  روید و میداند که از دوش آدمیزاده مار نمیمعارف زمان، قطعاً می
می و  ندارد،  خارجی  وجود  پری  افسانهو  اسلافِ  که  واقعیتداند  این  هم  را سازش  ها 

توان حقایق تلخ را در لعاب افسانۀ شیرین پیچید و داند که میاند؛ امّا این را هم میدانستهمی

 
  ۴3۱ فلسفی، صفحۀ اللّه، ادوارد براون، به نقل از استاد نصر۲تاریخ ادبی ایران، جلد  ۱



کاپوی آزادی و   ایرانیان در ت

 269                                                                                                                               استقلال

توان در پناه افسانه سرایی پیام خود را به ذهن بیدار پسند زمانه نهاد، و میدرکام ذوق مردم تفنّن
 (۱) های آینده منتقل کرد."شناس نسلو اشارت

و داد و راستی و مردانگی و نیکی و مهربانی و ستیز با پلیدی و   سراسرِ شاهنامه ستایش خِرد    
قهرمانان   است.  بیگانه  غاصبان  ستمگری  مخصوصاً  سنگدلی،  و  بیخردی  و  دروغ  و  تباهی 
"در   گرفته:  قرار  معینّی  به صورت شخصیت  ایران  مردم  مشترک  در حافظۀ  یک  هر  شاهنامه 

بینیم، در داستان سیاوش مظلومیت او را؛ شخصیت رستم، مجموعۀ صفات عالی انسانی را می
در سرگذشت کاووس بیخردی و سبکسری او را؛ و در افسانۀ ضحّاک بیدادگری غاصبان بیگانه  

ها نه تنها در را. تصویری که اندیشه و هنر فردوسی از آن  تازیِ ماردوش پرداخته، در طول قرن
فرهنگ نفوذ  قلمرو  در  هم،  ایران  از  خارج  در  بلکه  و   ایران،  ستمگری  نمود  و  نماد  ایرانی، 

 ( ۲)کشی بوده است."مردم
از همه تأمل انگیزتر شجاعت و شهامت و رِندی این دهقان زادۀ طوسی است در اهدای اثری     

خواهی  ستیزی و عدالتهای شعوبی و مفاخر ایرانی و لبریز از تفکرات بیگانهسرشار از حماسه
یی از قبیل به پیشگاه سلطانی که با همه قدرت و امکاناتش به جنگ تعقّل آمده، در لفاف مدیحه

تأیید عبّاسیان بغداد   به  "جهاندار محمود شاه بزرگ"، سلطانی که مشروعیت حکومتش بسته 
 است؛ مخصوصاً با اعتراف مردانه به اینکه، "براین زادم و هم بر این بگذرم". 

مان آواره گشت. چرا که   فردوسی بعد از سرودن شاهنامه مغضوب قبلۀ عالم شد و از خان و    
سلطان محمود با این استدلال سخیف که : "وی در لشکرش سپهسلارانی دارد که خود هر یک  

اند. و این سراینده، حماسۀ رستم زابلی را سروده که "عجم" بود و شاهان ایران را به  ده رستم
می ایرانی  فرهنگ  و  تاریخ  ملّیت،  با  بودند"،  رسانده که گبر  با  عرش  جنگید. دشمنی محمود 

چیزی که مسلّم نیست و به حدس و   - فردوسی و شاهنامۀ او، مسئلۀ تمایل فردوسی به تشیعّ  
و تعصّب محمود در تسنّن نبود، بلکه انعکاس سیاست خلافت عربی بغداد    -گمان مبتنی است  

 فرهنگ ایرانی و استقلال ایران بود.   در دشمنی با ایران و

 
   ۴۴ مار دوش، از زنده یاد علی اکبر سعیدی سیرجانی، صفحۀ  ضحّاک ۱
   ۶۴ ی فردوسی شناسی، محمّدامین ریاحی، صفحۀهاسر چشمه ۲



ایرانیان در                                                                                                                                 ۲7۰

کاپوی آزادی و استقلال  ت

   

طَبَران    روستای  در  حالی  شکسته  و  تنگدستی  و  افسردگی  اوج  در  فردوسی   (۱) روزی که 
بردند تا در گورستان عمومی  اش را تشییع کنندگان از دروازۀ "رَزان" بیرون میدرگذشت و جنازه

ولایت به خاک سپارند، واعظ سرشناس و "فقیه گرامی" طَبَران، شیخ ابولقاسم گرگانی، مانع شد  
و گفت: "او رافضی بود، او مادِح ]ستایشگر[ گَبران و کافران بود. من رها نکنم تا جنازه او در 

وم فَهُو منِهُم = هر کسی خود را شبیه  گورستان مسلمانان برند. پیغمبر)ص( فرمود: مَن تَشبَّه بِق
قومی سازد، او از آنهاست". هرچند مردمان بگفتند با آن فقیه سرشناس در نگرفت. درونِ دروازه 

    (۲) باغی بود ملکِ فردوسی. او را در آن باغ دفن کردند."
توانستند شاهنامه را تحمّل کنند. تا خلافت عربی بر جای  طبعاً ستمگران خودی و بیگانه نمی   

پابرجای خاندان بود. شاهنامه، حماسۀبود، شاهنامه ستیزی سیاست  فرمانگزار خلافت   های 
رفت. وقتی  ملّی ایران، در دیوان و مدرسه راه نداشت. خواندن شاهنامه گناهی عظیم به شمار می

هجری محمود ری را گرفت و مجدالدوله دیلمی حاکم ری را دستگیر کرد، در   ۴۲۰در سال  
بازپرسی از او، شاهنامه خواندن او را به تعریض ]به کنایه چیزی گفتن[ یاد کرد. امّا شاهنامه، با  

و داد  ادامه  ایرانیان  میان  در  سیر گسترش خود  و  زندگی  به  بودن محیط،  نامساعد  به    وجود 
 صورت سلاح فرهنگی مؤثری در دست آنان باقی ماند. 

شدند. از اینرو، در این دوره تمام  گفتیم که "بیشتر غلامان ترک بودند و از ماوراءالنهرآورده می   
های  دربارها، از جمله دربار سلطان محمود و بعد از او دستگاه سلطان مسعود غزنوی و خانه

بصورت غلامان  این  از  بودند.  ترک گرفته  غلامان  را  امیران  و  مانند  رجال  مختلف،  های 
جنگاوری، معاشرت، خدمتگزاری در خانه و سرای زنان، خنیاگری، طبّاخی، فراشی، حاجبی، 

ای از آنان نیز بازیچۀ شهوات امرای این عهد بودند. شد. دستهستوربانی، جز این استفاده می
عشقبازی با ممالیک ]غلام و بنده از زن و مرد[ که بعضی فقها به جواز آن فتوی داده بودند، نیز  

      (3)ج بود."رای

 
   زادگاه شاعرشهید ایران ابولقاسم فردوسی. =  طبران  ۱
درطول قرون علاوه بر دشمنان ایران که بارها آرامگاه فردوسی را ویران کردند، گاهی هم جاهلان و کوردلان   ۲

های بردند. حذف اشعار شاهنامه از کتابهای درسی مدارس در سال هاخودی به این قصد به تربت پاکش یورش
 اخیر نشانی از ضدیّت حاکمان با ملّت و ملیّت ایرانی و تاریخ باستانی کشور ماست.  

   7۲ صفحۀ  ،۲صفا، جلد اللّه ذبیحتاریخ ادبیات در ایران، دکتر  3



کاپوی آزادی و   ایرانیان در ت

 271                                                                                                                               استقلال

قوم ترک تا انقراض ساسانیان و تسلط اعراب راهی  
نداشته آذربایجان  و  ایران  انقراض   اند.به  از  "پس 

های واقع در جنوب آمو دریا )رود  سامانیان سرزمین
نواحی   و  شد  غزنوی  محمود  آنِ  از  جیحون( 
ماوراءالنهربه قراختائیان رسید. افزایش مردم ترکی زبان در آسیای میانه مربوط بدان عهد است. 

  - های بعد از میلاد آغاز شده بود  که از نخستین قرن  - نفوذ قبایل ترکی زبان در آسیای میانه  
های ششم و هفتم میلادی( به مراتب شدیدتر شد و بعد از در عهد سلطنت خاقانات ترک )قرن

م  آن با سرعت روزافزونی جریان یافت. هجوم قراختائیان و سپس )در حدود اواسط قرن یازده 
میلادی( قبایل ترکی زبان سلجوقی به تدریج تناسب عددی مردم ایرانی زبان آسیای میانه را به  

و   (۲) "در دورۀ سلطنت سلطان محمود غزنوی میان غُزان  (۱)نفع عناصر اخیرالذکر تغییر داد."
دولت  آنها  همۀ  از  مهمتر  تاریخی  لحاظ  از  که  آمدند  پدید  دولتهایی  ترک  چادرنشینان  دیگر 
سلجوقی بود. در همین زمان دولت ترکان قراختائی نیز در ماوراءالنهر اسقرار یافت و بین اینان 

های طغرل بیگ محمد و چَغری بیگ )چاغری( داوود در که دو برادر به نام  -و غُزان سلجوقی  
برخوردهایی پیش آمد و در اثر این برخوردها روابط آنان در اواخر قرن   -رأس آنها قرار داشتند  

چهارم هجری )نیمۀ دوم قرن دهم میلادی( چنان به وخامت گرایید که غُزان سلجوقی مجبور 
د مراجعه نموده تقاضا کردند که اجازۀ اقامت به مهاجرت گشتند و سران آنان به سلطان محمو

دهند.  انجام  لشکری  دادند خدمت  وعده  درعوض  و  داده شود  ایشان  به  خراسان  اراضی  در 
سلطان محمود گرچه خود تُرک بود، امّا چون میان ایرانیان بزرگ شده بود و دربارش یک دربار 

ت، این بار در برابر درخواست غُزان، به گذاشایرانی بود، تا آن زمان راه به روی ترکان باز نمی
های خراسان های کوهای در دامنهآنان اجازه داد تا در شمال خراسان میان خراسان و اَبیوَرد ]ناحیه

که اکنون جزء سرزمین ترکمنستان است[ اقامت گزینند، گرچه سپس از این کار خود پشیمان  
هجری(. تعداد این غُزان که سلطان محمود از جیحون بگذرانید پنجاه هزار   39۶شد )پیرامون 

 تن بر آورده شده است. 

 
 ۲۲7  صفحۀ  اللغۀ ایرانی، ای. ام. اُورانسکی، ترجمۀ کریم کشاورز،مقدمۀ فقه ۱
ی سلجوقیان و آل عثمان )عثمانیان( از آنان  های ترکان است که سلسلههااُغوز" نام گروهی از طایفه"  غُز" یا" ۲

 برخاستند. 

ورود نخستین مهاجران 
 رک به آذربایجان ت

 



ایرانیان در                                                                                                                                 ۲7۲

کاپوی آزادی و استقلال  ت

   

"در آمدن غُزان یا ترکمانان به ایران نه تنها از نظر تاریخ آذربایجان، بلکه از نظر تاریخ همگی        
ایران نیز بسیار مهم است. چه مهمترین دورۀ مهاجرت ترکان به ایران با آمدن سلجوقیان آغاز 

که که طغرل بیگ و آهنگان ایشان بودند و سی سال کمابیش پیش از آنشود. این طایفه پیشمی
دانیم نخستین طایفۀ آنجا که ما میو تا  شدند  برادرانش از جیحون بگذرند، اینان در ایران پراکنده  

ایران  در  ترکان  از  ایلهایی  اگر  ایشان  از  پیش  آمدند.  در  بدین سوی خراسان  بودند که  ترکان 
     (۱)اند." اند، در آن سوی جیحون و در خراسان و خوارزم بودهبوده

نویسد: "فوجی مردم از سالاران و پیشروان ترکستان پیش او ]سلطان در این باره گردیزی می    
ایم، محمود در ماوراءالنهر[ آمدند و بنالیدند از ستم امراء ایشان برایشان، گفتند ما چهارهزار خانه

اگر فرمان باشد، خداوند ما را بپذیرد که از آب گذاره شویم، و اندر خراسان وطن سازیم، او را 
ایم، و گوسفندان فراوان از ما راحت باشد، و ولایت او را از ما فراخی باشد، که ما مردمان دشتی

 داریم و اندر لشکر او از ما انبوهی باشد.  
امیرمحمود را رغبت افتاد، پس دل ایشان گرم کرد و مثال داد تا از آب )جیحون( گذاره آیند،     

 و ایشان به حکم فرمان او چهار هزار خانه از آب گذاره آمدند. 
چون امیر محمود از آب گذاره آمد، امیر طوس ابوالحرث ارسلان جاذب پیش او آمد و گفت:     

این ترکمانان را اندر ولایت چرا آوردی، این خطا بود که کردی. اکنون همه را بکش و یا به من 
ایشان ببرم تا تیر نتوانند انداخت. امیرمحمود را عجب آمد و گفت: ده که تا انگشت نَرِ  های 

او  اگر نکنی بسیار پشیمانی خوری.  امیر طوس گفت:  بیرحم مردی و سخت سِطبردلی. پس 
همچنان بود و تا بدین غایت هنوز به صلاح نیامده است. )پس از آن ترکان فساد کردند و امیر  

طوس )لشکر( کشید و بفرمود تا فوجی انبوه از لشکر با سالاری  سوی    ۴۱9محمود( اندر سنۀ  
امیر طو با  ]به[ جنگ  چند  فراوه رسیدند  رباط  نزدیک  به  ترکمانان، چون  به حرب  برفتند  س 

را  بسیاری  و  بکشتند  ترکمانان  از  معروف  هزار سوار  و چند  یافتند  ظفر  ایشان  بر  و  پیوستند 
دستگیر کردند و باقی به هزیمت رفتند سوی بلخان و دهستان )در جرحان نزدیک خوارزم( و  

  (۲) تر گشت."لفساد ایشان اندر آن ولایت سه

 
   ۱۵۶ شهریاران گمنام، احمد کسروی، صفحۀ ۱
 الاخبار گردیزی.  نقل از زین ه، ب۱۵3و  ۱۵۲نظری به تاریخ آذربایجان، دکتر محمّدجواد مشکور، صفحات  ۲



کاپوی آزادی و   ایرانیان در ت

 273                                                                                                                               استقلال

نگارد که چون "در بارۀ کوچیدن این دسته از خراسان و درآمدنشان به آذربایگان، ابن اثیر می   
سلطان محمود غُزان را به خراسان آورد، گماشتگان او دست ستم بر آن طایفه بگشاده از گزند  

گذرد  و آزار دریغ نکردند. غزان تا دیر گاهی فرمانبردار و هواخواه محمود بودند، ولی چندی نمی
ای از ایشان جنگند. دستهآورند و با لشکرهای محمود میکه ایشان سر به شورش و نافرمانی می

ناگزیر روی به مهاجرت آورده روانۀ کرمان شدند و از این دسته گروهی نیز به اصفهان رسیدند. 
ان نیروی  برده بود، به این نتیجه رسید که آنسلطان محمود که به ارزش نظامی ترکان سلجوقی پی

جنگی بزرگ و توانایی پشت سر خود دارند. لذا دستور داد که اسرائیل فرزند سلجوق )نیای  
سلجوقیان( و سران سپاه او را توقیف کنند و به علاءالدوله کاکو که خداوند سپاهان )اصفهان(  

رهایشان بود نوشت غُزانی را که به اصفهان رسیده بودند به خراسان باز گرداند یا کشتار کرده س
هایشان را نوشته  خواهد نامرا بفرستد. علاءالدوله غُزان را به سرای خود خواند، به بهانۀ اینکه می

در سپاه خود بپذیرد. غُزان چون به سرای درآمدند، غلام ترکی از آنِ علاءالدوله ایشان را از قصد  
ان علاءالدوله خواستند جلو  علاءالدوله بیاگاهانید و ایشان از این به هم برآمده باز گشتند. کس

ایشان بگیرند کار به جنگ و زد و خورد انجامید. چون مردم شهر نیز یاری کسان علاءالدوله 
کردند، غزان جای ایستادن ندیده چادرهای خود را کنده از سپاهان روانه شدند و به هر کجا  می

 کردند تا به آذربایگان رسیدند".   رسیدند یغما میکه می
"پادشاه آذربایجان در آن هنگام امیر وَهسودان بود که قطران تبریزی، شاعر پارسیگوی )فوت     

هـ.( در اشعارش به پارسی دری وی را ستوده است. وَهسودان به امید استفاده از آنها در  ۴۶۵
پنجم  قرن  اوّل  )دهۀ  داد  نشیمن  آذربایجان   در  و  پذیرفته  را  آنان  فراوانش  با دشمنان  جنگ 

ری(. ولی اینان در آنجا نیز آسوده ننشستند و به جاهای دیگر تاختند و از تاراج و ویرانی  هج
نویسد: ترکان که همچون تندسیل به  دریغ نگفتند. چنانچه چامچیان مورخ معروف ارمنی می

آذربایگان رسیده بودند روی به نواحی ارمنستان آورده به واسپورگان )نام ایالتی در حوالی دریاچۀ 
ان در ترکیۀ امروزی، ارمنستان آن زمان( درآمدند و دست به تاراج و تالان بگشاده بسیار جاها  و

را پایمال ساختند. سپاهیان ارمنی گرد آمده روانۀ مقابله شدند. امّا هنگامی که از دور ترکان را 
بدیدند سخت در شگفت شدند. چه گروه بسیار انبوهی دیدند که همگی همچون زنان گیسوان 

های ایشان بس سخت و زورمند و بسیار بزرگ بود. ارمنیان که تا  فرو آویخته داشتند و کمان
دور  از  ترکان   ... ایشان چیره شد  بر  بیم سخت  بودند  نکرده  تماشا  مردمی  این همگام چنین 



ایرانیان در                                                                                                                                 ۲74

کاپوی آزادی و استقلال  ت

   

می جنگ  تیر  با  خطا  ایستاده  تیرشان  هرگز  چه  ساختند،  نابود  ارمنیان  از  را  انبوهی  و  کردند 
های ایشان را با شمشیرهای تیز در هم کرد. ارمنیان ناگزیر شدند که بر ایشان تاخته کماننمی

از جنگ   شباهنگام دست  بود.  برپا  هنگامۀ جنگ  شام  هنگام  تا  بکشتند.  را  انبوهی  و  شکنند 
 برداشتند و چون از هر دو سوی بیشمار کشته بود، هر گروهی روانۀ سرزمین خود شدند".  

اوّلین سال     هجری که طغرل بیگ    ۴۴۶های قرن پنجم هجری تا سال  از آن پس در فاصلۀ 
اند، ولی به جنگ و پیکار به آذربایجان آمد، غُزان چند بار به آذربایجان روی آوردهسلجوقی بی

رسانیدند، مردم همه جا به جنگ و پیکار با آنها  ها و گزند و آزاری که به مردم میعلت بدرفتاری
کشتند. این برخوردها سبب شد که آنان از راه ارمنستان خاستند و انبوهی از آنها را میبر می

روانۀ جزیره و دیاربکر شوند. )بخشی از سرزمین ترکیۀ فعلی( در دیاربکر نیز غُزان آرام ننشسته 
ان  نمودند و بهمین جهت با مردم محلّ درگیری پیدا کردند و شکست خوردند و آنیغماگری می

که جان به در برده بودند، بار دیگر به آذربایجان پناهنده شدند. این بار نیز همچون سیل و آتش  
ایستادند و تا طغرل و برادرانش به ایران آمده بنیاد پادشاهی  فرا گرفته از تاراج و کشتار باز نمی

     (۱) نگذاردند مردم از گزند و آزار این طایفه نیاسودند."
سال   در  غزنوی  محمود  هجری    ۴۲۱سلطان 

پایگی دستگاه او  درگذشت و با مرگ او سستی و بی
مرگ، پسر خود    ضبیش از پیش آشکار شد. وی در مر

ضعیف مردی  را که  جانشینی    النفسمحمد  به  بود 
گرویدند و محمد را دستگیر و کور کردند.   ، برگزید. ولی سران سپاه به مسعود، پسر دیگر محمود

هجری امارت کرد. وی مانند پدر خود به مال و منال دنیا حرص    ۴3۲تا    ۴۲۱سلطان مسعود از  
و آزی تمام داشت. رنجش و خشم و غضب او معمولاً با فرستادن چند یا چندین هزار دینار به  

می عطوفت  و  لطف  به  تبدیل  مملکت میخزانه،  رجال  و  فرمانداران  و چون  که شد  دانستند 
مسعود مانند پدرش به مصالح ملک و ملّت و سعادت تودۀ مردم توجهی ندارد و تنها راه جلب 

از چپاول  توجه و محبت سلطان تسلیم پول است، خواه و ناخواه به مردم فشار می تا  آوردند 
ات مظلوم و بی پناه مالی گرد آورند و سهمی از آن را به خزانه سلطان دهند تا او بتواند با  طبق

 
 به تلخیص   ۴۱۶ - ۱۵۶شهریاران گمنام، احمد کسروی، صفحات  ۱

مود و  مرگ سلطان مح
 زوال حکومت غزنویان 

 



کاپوی آزادی و   ایرانیان در ت

 275                                                                                                                               استقلال

هایی را که با این وسایل نامشروع از تودۀ مردم گرفته است، در راه عیش و  خیال راحت پول 
 عشرت صرف کند و به شعرا و درباریانِ متملّق بدهد.   

نژاد، از ترکان در چنین شرایطی که مردم را کارد به استخوان رسیده بود، عدّۀ کثیری مردم ترک    
که میان مردم کشاورز سلجوقی، در شمال خراسان پدید آمدند و مهاجرت آنها شدت یافت، چنان

هجری قریب   ۴۲۶و صلحجوی محلّ و چادرنشینان جنگجو تصادماتی آغاز گردید. در سال  
ده هزار تن از جنگاوران سلجوقی به سرکردگی طغرل بیگ و چَغری بیگ از ماوراءالنهر به حدود  

ایران مهاجرت کنند. سلطان مس داخل  به  اجازه خواستند که  از مسعود  و  آمدند  عود  خراسان 
که ناگزیر شد در رأس لشکریانی برگزیده علیه غُزان سلجوقی وارد پیکار شود، ولی پس از آن

از   از سلجوقیان شکست خورد، وی رضا داد که نواحی نسا و دستۀ بزرگی  لشکریان مسعود 
 فراوه و دهستان را برای اسکان غُزان سلجوقی به ایشان واگذارد.

مرو   ها فقط مدتّ کوتاهی اعیان سلجوقی را راضی کرد و چیزی نگذشت که ناحیۀاین گذشت   
ای به جنگ ایشان فرستاد ولی این بار نیز شکست را تقاضا کردند. مسعود در پاسخ لشکریان تازه

سختی به وی وارد آمد و سلجوقیان بدون پیکار نیشابور را اشغال کردند و در مساجد آن شهر به 
نام طغرل بیگ خطبه خوانده شد و ترکان سلجوقی که ابتدا به مسیحیت گرویده بودند، بنا به  

 مصالح روز به اسلام روی آوردند.  
سال      در  واقعه  )۴۲9این  دولت   ۱۰38هـ.  تأسیس  آغاز  سال  این  و  یافت  وقوع  میلادی( 

شود. گرچه مبارزۀ ایشان با غزنویان هنوز پایان نیافته بود. چیزی نگذشت سلجوقیان شمرده می
که مسعود سلجوقیان را از نیشابور بیرون راند و پس از آن مسعود در رأس لشکریان فراوان علیه 

که با  سلجوقیان وارد نبرد شد. سپاه مسعود که فاقد وحدت داخلی و انتظامات بود پیش از آن
دشمن )سلجوقیان( تلاقی کند به حال پاشیدگی و فساد افتاده بود. از اینرو پس از یک روز نبرد  
وارد   مسعود  سپاه  بر  مرو(، سلجوقیان شکست سختی  ناحیه  در  )شهر کوچکی  دندانقان  در 

م.( و مسعود به زحمت توانست فرار کند و به غزنین پناهنده شود. ۱۰۴۰  -هـ.  ۴3۱آوردند )
پس از نبرد دندانقان، خراسان دربست به دست سلجوقیان افتاد. طغرل بیگ در نیشابور و چغری  
بیگ در مرو به تخت نشست و فقط بخشی از افغانستان کنونی و پنجاب در تحت حکومت 

طان مسعود در سفر هند به دست گروهی از لشکریانش  غزنویان باقی ماند. یک سال بعد سل



ایرانیان در                                                                                                                                 ۲76

کاپوی آزادی و استقلال  ت

   

دستگیر و مقتول شد و کلّیِۀ دارایی او به غارت رفت. لشکریان مسعود برادر کور او، محمد را 
 به سلطنت برداشتند.

شان )در افغانستان، سیستان و ولایت سرانجام حکومت شاهان غزنوی در نواحی تحت تسلط   
 هجری پایان پذیرفت.      ۵8۲سند( به سال 

با مردم    غُزان، تا هنگامی که طغرل بیگ و برادرانش
از جیحون گذشته به خراسان آمدند )  ۴۲۶خودشان 

هجری(، در بَلخان کوه بودند )دو رشته کوه در شرق  
 ترکمنستان کنونی(. -دریای خزر 

پس از ورود طغرل بیگ و همراهانش به خراسان،     
و   (۱) غُزان از ترس ایشان از آنجا گریخته به داخل ایران روی آوردند و سمنان و دامغان و خوار

های ری را پاک تاراج و یغما کردند و بسیاری از مردم را بکشتند. نیروهای دولتی با  برخی دیه
)طَبَرکَ ریِ( به دست   (۲) آنها به مقابله پرداختند ولی در نبرد با غُزان شکست خوردند و دژ تَبَرکَ

هجری بود که گروهی از غُزان برای    ۴۲9غُزان افتاد و پس از گشادن تبرک و در آغازهای سال  
ها را نیز پذیرفته  بار دوّم روانۀ آذربایجان شده و به امیر وهسودان پیوستند. وهسودان این دسته

خواست به یاری این طایفه بر دشمنان چیرگی  که او میدر آذربایگان نشیمن داد. چه گذشته از آن
یابد، خود بیرون کردن ایشان از آذربایگان با آن انبوهی و چیرگی که داشتند این هنگام کار آسانی  

 نبود. 
که شیوه و خوی  ای از آذربایگان جا گزیدند و چنانای در گوشهبه هر حال، غُزان هر دسته    

 نمودند.  های نزدیک تاختن برده تاراج و کشتار میایشان بود به ارمنستان و دیگر سرزمین
تفلیس را که به دست امیر   (4)غاغیق پادشاهِ کاختو    (3) در این هنگام باگارات پادشاهِ ابخاز    

ها محاصره کرده و کار گرسنگی در شهر بالا گرفته بود و مسلمانان ابوالفضل جعفر بود از مدت

 
   و شمال کویر نمک.  ایران، شرق ناحیۀ ورامیندر قسمت شمالی ای دشت و ناحیه=  خوار رِی=   خوار  ۱
طبرک یا تبرک ری، دژی بود بر فراز کوهی کوچک نزدیک شهر ری، برجانب راست راه خراسان و از جانب   دژ  ۲

 چپ آن، کوه بزرگ ری واقع است. 
   بخشی است کوهستانی در مغرب قفقاز و مشرق خزر. =  ابخاز  3
  یت مهم گرجستان.لایکی از دو و=   کاخت  4

زان به آذربایجان آمدن غ
برای بار دوّم و سومّ و  

 چهارمّ 
 



کاپوی آزادی و   ایرانیان در ت

 277                                                                                                                               استقلال

خواندند. ولی چون غُزان به آذربایگان رسیده در به آذربایگان فرستاده مردم را به فریاد خود می
ها به تاخت و تاز پرداختند ابخازیان و گرجیان از ترس ایشان دست از ارمنستان و آن سامان

های خود بر گشتند. از اینجا پیداست که سهم و ترس این محاصرۀ تفلیس بر داشته به سرزمین
است. بوده  اندازه  چه  تا  نصرت   (۱) طایفه  دکتر  باره،  این  مجلۀ   (۲) جهانشاهلواللّه  در  در 

نویسد: "غُزها  ایرانشناسی تحت عنوان "در بارۀ آذربایجان و آران و زبان آذربایجانی" چنین می
آمدند، در ایران زمین از فرارودان )ماوراءالنهر( تا  ترین قبیلۀ آسیای میانه به شمار میکه وحشی

ترکتازی از باختر  به جوری که زنان روستاهای زنجان ما هنوز پس  ها و کشتار بسیار کردند، 
گویند "یات  خواهند بخوابانند، میگذشت هشتصد سال هنگامی که فرزندان نافرمان خود را می

 آیند".  یوخسا غُزان گَلَر" یعنی: بخواب، ورنه غُزان می
نگارد وهسودان دختری از غُزان بگرفت تا مگر با این خویشاوندی آن طایفه رام او ابن اثیر می   

تاراج  و  یغما  دیگر جاها  و  ارمنستان  در  چنان که  و  نداشتند  رام شدن  سر  غُزان  ولی  باشند. 
آذربایگان نیز همان رفتار را پیش گرفتند. در همان سال  می به    ۴۲9کردند در  هجری بود که 

اندازه بکشتند و مسجد  که در روستاها بودند بی  (3) مراغه تاخته از مردان آنجا و از کُردان هذبانی
ای از ایشان که در ارومی بودند به کردستان و ارمنستان تاخته از آدینۀ شهر را آتش زدند. دسته

 کشتار و یغما دریغ نکرده و غنیمت و اسیر فراوان بیاوردند.
چون کار گزند و آزار غزان بالا گرفته مردم در همه جا به ناله و فریاد برخاستند امیر وهسودان     

زاده امیر وهسودان و پیشوای کُردان هذبانی بود دست و ابوالهيجاء پسر ربيب الدوله که خواهر
 به هم داده عزم کردند که غزان را مالش داده از آذربایگان بیرون رانند.  

امیر وهسودان که تا این هنگام پشتیبانی آن طایفه را داشت بیزاری خود آشکار ساخت و مردم     
پیکار ایشان برخاستند بویژه در کردستان و آن نواحی که انبوهی را از و    در همه جا به جنگ  
 ایشان نابود ساختند. 

 
 به تلخیص  ۱۶8 - ۱۶۶شهریاران گمنام، احمد کسروی، صفحات  ۱
  در حکومت یکسالۀ فرقۀ دموکرات آذربایجان. وریپیشهمعاون سید جعفر  ۲
کُردان موصل موسوم به کُردان هذبانیه بودند. این کُردها با قوم مهاجر غُز که به ری و همدان و آذربایجان و   3

 کُرد". "  لغت نامه دهخدا ذیل کلمۀ  -ارمنستان و دیاربکر و موصل حمله بردند به مقابله پرداختند 



ایرانیان در                                                                                                                                 ۲78

کاپوی آزادی و استقلال  ت

   

سال       در  اثیر  ابن  نوشتۀ  به  دسته  ۴3۰باری  رفته  هجری  بیرون  آذربایگان  از  غُزان  از  هایی 
به ری، دستهدسته به همدان و دستهای  ایشان در ای  از  رفتند. ولی هنوز گروهی  به قزوین  ای 

می قطران  که  بودند  همانها  شاید  و  داشتند  درنگ  فرمانبرداری  آذربایگان  پیشواشان  گوید 
نگارد  اند. چه ابن اثیر میوهسودان را داشت. ولی سپس اینان نیز به نافرمانی و شورش برخاسته

هجری وهسودان پسر مملان در تبریز گروه بسیاری از غُزان را پیش خود میهمان    ۴3۲در سال  
انبوهی   از دیگران  را فرو گرفت و  از بزرگان ایشان  خواند چون بخوردند و نبوشیدند سی تن 

های  نویسد: "پس غُزانی که در ارومی بودند گرد آمده روانه نواحی هکاری که نزدیکیبکشت. می
ریزی سخت کردند. کُردان شکست موصل است شدند و با کُردان آنجا به جنگ برخاسته خون

به کوه مال یافته  و  به چادرها  و غزان  بگریختند  از ها  یافته  ایشان دست  و کودکان  زنان  و  ها 
ها شدند. کُردان برگشته باز جنگ کردند و غُزان را بشکسته هزار و پانصد تن دنبالشان روانۀ کوه

بودند دستگیر  بزرگان  از  تن  امیران و صد  ایشان  را که هفت تن  ایشان بکشتند و گروهی  از 
ها پراکنده و آواره شدند. پسر ربیب الدوله این بشنیده کسانی فرستاد که ساختند. غُزان در کوه

 را نابود ساختند.  همگی ایشان 
سال       در  غُزانی که  اثیر،  ابن  از  نقل  به  "شهریاران گمنام"  نوشته کتاب  از   ۴3۰به  هجری 

آذربایجان بیرون رفته و در قزوین و ری و همدان پراکنده شده بودند، بار دیگر روی به آذربایجان 
نجر آوردند و به نقل از قطران تبریزی در بیابان سراب جنگی بین آنان و وهسودان روی داد که م 

هایی پیدا  به شکست غُزان و فرار آنها به جزیره و دیاربکر گردید و چون در آنجا نیز درگیری
های سخت خورده بودند، آنان که جان سالم به در برده بودند بار دیگر به آذربایجان کرده آسیب 

 .  (۱) بر گشتند
ترکان   دندانقان،  در  غزنوی  مسعود  شکست  از  پس 
به   بیگ  طغرل  و  شدند  مسلط  خراسان  بر  سلجوقی 
نیشابور آمد و بر تخت نشست و به نام خویش خطبه  

نواحی تحت تصرّف و حکومت  بین    خواند  را  خود 
 برادران و پسر عمویش تقسیم کرد.

 
 به تلخیص  ۴۱7 - ۱۶۵شهریاران گمنام، احمد کسروی، صفحات  ۱

حکومت سلجوقیان در 
 ایران   

 



کاپوی آزادی و   ایرانیان در ت

 279                                                                                                                               استقلال

ها نمایان "باید دانست در آمدن سلجوقیان به ایران و چیره شدن ایشان بیش از آنچه در کتاب   
های آن بسنجیم، باید  ج دارد. اگر این راست است که باید هر پیشامدی را از روی نتیجهراست ا

بزرگترین  از  یکی  یافتند،  مسعود  سلطان  بر  جنگ  آن  در  را که  فیروزی  و  دندانقان  جنگ 
پیشامدهای تاریخی بشماریم. زیرا در نتیجۀ آن جنگ و فیروزی است که ترکان به انبوهی در 

پدید آمد  ایران و عراق و سوریا و آسیای کوچک پراکنده شدند و چندین پادشاهی بزرگی از آنان  
های آنان تا آن سوی رود دانوب در اروپا کشیده گردید ... آمدن سلجوقیان و دامنۀ شهرگشائی

ی به جهان اسلام داد و روزگار نوینی را باز کرده و در همه جا رشتۀ کارها به دست رنگ دیگر
    (۱) ترکان افتاد."

"چون مقارنِ روی کار آمدنِ سلجوقیان در خراسان، دبیران و مستوفیان و کارگزاران ولایت از    
های اواخر عهد مسعود غزنوی به شدت رنجه خاطر بودند و پیدایش یک  ها و کژتابیبیرسمی

شمردند، برای استقرار ترکمانان تمام  دستگاه فرمانروایی تازه را مایۀ ایمنی و آسایش بیشتری می
و با سعی و همت آنها بود که خراسان غربی از قلمرو   - سعی و همت خود را به کار بردند  

بیدادی از  را  خراسان  اهل  که  تازه گردد  دولت  یک  پایگاه  توانست  و  شد  جدا  های  غزنویان 
 جوی و ستمکار غزنوی رهایی بخشد".کارگزاران مغرور و کینه

به تدریج سران سلجوقی اکثر نقاط ایران را تصرّف کردند و ری موقتاً پایتخت طغرل بیگ      
هـ.ق. به آذربایجان آمد و پس از مدتّ کوتاهی آذربایجان به دست ۴۴۶در سال    گردید. طغرل

شهری  فرمانروایی  به  را  یکی  چون  و  بودند  ترکان  از  همه  سپاهشان  "اینان  افتاد.  سلجوقیان 
 فرستادند؛ با آذربایجان نیز همان را کردند.  هایی از آنان همراه میفرستادند، دستهمی
هایی که از پشت سر سلجوقیان از ترکستان آمدند و به همه جا پراکنده شدند. و گذشته از ایل   

دیگر  از  سزاوارتر  چهارپاداری  زندگی  برای  و  دارد  فراوان  چراگاه  و  چمن  آذربایجان  چون 
تر گردیدند ]اینان که مفتون مراتع  تر و فراوانهای ترک در اینجا فزونگمان ایلجاهاست. بی

یی برای خود برگزیده بنشستند[ و تا  سرسبز کوهستانی آن سامان شده بودند، هر دسته گوشه
   (۲) بود."آمدن مغولان به ایران فرمانروایی از ترکان و رشتۀ کارها در دست ایشان می

 
 - 3۲۶آذری یا زبان باستان آذربایجان، احمد کسروی ، صفحات  -کاروند کسروی به کوشش یحیی ذکاء  ۱

3۲7  
  33۰ - 3۲9کاروند کسروی، صفحات   آذری یا زبان باستان آذربایجان ،احمد کسروی، ۲



ایرانیان در                                                                                                                                 ۲8۰

کاپوی آزادی و استقلال  ت

   

به نوشتۀ اُرانسکی، "در زمان سلجوقیان )قرن یازدهم و دوازدهم میلادی( قبایل ترکی زبان در      
های  نواحی شمال غربی فلات ایران و آذربایجان نیز پدید آمدند. و جریان برخورد و اختلاط زبان

های آذربایجان جنوبی آغاز گشت. شمار ساکنان ترکی زبان آذربایجان به تدریج ترکی با لهجه
افزوده شد. این افزایش تا حدّی به سبب ورود قبایل ترکی زبان )که بخصوص در عهد مغول  
شدید بود( و قسمتی به سبب انتقال مردم بومی به زبان ترکی وقوع یافت. قسمت اخیر دو زبانی  

های بعد بالکّل ترکی زبان گشت ]آذربایجانی[. خش مهمی از آن در قرنشد ]ترکی و آذری[ و ب
فرا گرفته، در عین حال لهجهو   اینکه سخن ترکی را پذیرفته و  با  نیز  ایرانی  اقلیتی  های قدیم 

   (۱)ها[."ها و تالشاند ]تاتخویش را حفظ کرده
می    "عقباُرانسکی  زباننویسد:  روستا نشینی  در  ترکی  السنۀ  مقابل  در  ایرانی  بسیار  های  ها 

گشتند و این   ها متمکّنتر از شهرها بوده است. زیرا قبایل ترکی زبان نخست در دهکدهسریع
جریان در شهرها کندتر بود و در نتیجه مراکز شهری و نقاط بزرگ مسکونی غالباً به صورت  

به تقریب همۀ مردم   - در نقاط روستایی    - های پارسی زبان در آمدند که در پیرامون آنها  جزیره
     (۲)کنند ..."به زبان ازبکی ]ترکی[ تکلم می

زبان    بر خورد  در جریان  پنداشت که  نباید  زبان"معهذا  ترکی  باالسنۀ  ایرانی  ایرانی  های  های 
همیشه عقب نشسته و ترکی جای آنها را گرفته است. نتایج برخورد و اختلاط مربوط به شرایط  

 -های ایرانی بود  و اوضاع و احوال تاریخی بوده است؛ و هر بار که شرایط مزبور به سود زبان
اند  های ایرانی متکلّم گشتههای ترکی در مقابل آنها عقب نشسته و مردم ترکی زبان به زبانزبان

... از جمله در افغانستان قبایل نیمه صحرانشین چاراویماغ که در بخش شمال غربی افغانستان 
 گفتند اکنون بهمغولی سخن می-باشند و بخش مهمی از ایشان بیشتر به زبان ترکیساکن می

کنند. وضع قزلباشان هرات و کابل که در گذشته ترکی زبان بوده زبان فارسی )تاجیکی( تکلّم می
شده خویش کوچانده  مسکونی  نقاط  به  ایران  شمال  از  ]میلادی[  هیجدهم  قرن  در  و  و  اند، 

 -یعنی افراد ایل هزاره    -همچنین اخلاف فاتحان مغول که افغانستان را مسخر ساخته بودند  

 
  ۱۲۴ - ۰۲۴ایرانی، ای. م.اُرانسکی، ترجمۀ کریم کشاورز، صفحات  اللغۀفقهمقدمۀ  ۱
  جاهمان ۲



کاپوی آزادی و   ایرانیان در ت

 281                                                                                                                               استقلال

که در ناحیۀ کوهستانی هزاره جات )بین کابل و هرات( سکونت دارند، چنین است. آنان نیز  
    (۱)اند."فارسی زبان )تاجیکی زبان( شده

"با این همه در زمان سلجوقیان زبان آذربایجان همان زبان آذری بوده و ترکی جز زبان ترکان    
زبان رسمی دربار سلجوقی نیز پارسی بوده و حکومت تابع آنان   (۲) شد."تازه رسیده شمرده نمی

 های اتابکان هم وسیلۀ نشر این زبان در قلمرو حکومت خود شدند.یا حکومت
آنچه دربارۀ خلفای عبّاسی در این دوره باید گفت اینکه وضعیّت آنها در آغاز روی کار آمدن     

سلجوقیان سخت وخیم بود. خلافت عبّاسی را القائم بامرالله داشت، لکن اختیار همۀ کارهای  
او به دست یکی از غلامان ترک، که ریاست لشکریان ترک او را داشت، به نام بَساسیری، بود.  

ز سوی دیگر مصر و اکثر نقاط آفریقای شمالی و سوریه را نیز خلفای فاطمی یا اسماعیلی، ا
)المستنصرباالله   داشتند  دست  در  رقیب،  خلفای  به  /  ۴87-۴۲7معروف  -۱۰3۵هـ. 

م.(. بعلاوه پیشرفت سریع فاطمیان به جانب بغداد و تبلیغات شدید آنان در ایران و حتی  ۱۰9۴
کرد و مقدّمات سقوط عبّاسی را فراهم به روز بر اهل سنّت دشوارتر میدر بغداد، وضع را روز  

 نمود.  می
انداخت و هجری وارد بغداد شد، آخرین دژ آل بویه را بر  ۴۴7در چنین شرایطی طغرل در      

خلیفه را وادار کرد که به او لقب سلطان بدهد و به نام وی خطبه بخواند، خلیفه نیز با خواهر 
افتادن پادشاهی دیلمی در    -برادر زادۀ طغرل    -الپ ارسلان   ازدواج کرد و بدین ترتیب بر 

ب نهان  بازگشت طغرل، بساسیری در  از  استحکام بخشید. پس  را  ا  بغداد موقع خلیفۀ عبّاسی 
ساخته و علیه خلیفه القائم بامرالله سر به طغیان برداشت. خلیفه   (3) خلیفۀ اسماعیلی فاطمی

چون نتوانست مقاومت کند، دارالخلافه را ترک کرد و بساسیری در بغداد به نام المستنصرباالله 
گاهی از این حادثه به بغداد   خطبه خواند و نام خلیفۀ عبّاسی را از خطبه انداخت. طغرل پس از آ

دستگیر و مقتول ساخت و دیگر باره القائم بامرالله را به خلافت نشاند  بازگشت، بساسیری را  
هجری( و خلافت عبّاسیان را از سقوط قطعی نجات داد. از آن پس سعی در جلوگیری    ۴۵۱)

 
 ۲۴۲ - ۱۴۲، صفحات همان ۱
 33۰آذری یا زبان باستان آذربایجان ، کاروند کسروی، صفحۀ  ۲
 هجری در افریقای شمالی و مصر سلطنت کردند.   ۵۶7تا  ۲97سلسله شیعی اسماعیلی که از =  فاطمیان 3



ایرانیان در                                                                                                                                 ۲8۲

کاپوی آزادی و استقلال  ت

   

از نشر دعوت فاطمی و اهتمام در تعقیب اسماعیله برای سلجوقیان ایران یک تکلیف و یک  
 تعهّد شد و تا پایان عصر آنها ادامه یافت.

 نویسد:پول، میدر این باره یکی ازشرقشناسان، نامش استانلی لین    
می    انقراض  به  را  اسلامی  امپراتوریِ  دودستگی،  و  داروی  اختلاف  هنگام  این  "در  کشانید، 

سخت و موثری لازم شد و آن هجوم و حملۀ ترکان بود. این چادرنشینان خشن و بیابانگردان 
اعتنائی مدنیّت به دیانت و از مفاسد آن در امان و بر گستاخ که از زندگانی شهری دور، و از بی

کنار مانده بودند با شور و حرارت سرشار و حالات روحی عجیب و ناهنجار خود اسلام آوردند  
جان آن یی در کالبد نیمهو برای نجات و رهایی دولتی محتضر به کمک رسیدند و روان تازه

النهرین و سوریه و آسیای صغیر دولت دمیدند. مهاجمین ترک مانند مور و ملخ به ایران و بین
آورد اماراتی وجود  هجوم  یا  هر جا سلطنت  پرداختند و  به نهب و غارت و ویرانی بلاد  و  ند 

داشت نابود کردند ... و آسیای اسلامی را از مرز غرب افغانستان تا دریای مدیترانه تحت لوای  
     (۱)یک پادشاه متحد ساختند."

گوید: "عجبا! الزمان فروزانفر، ادیب و محقق ایرانی، با اشاره به نوشته فوق میشادروان بدیع   
    (۲)یی در کالبد کشوری دمید؟"توان روان تازهبا نهب و غارت و ویرانی بلاد چگونه می

در خراسان پا گرفت قلمرو جانشینان او از   که حکومت طغرلبدین ترتیب، نیم قرنی بعد از آن    
ایرانی  گرفت و بدینگونه یک سُلالۀ غیر جیحون تا فرات و از فارس تا شام و آناطولی را در بر 

گذشت حدود ایران را که به دست وی افتاده بود  بعد از چهار قرن که از سقوط ساسانیان می
ایرانی و میراث سیاسی ساسانی را در   تقریبا به وسعت عهد ساسانی رسانید و حتی فرهنگ 

 سراسر آن نشر داد.  
های راهزن و بیابانگرد بعد از غلبه بر مسعود و برقراری سلطنت سلجوقی بخشی  "این چوپان   

ها  ها و رباطها، امنیت راهها، ساختن پلاز غنایم  و رهزنی و غارت رعایا را صرف تعمیر جاده
وفق آیین حکومت غارت شوند   باید برکه بدون آنها نظارت بر احوال رعایایی که میکردند از آن

 
 ۲۴3، ۱۴3، ادوارد براون، صفحات ۲تاریخ ادبی ایران، جلد  ۱
 38۵همان، حواشی، صفحۀ  ۲



کاپوی آزادی و   ایرانیان در ت

 283                                                                                                                               استقلال

این مقصود ضرورت   تأمین  برای  هم  دیوان  و دستگاه  دربار حکومت  تشریفات  نبود.  ممکن 
 داشت". 

از       سلجوقیان  سلسلۀ  این ۵9۰تا    ۴۲9حکومت  پادشاهان  مشهورترین  یافت.  ادامه  هـ.ق 
روم،  قیصر  با  در جنگ  طغرل، که  برادر  پسر  ارسلان،  آلب  از  عبارتند  طغرل  از  پس  سلسله 
رومانوس، در مَلازگِرد ]شهر قدیمی، در ارمنستان نزدیک نخجوان[ بر وی چیره شد و او را  

امّا او را عفو کرده متعهد به پرداخت غرامت و آزاد ساختن اسرای ایرانی  اسیر خود گردانید.  
نمود. با این فتح سلجوقیان بر آسیای صغیر تسلط یافتند و اساس امپراتوری عثمانی را در آنجا  

 بنا نهادند. 
هـ./ ۴8۵ - ۴۶۵الدین ملکشاه ، که بیشتر از همۀ پادشاهان این سلسله شهرت دارد، )جلال     

الملک، وزیر کاردان ایرانی خود، زمام امور را م.( تحت حمایت خواجه نظام۱۰9۲  -  ۱۰7۲
در دست گرفت. دوران حکومت ملکشاه اوج قدرت آل سلجوق است. مرزهای سلجوقیان از  
مغرب به دریای مدیترانه و از مشرق به کاشغر و دریای خوارزم و از شمال به جبال قفقاز و از 

گونه پیوند اقتصادی و فرهنگی وجود نداشت جنوب به خلیج فارس رسید. امّا بین این اقوام هیچ
 و بهمین علت این وحدت ظاهری چندان نپایید. 

نظام    خواجه  به  ملقب  طوسی  حسن  سیاستمداری  ابوعلی  و  مدیری کاردان  مقام  در  الملک 
در عین حال   ارسلان و ملکشاه و  آلپ  الهام بخش سیاست خارجی  و  تیزبین، رهبر عقیدتی 
برای   او  سازمانی که  بود.  سلجوقیان  دولت  مالی  و  و کشوری  اداری  دستگاه  دهندۀ  سازمان 

بیابانگرد بیرون آورد    حکومت سلجوقی ترتیب داد سلطنت آنان را از حال سلطۀ یک قوم وحشی 
و تشکیلاتی منظّم بدان بخشید. وی مذهب سنّی داشت و نسبت به شیعیان و اسماعیلیان خشن 

 و سختگیر بود.  
های بزرگ بودند و الملک و فرزندان و بستگانش جملگی از فئودال گرچه شخص خواجه نظام  

اند داشته باشند، با این حال، وی تلاش کرد که در  توانستهعلاقۀ زیادی به نجات کشاورزان نمی
هایی بردارد. ولی تلاش او در راه بهبود وضع  راه ترقی وضع اجتماعی و اقتصادی کشور قدم

 طبقۀ وسیع کشاورزان مفید نیفتاد. 
به تأسیس رصدخانهخواجه نظام     یی همت گماشت )در نیشابور یا در ری( و حکیم  الملک 

شد و تاریخ علمِ عالَم، که در ریاضی و نجوم سرآمد عصر محسوب می  -عمر خیام نیشابوری را  



ایرانیان در                                                                                                                                 ۲84

کاپوی آزادی و استقلال  ت

   

دانان معروف را در  و بعضی دیگر از منجّمان و ریاضی  -این دوره را عصر عمرخیّام خوانده  
لدین ملکشاه است، به  آنجا گرد آورد. تقویم جلالی )تقویم هجری شمسی( که منسوب به جلال 

الملک دانشگاهی در بغداد تأسیس کرد که به مدرسۀ دست این دانشمندان ایجاد شد. خواجه نظام
 پرداخت. الاسلام غزّالی به تدریس مینظامیه معروف است. دراین مدرسۀ عالی حجت

ها  در دورۀ حکومت ملکشاه سلجوقی فرقه اسماعیلیۀ نزاری )شیعۀ هفت امامی(، که از سال     
تبلیغ و تعلیم به شیوۀ مسالمت ایران بودند، به رهبری داهیانۀ  قبل داعیان آن مشغول  آمیز در 

ایران تشکیل داد و مرکز فعالیّت مذهبی سیاسی خود را قلعۀ  -حسن صبّاح دولتی مقتدر در 
 الموت قرار داد.

این دولت، که در حقیقت دولتی بود در داخل دولت سلجوقیان، رقیبی جدیّ برای امپراتوری     
 آمد.به شمار می - که شدیداً بر مذهب سنّت متّکی بود  - سلجوقی 

های تحت سلطۀ اسماعیلیان پراکنده بود و بیش از شصت قلعۀ بزرگ را در گوشه و سرزمین   
 کنار ایران در بر میگرفت )به قولی صد قلعه(.

نهضت سایر  مثل  نیز،  ایران  اسماعیلیانِ  سرچشمه  نهضت  مردم  نارضایی  از  دوران،  آن  های 
گشت؛ چرا های اجتماعی داشت که به اجبار در لفّافۀ اختلاف مذهبی ظاهر میگرفت و ریشه می

که مدافع    -  که مردم در آن زمان مخالفت خویش را با دستگاه دولت و مذهب رسمی سنّی
 توانستند ابراز دارند.جز با سلاح دین نمی -منافع آن دستگاه بود 

ساده     بسیار  زندگانی  الموت  پیشوایان  مردم نخستین  میان  در  جهت  همین  به  و  داشتند  ای 
سال، یکی    ۱7۰تهیدست و پیروان خود گرامی بودند. هشت پیشوای اوّل فرقه اسماعیلیه ، که  

پس از دیگری، جنبش اسماعیلیه را از قلعۀ الموت رهبری کردند، در تاریخ ایران به خداوندان 
ح بود. دژهای اسماعیلیان بارها  الموت مشهورند.  نخستین کس از خداوندان الموت حسن صبّا 

آنکه توفیقی بدست آید. توسط پادشاهان سلجوقی و جانشینانشان مورد هجوم قرار گرفت، بی
 )به فصل شیعه و شیعیگری مراجعه شود.(   

نظام    خواجه  صلاحدید  به  که ملکشاه  فرستاد  اسماعیلیان  سرکوب  برای  لشکریانی  الملک 
شکست خوردند. و در این هنگام بود که اسماعیلیان از تکنیک جنگی قتل دشمنان بر جسته  

نظام خواجه  و  استفاده کردند  نفر خود  یک  دست  به  اسماعیلیان،  الملک، دشمن سر سخت 
اسماعیلی، نامش ابو طاهر ارانی، به ضرب خنجر از پای در آمد. سه هفته بعد از او، ملکشاه در  



کاپوی آزادی و   ایرانیان در ت

 285                                                                                                                               استقلال

اند او را مسموم کردند و ظاهراً این کار بدست غلامان نظامیه و طرفداران سالگی مُرد. نوشته  37
می سهیم  خود  آقای  مرگ  در  را  سلطان  )خواجه که  است.  یافته  انجام  /  ۴8۵دانستند،  هـ. 

 م.( ۱۰9۲
الملک و ملکشاه، مملکت سلجوقیان در هم ریخت و جنگ خانگی بخاطر با مرگ خواجه نظام    

حکومت، میان اعضای خاندان سلطنتی در گرفت. این جنگ بیش از بیست سال طول کشید. 
سنجر   - پسران ملکشاه    -پس از مرگ دو مدّعی اصلی تاج و تخت، یعنی محمود و بَرکیارُق  

ند با یکدیگر کنار آمده کشور را میان خود تقسیم و محمد دو فرزند دیگر وی که زنده مانده بود 
 کردند. حکومت نواحی شرقی نصیب سنجر و غرب ایران و عراق سهم محمد گشت.

، بکلی از آئین مملکتداری بیگانه بود. در عهد وی  (۱)سنجر، که سواد خواندن و نوشتن نداشت  
"بازار ظلم و ستمگری رواجی تمام یافت. از طبقات محروم، مخصوصاً کشاورزان، به اسامی  

بها، گرفتند. غیر از بهرۀ مالکانه، به اسامی گوناگون از قبیل نعلگوناگون مالیات و عوارض می
 دوشیدند".ال اینها، مردم را میث بها و امو شراب (۲)مالیات سرانه، خراج سفر یا نزوله

زمان که کوچکترین انحراف را رفض ]خروج از دین[ و کمترین تجلّی فکر آزاد    "روحانیان سنّیِ  
الحاد و غیره می و  بد دینی  و  این تخطیرا کفر  به  آئین اسلام خرده خواندند،  به  آشکار  هایِ 

    (3) گرفتند."نمی
در زمان حکومت سنجر ترکان قراختائی به ماوراءالنهر تاختند و چون سنجر به مقابله با آنها      

رفت، شکست سختی خورد و زن و کسانش به اسارت افتادند. پس از شکست سنجر از قوم 
 قراختائی، خوارزمشاه اَتسِز به مَرو و نیشابور حمله کرد و خویشتن را مستقل اعلام نمود. 

خوارزم ولایتی است واقع در قسمت سفلای جیحون )آمو دریا( که از ایام بسیار قدیم اهمیت     
فراوان در تمدّن آسیای مرکزی داشته است. این ولایت از عهد سلطان محمود غزنوی همواره 
از ایالات غزنویان و سپس سلجوقیان بود و استقلالی نداشت. با این حال والیان آن سرزمین را 

 
طرار زینی، وزیر خلیفه المستر شد، به بغداد فرستاده  بن الدین علیکه از سوی سلطان سنجر به شرفای  در نامه ۱

 معلوم است که ما خواندن و نبشتن ندانیم".  " شده آمده است: 
گرفتند بعنوان خرج خوراک بوقت فرود میبمعنی پولی است که عمال و سرهنگان حکومت از اهل دیه =  نزوله ۲

فرهنگ   -الصدور سِتَد". به نقل از راحةبِ ... بهافلان ظالم چندین دستارچه و نزوله و شراب"  آمدن در دیه: 
 فارسی دکتر محمد معین  

 ۲۶8مرتضی راوندی، صفحۀ  ، ۲تاریخ اجتماعی ایران  3



ایرانیان در                                                                                                                                 ۲86

کاپوی آزادی و استقلال  ت

   

نامیدند. ملکشاه سلجوقی، یکی از غلامان خود به نام انوشتکین به رسم قدیم، خوارزمشاه می
 غَرجه را به حکومت خوارزم گماشت. وی سر سلسلۀ خوارزمشاهیان است. 

الدین محمد جانشین او گردید و پس از او اَتسِز به حکومت پس از درگذشت او پسرش، قطب    
هجری تا مَرو پیش رفت و قتل   ۵3۶که گفتیم با استفاده از ضعف سنجر در سال  رسید. چنان

و غارت بسیار کرده اعلام استقلال نمود. سنجر به زحمت اتسز را متقاعد ساخت که مجدداً  
حکومت عالیۀ سلطان سلجوقی را بپذیرد. ولی در واقع امر خوارزم نیز از دست سلجوقیان به  

 در رفت.
از سوی دیگر با تسلط قراختائیان به ماوراءالنهر، ترکان غُز از آنجا مهاجرت کرده در حوالی     

ای  بلخ سکونت گزیدند. تلاش سنجر برای بیرون کردن ترکان غُز از بلخ  و حوالی آن به نتیجه
 نرسید و سنجر در جنگ با غُزان شکست سختی خورد و خود اسیر شد.  

"ترکان مانند مور و ملخ به خراسان ریختند و شهرهای آباد آن ایالت را ویران ساختند، و مَرو    
و بلخ و طوس و نیشابور و هرات را پایمال سمّ ستوران خود کردند و هزاران کس را کشتند که 

 (۱) رفتند."ای از علما و زهّاد و بزرگان به شمار میاز میان ایشان عده
چنان آتشی در سراسر ایران افروختند که اکنون نیز    "فتنۀ غُز آغاز افول سلجوقیان بود و غُزان   

 خاطرات تلخ آن از اذهان عامۀ مردم پاک نشده است. ( ۲) بعد از گذشت هشت قرن ..."
خوارزمشاه اتسز، بلادرنگ از این وقایع استفاده کرده بار دیگر اعلام استقلال نمود. سنجر     

پس از فرار از اسارت به زودی درگذشت و بعد از فوت او دوران سلالۀ سلجوقیان در خراسان 
 م.(. ۱۱۵7 -هـ.۵۵۲های فئودلی آغاز گردید )پایان یافت و جنگ

افغانستان و دیگر امیران فئودال  (3)   تقریباً سی سال میان سران غزُ و خوارزمشاهیان و غوریانِ    
 خراسان مبارزه جریان داشت و سرانجام با پیروزی خوارزمشاه تَکشَ پایان یافت.   بر سر تصرّف

را      بیابانگردی خود  و  ایجاد دولت خویش همچنان خوی غارتگری  بهنگام  ترکان سلجوقی 
شناختند  همراه داشتند و حتی سرکردگان بزرگ آنها، مثل فاتحان مداین، کافور را از نمک باز نمی

 
  ۱9۲تاریخ ایران زمین، مشکور، صفحۀ  ۱
   ۴۴۱3، تهران ۱۰کریم کشاورز، صفحۀ  -حسن صباح  ۲
باشد. غوریان که پس از  میسرزمین کوهستانی تاریخی در افغانستان کنونی که مسکن طایفۀ هزاره =  غور  3

 اند.  غزنویان به قدرت رسیدند از این ولایت نام گرفته



کاپوی آزادی و   ایرانیان در ت

 287                                                                                                                               استقلال

و از اینرو هر چند حکومت آنها از لحاظ نظامی بر عناصر ترک و ترکمان تکیه داشت از لحاظ  
اداری و سیاسی به همان اندازۀ دولت غزنوی جنبۀ ایرانی داشت و هم مثل آن سُلاله وارث آیین 
و رسوم سامانیان بود. سلجوقیان در دوران قدرت، حکومت سیاسی و مذهبی را با هم داشتند. 

شود. الب ارسلان "سلطان سایۀ خداست" از این دوره روی بعضی از ابنیه و آثار دیده میشعار  
سواد بودند و جانشینان آنان سلطان سنجر نیز فرق زیادی با آنان نداشت. از و ملکشاه بکلی بی

اینرو برای حُسن جریان کارها، خود تنها به امور نظامی و لشکری پرداختند و اداره امور سیاسی  
فرمانروایی    و دوران  نتیجه  در  کردند.  واگذار  ایرانی  و کارشناسان  وزرا  به  را  مملکت  اداری 

های اداری و عصر ترقی و توسعۀ صنایع و معارف شد. در  گیری سنّتسلجوقیان دوران شکل
 قابل انکاری داشت.الملک و علاقۀ ملکشاه تاثیر غیراین توفیق، مساعی خواجه نظام

بر وفق فرهنگ ایرانی تربیت   هر چند سلجوقیان از همان آغازِ کار، با وجود خاستگاه ترکمانی،     
هایی از خشونتِ طبع ناشی از معیشت بیابانی ظاهر باز در احوال و اطوار آنها غالباً نشانه  ،شدند

از می بودند. قسمتی عمده  یا عیّاش  از حدّ طماع، سفّاک  آنها بیش  پادشاهان  از  شد. بعضی 
شد، محمدبن ملکشاه جنگباره، مغرور و ماجراجو بود،  اوقات ملکشاه در کار شکار صرف می

و سنجر شرابخوار، هوسناک و غلامباره بود و در عین حال بیش از حدّ غرور و قساوت داشت. 
طغرل  تمرینبن  اوقات  و  زورآزمایی  شرابخواری،  در  بیشتر  بیفایده  ارسلان  جنگی  های 

شد و به انحطاط  است که با این اوصاف، تا چه حدّ کار ملک دچار اختلال میگذشت. پیدمی
افتاد. ایران در دورۀ فرمانروایی آنها در واقع تحت ادارۀ یک حکومت مستبدّ نظامی  تدریجی می

های سوء  کرد و مخصوصاً وقتی تحت تاثیر تلقینبود. پادشاه به ندرت احساس مسؤولیت می
شد، به ندرت ممکن بود خود را به هیچ قید اخلاقی  ترک و ترکمان خویش واقع می  سرکردگان

بند شمرد. قسمت عمدۀ قلمرو سلطان نیز بر سبیل اقطاع به همین سرکردگان ترک  یا دینی پای
و ترکمان که امرای لشکر وی بودند، واگذار بود. کثرت تعداد ترکان لشکری و سرایی هم درین 

شد. رواج  ایّام خیلی بیش از عهد غزنویان موجب بروز اغتشاش و مایۀ رواج فساد درکارها می
جنسفوق هم  نتیجۀ العادۀ  یک  مخصوصاً  نیز  آنست  مؤیّد  و  معّرف  عصر  ادبیات  گرایی که 
قابل اجتناب حضور و وفور این غلامان خوبروی ترک بود که غیر از پادشاهان و امراء، اکثر غیر

نان و اهل علم هم غالباً تعداد زیادی از آنها را در خانه داشتند. هر  محتشمانِ عصر حتی بازرگا
 کردند.هم از آنها دریافت می تمتعّ گونه خدمت و هر گونه 



ایرانیان در                                                                                                                                 ۲88

کاپوی آزادی و استقلال  ت

   

آنچه       داشت،  عهده  بر  را  اسلام  عالم  اسمی  رهبری  با خلیفه که  رابطۀ سلجوقیان  مورد  در 
توان گفت اینکه پادشاهان سلجوقی تا وقتی محتاج به تأیید خلیفه بودند، نسبت به وی اظهار می

که طغرل هنگامی که به فرمان خلیفه خلعت سلطنت کردند. چنانفروتنی و حتی خاکساری می
خواست زمین ادب ببوسد لیکن تاج مانع  بر او پوشاندند و تاج خسروی بر سر او نهادند، می

زمین بوسی بود. پس، از خلیفه خواست که اجازۀ دست بوس دهد. طغرل دست خلیفه بوسید  
 و بر چشم نهاد.   

یی که در آنجا به دست جنگجویان عیسوی  الب ارسلان نیز پس از نجات دادن خلیفه از قلعه   
محبوس شده بود، اجازۀ مراجعت خواست و چون رخصت یافت در وقت وداع پیاده شد و سمّ 

 مَرکَب خلیفه را بوسید.
ارسلان     الب  و  طغرل  و  غزنوی،  مسعود  و  محمود  چون  سلاطینی  حمایت  اساسی  علت 

سلجوقی و دیگران از خلفای عبّاسی، این بود که این شهریاران، ترک و اجنبی بودند و در میان 
مردم ایران حامی و پشتیبانی نداشتند. رفتار آنان با مردم مقرون به عدل و انصاف نبود و در 

کردند. در چنین شرایط و احوالی  نهایت سختگیری میو بیگاری و جز اینها بی  گرفتن مالیات 
از شمشیر و سلاح دین،   -آنان نقطۀ اتکائی جز "بغداد" نداشتند و ناگزیر بودند از دو سلاح  

 برای تثبیت قدرت و فرمانروایی جابرانه خود استفاده نمایند. -یعنی نیروی معنوی خلیفه 
بی    و حمایت خلیفه  تأیید  از  وقتی  میامّا  همسری  دعوی  وی  با  بودند  احیاناً  نیاز  و  کردند 

دادند. خلیفۀ عبّاسی در دوران قدرت آنها هر چند  وار نشان میآمیز و بیگانههای خشونتبرخورد
مثل دوران آل بویه مورد تحقیر و اهانت دایم نبود، با آنگونه تعظیم و تکریم ظاهری هم که از 

شد مواجه نبود. در اکثر مدّت این دوران، خلیفۀ جانب سامانیان و غزنویان در حق وی اظهار می
بغداد مثل "فرمانروای واتیکان" قدرتش محدود به قلمرو کوچک خویش و نظارت بر امور شرعی 

لقی  رعایت و قابل قبول ت هبود. حتی اتابکان و خوارزمشاهیان هم آنها را فقط در همین محدود
کردند، و رسمی که از روزگار دیالمۀ بویی ]آل بویه[ در بغداد گذاشته شده بود، یعنی تعیین می

 کرد. اقِطاع برای خلیفه، در این دوره هم همچنان معمول بود و سلطان مقدار آن را تعیین می
را      وی  ولادتش  از  بعد  و  بود  مادر  در شکم  ماه  او شش  باالله جانشین  القائم  مرگ  از  بعد 

لقب دادند، بعد از او مُستظهر و بعد از مرگ مُستظهر، مُستَرشدِ خلافت یافت.   المقتدی بامرالله
توانستند کار عبّاسیان را یکسره  کردند میهـ.( اگر سلاطین سلجوقی اراده می۵۱۲تا این هنگام )



کاپوی آزادی و   ایرانیان در ت

 289                                                                                                                               استقلال

کنند. لیکن اعتقادی که غالب سلاطین اوّلیۀ سلجوقی به خلفا داشتند و اختلافات سختی که 
بعد از وفات ملکشاه بین آنان افتاده بود، باعث شد که مسند خلافت از گزند حوادث در امان 

الناصرلدین تا  نداشت  قدرتی  خلافت  دستگاه  ولی  )بماند.  دوره   ۶۲۲  -  ۵7۵اللّه  هجری( 
طولانی خلافت خود را آغاز کرد، و اوست که با تدبیر و توطئه و تفتین میان امرا و سلاطینی که 

می حکومت  ایران  برای در  اوست که  هم  و  بخشید.  فزونی  بسیار  را  خلافت  قدرت  کردند، 
نخست کوچلوک خوارزمشاه،  محمد  سلطان  قدرت  نایمانانداختن  پادشاه  سپس    (۱) خان  و 

چنگیز را دعوت به حمله بر ماوراءالنهر کرد و مسلمانان را در چنگ ترک و تاتار انداخت تا  
خود چند روزی بیشتر بر مسند خلافت تکیه کند. در حقیقت با انقراض سلجوقیان، خلافت 

 عبّاسی دوباره قدرت یافت و به صورت یک دولت زندگی از سر گرفت. 
ای را به نام "اقطاع" به بزرگترین های مفتوحهگفتیم که سلجوقیان از آغاز زمامداری، سرزمین   

کردند. ضمناً  نمایندگان اعیان چادرنشین ترک، که قدرت نظامی و جنگی داشتند، واگذار می
ای از کشور را به  گرفتند و هر بار که سلطان ناحیهشاهزادگان خردسال سلجوقی نیز اقطاع می
کرد، یکی از سرداران خود را که سابقۀ غلامی داشته عنوان تیول به یکی از شاهزادگان واگذار می

گماشت و اش را نسبت به ولینعمت خویش به ثبوت رسانیده بود به خدمت او میو وفاداری
کرد. این شخص را اتابک )مرکب از دو کلمه ترکی: آتا = وی را مربّی و یا للۀ آن شاهزاده می

خواندند. اینان معمولاً پس از استقرار در حوزۀ فرمانروایی خود، در و بیگ = آقا، بزرگ( میپ
میحتی سعی  امرای  الامکان  شمار  در  نیز  خوارزمشاهیان  حکومت کنند.  استقلال  با  کردند 

 ممتازی بودند که در سرزمین متمدّن و باستانی خوارزم به قدرت رسیدند.  
پس از وفات ملکشاه و مخصوصاً با ظهور اختلاف بین شاهزادگان و مدعیان سلطنت، همین     

اتابک، شاهزادگانِ غالباً خردسالِ سلجوقی را در تحت حمایت خویش   سرداران که با عنوان 
گرفته بودند، قدرت و نفوذ بیشتری کسب کرده به نام شاهزادۀ تحت حمایت خویش و یا بدون 

 قل در قلمرو خود فرمانروایی کردند و امارت مستقل یافتند. آن و بکلی مست

 
نام یکی از قبایل ترک ماوراءالنهر و کوچلوک خان نام پادشاه آن قوم است که معاصر سلسۀ خوارزمشاهیان بوده   ۱

 است. 



ایرانیان در                                                                                                                                 ۲9۰

کاپوی آزادی و استقلال  ت

   

غلامی در دربار    بود؛ ایلدگُز    اتابک آذربایجاندر درجۀ اوّل  ترین اتابکان در ایران،  معروفاز     
که سلسلۀ سُلغُریان را تأسیس    سُلغُر در فارسسپس  مان ترک قبچاقی و  از غلا  سلطان مسعود

 کرد. 
بطور کلی اتابکان آذربایجان، فارس، لرستان، یزد و جز آن از نظر کشورگشایی و قدرت نفوذ      

سیاسی، نام و نشان و اهمیت و اعتبار چندانی ندارند. ارزش و مقام آنان بیشتر از این جهت 
 است که جمعی از دانشمندان و اهل علم را در پناه حمایت خود گرفته و از تشویق و احترام آنان

سعد به مناسبت سیاست و تدبیری  بن  داری نکردند. در میان اتابکان فارس، اتابک ابوبکرخود
که در حفظ فارس از حملۀ مغول به خرج داد، مقامی ارجمند دارد. این مرد زیرک و موقع شناس  

های مغول، برادرزادۀ خود را به دربار اوگتای  ریزیها و خونبرای نجات خطۀ فارس از خرابی
ستاد و با تقدیم هدایا و التزام به پرداخت خراج، گردن به فرمان مغول نهاد و با این روش  فر

اهل علم و  ترتیب  این  به  امان داشت.  از دستبرد لشکریان مغول در  را  عاقلانه منطقۀ فارس 
و در جستجوی گوشه برانداز مغول گریخته  از جلو سیل خانمان  راحت کسانی که  و  امن  یی 

بودند، در حوزۀ فرمانروایی اتابکان گرد آمدند؛ که در آن میان استاد سخن سعدی شیرازی در 
 زنگی مسکن گزید.       بن منطقۀ قدرت اتابک ابوبکر سعد

از میان امیران نیز خوارزمشاهیان ممتاز گردیدند. آنان  
سراسر   سپس  و  خراسان  سیاسی  زندگی  در  نخست 
ایران وظیفۀ رهبری را ایفا نمودند. خوارزمیان هم در  
دورۀ تسلط خود بر عراق ]عجم[ و همچنین در مدّتی که با سلاجقۀ عراق در زد و خورد بودند،  

های وحشیانه کردند ... سربازان خوارزم، که بیشتر از قبایل بر مردم خراسان و عراق بیدادگری
کردند، و دیوارها را در جستجوی  ها را تفتیش میآمدند ... خانهخونخوار زردپوست فراهم می

نمودند، زر و سیم و گوهر و حتی اثاث  های مردم بدبخت را ویران میشکافتند، آشیانگنج می
بینیم که با نهایت تعجب میبردند، و از همۀ اینها بدتر آنت میالبیت و اغنام و احشام را به غار

   (۱) برند! "در بعضی از بلاد زنان و فرزندان مردم ستمدیدۀ عراق را هم به اسارت می

 
   ۱۰7صفا، صفحۀ اللّه ذبیح، دکتر ۲تاریخ ادبیات در ایران، جلد  ۱

 خوارزمشاهیان  



کاپوی آزادی و   ایرانیان در ت

 291                                                                                                                               استقلال

برده و پیش از که "غلامان ترک نژادی که در دستگاه سلاجقه و اتابکان به سر میشگفت آن   
بی مردم  وقایع  میاین  قرار  آزار  و  تعرضّ  مورد  مختلف  عناوین  به  را  چون دادهسامان  اند، 

خوارزمیان را مستولی دیدند با آنان در غارت و یغما همداستان شدند". این "قراغلامان عراق 
یک سواره و دو سواره با خوارزمیان ایستادند و راه ظلم و خرابی کردن بدیشان نمودند و هر جا  

شد تا پیش او گاو راندند و روستایی گلیم در دوش از پس میکه دیهی مانده بود چهارپاش می
 (۱) خورد!"کردند و روستایی جگر میکشتند و کباب میمی
، خیانت ائمّه دین و عمّال شرع مبین بود که تر از کار این قراغلامان آشناکش"بدتر و عجیب   

ها  گشاییها و گرهکرده و در کار آنان راهنمائیها میآنان نیز با خوارزمیانِ دیوسرشت یاوری
از آنک  نمودهمی ترکان بدین رسید که بیرون  "ائمّۀ بد دین و ظالمان  از دست  اند و کارعراق 

و اوقاف   (۲) کردند، امور شرعی از قضا و تدریس و تولیت و نَظَراعمال دیوانی را رعایت نمی
ین ککُجه  لدّاو در هر شهری چنین بی دیانتان را مستولی کردند". مثلاً نور  (3) هم به اقطاع کردند

کرده بود، از مردم به عناوین مختلف مال    که تعهد عدل و نصفتاز عمُّال تکش در همدان با آن
ستاند و "این همه ظلم به ارشاد قاضی زنجانی بود، آن روباه سیاهِ دین تباهِ پرگناه، ابلیس در  می

ادریس  اموال مردم اطلاع داشت، (4) صورت  و  بر املاک  به سبب قضا،  تلبیس، که  پا  ، سرتا 
داد تا عصمت از اموال و املاک می  (5) خاطر برگماشت و هر کسی را سررشته به دست عوانان

 (6) مسلمانان برخاست."
اند،  "در این دوره معمولاً کسانی بر مردم فرمانروایی و بر مال و جان مسلمانان حکومت داشته   

که هر یک چندی نزد امیر و سلطانی به غلامی گذرانده باشند و آن دیگران نیز که به همراهی  
اند، عادتاً مردمی بیابانگرد و وحشی  آوردهقبایل زردپوست بر ایران تاخته و حکومتی به دست می

اند. فرمانبرداری از این دانستهاند که جز شمشیرزدن و کشتار و غارتگری کاری دیگر نمیبوده

 
  همانجا ۱
 نَظَر= فیصله دادن دعاوی مردم.   ۲
به غارتگران ترک برای، تأمین معاش  ...در اینجا یعنی واگذار کردن امور شرعی و قضا و تولیت =  اقطاع کردن 3

   او و دریافت تعهد خدمتی از او.
 پیغمبری که نام وی دو بار در قران آمده، گویند وی نیز مانند خضر حیات جاودانه یافت. =  ادریس  4
 مأموران اجرای حکم قضا.  =  عوانان 5
 ۱۰7 ۀ صفا، صفحاللّه ذبیحتاریخ ادبیات در ایران، دکتر  6



ایرانیان در                                                                                                                                 ۲9۲

کاپوی آزادی و استقلال  ت

   

گرفته و قبیل مردم که با سوابق زشت و یا از راه چپاول، و غارت زمام حکومت را به دست می
اند، اندک اندک ارزش ملکات اخلاقی را از میان برد و مردم را به شدهبر گردن ایرانیان سوار می

"طبعاً اطاعت از چنین مردم بد سابقۀ آدمکشِ غارتگر، به جان   ( ۱)اعتنا کرد".اصول انسانیت بی
خارج  گرفت، و خراج و مالیاتی که مردم برای مصارف عیش و عشرت و مو دل صورت نمی

شد. این وضع نابهنجار که طبعاً ایجاد  رْهْ و ناخشنودی پرداخت میدادند به کُحساب آنان میبی
گذاشت که بدترین آنها  کرد، در حالت اجتماع آثار شومی میمشکلات گوناگون برای مردم می

 ( ۲)یأس و نومیدی و بدبینی در مردم بود."
که قبلاً گفته شد، بنیانگذار دولت خوارزمشاهیان، که در نتیجۀ تجزیۀ دولت سلجوقیان چنان    

به وجود  آمد، انوشتکین بود. وی "در نتیجۀ خدماتی که به نفع دولت سلجوقی انجام داد، از 
او قطب فرزند  انوشتکین، سنجر  از مرگ  به حکومت منصوب شد. پس  ملکشاه  الدین  طرف 

گزید و این شخص خود را خوارزمشاه خواند". هجری به حکومت خوارزم بر  ۴9۰محمد را در  
دانست. پس از مرگ او ولی در تمام دوران حکومت، خود را مأمور و مطیع سلطان سنجر می

 اتسز فرمانروای خوارزم گردید. در حقیقت اتسز مؤسس واقعی حکومت خوارزمشاهی است.         
الدین تکش پس از خاستند. علاءبعد از او، ایل ارسلان و سپس تَکشَ به هوای سلطنت بر    

مدتی به مخالفین خود فائق آمد و بیشتر متصرفّات سلجوقیان را ضبط کرد. او پس از غلبه بر 
آخرین سلطان سلجوقی عراق، طغرل سوّم، به پایتخت وی همدان در آمد. در آنجا شنید که 

هایی پیش وی فرستاده و در بیرون شهر الدین قصاب را با خلعتاللّه وزیر خود مؤیدالناصرلدین
گوید که تکش باید خود پیاده به پیش وزیر بیاید و خلعت خلیفه را بر تن در انتظار اوست و می

ترسید در کار او نیرنگی باشد به دستگیری او ای داشت و میکند. تکش که از وزیر خلیفه واهمه
های غربی گریخت. تکش در سال  الدین قصاب از ترس به کوهستانهر بیرون شد. مؤیداز ش
 هجری دیگر باره به عراق آمد و به همدان رفت و لشکریان خلیفه را شکست سخت داد. ۵9۲

 
 ۱۰8 ۀ صفا، صفحاللّه ذبیحتاریخ ادبیات در ایران، دکتر  ۱
 همانجا ۲



کاپوی آزادی و   ایرانیان در ت

 293                                                                                                                               استقلال

ترسید که دیگر بار تکش به عراق آید و قصد دارالخلافه کند از راه چابلوسی  ناصر چون می    
هایی برای او فرستاد و سلطنت او را در عراق ]عجم[ و خراسان و ترکستان تائید نمود  خلعت

 الدین داد. و پسر او محمد را لقب قطب
انداختن آن طایفه افتاد. امّا به مقصود  تکش در آخرعمر به قصد ویرانی قلاع اسماعیلیه و بر    

 هجری درگذشت.  ۵9۶خود نرسید و در بین نیشابور و خوارزم بسال 
او سلطنت به فرزندش سلطان محمد       از  او دولت پس  خوارزمشاه رسید. در عهد سلطنت 

خوارزمشاهیان سراسر ایران را به استثنای خوزستان که جزو قلمرو خلیفه بود در زیر لوای خود  
را  غوریان  حکومت  خود،  متصرفّات  بسط  ضمن  خوارزمشاه  محمد  سلطان  ساخت.  متحد 

 اد. شکست داده سلطۀ خویش را تا منتهای مرزهای جنوبی افغانستان گسترش د
همچنین دولت گورخانیان از طایفۀ قراختائیان را که در ماوراءالنهر شرقی حکومت داشتند به     

انداخت و این امر سبب شد که حائل و سدّی که آنها  تاتار، پادشاه نایمان برخان  کمک کوچلوک
بین ممالک اسلامی و بلاد مغول به وجود آورده بودند از میان برداشته شود. بدین ترتیب ممالک  

 خوارزمشاهی با متصرفّات چنگیزخان مغول همسایه شد.
سلطان محمد پس از گسترش دامنۀ فتوحات خود از خلیفه خواست که در بغداد به نام وی     

خطبه بخوانند. ولی خلیفه نه فقط این درخواست را نپذیرفت بلکه به تلاش خود در تحریک  
الدین حسن، از نوادگان دشمنان خوارزمشاه علیه وی افزود و در اجرای همین سیاست با جلال 

قلعه بر  اسماعیلیان  پیشوای  مقام  در  قُهستان تسلط  حسن صبّاح، که  و  رودبار  و  الموت  های 
الدین نومسلمان شده بود، داشت و به تازگی از کیش اسماعیلیه دست برداشته و ملقّب به جلال 

الدین نیز جمعی از فدائیان اسماعیلی را در اختیار خلیفه بر ضد خوارزمشاه متّحد شد. جلال 
دارد و خلیفه با استفاده از این دست ایشان دشمنان خویش را از میان بر  گذاشت تا خلیفه به

افراد والی خوارزمشاه در عراق و امیر مکّه را سر به نیست کرد. در عوض خوارزمشاه نیز به  
فتوای گروهی از علمای ماوراءالنهر به مضمون ذیل و به استناد اسنادی که به هنگام تسخیر غزنه  

نام خلیفه الناصررا از خطبه و سکّه بدست آمده و حاکی از تحریکات خلیفه علیه خوارزمشاه بود  
 بینداخت:

"هر امام که بر امثال این حرکات که ذکر رفت، اقدام نماید امامت او حق نباشد و چون سلطانی     
را که مدد اسلام نماید و روزگار بر جهاد صرف کرده باشد، قصد کند، آن سلطان را رسد که 



ایرانیان در                                                                                                                                 ۲94

کاپوی آزادی و استقلال  ت

   

امامی دیگر نسب گرداند؛ و وجه دیگر آنک خلافت را سادات حسینی   امام کند و  دفع چنین 
سید   -   (۲) و یکی از سادات حسینی تِرمذِ"  (  ۱)مستحقنّد و در خاندان آل عبّاس غصب است."

را به خلافت برداشت. "امّا اکثریت علما و روحانیون اطاعت از خلیفه    -علاء الملک ترمذی  
را بر خود فرض شمردند". در همین ایام محمد خوارزمشاه در اثر یک خشم آنی، شیخ مجدالدین 

اوان بغدادی، اهل خوارزم و از صوفیان و عارفان مشهوری را که در میان مردم نفوذ و احترام فر
گاه و  داشت، اعدام کرد. بدین ترتیب سلطان که نه در بین روحانیان و نه در میان مردم تکیه

نمیهوا ]ناحیهخواهی  قبچاق  دشت  ترکان  به  خود،  موقعیت  حفظ  برای  شمال  دید،  در  ای 
های بیشتری  خاتون نیز از آنها بود، تکیه کرد و همین امر نابسامانیبحرخزر[، که مادر او ترکان

 را در امور مملکت سبب شد.
از سوی دیگر، خلیفۀ عبّاسی که برای شکست سلطان محمد خوارزمشاه و حفظ موقعیت خود     

شد، محرمانه رسولانی پیش فرمانروایانی که در شرق قلمر خوارزمشاه یی متوسل میبه هر وسیله
دربار چنگیزخان میحکومت می از جمله  با سلطان محمد  کردند،  به جنگ  را  آنان  و  فرستاد 

   ( 3) نمود".تشویق می
چیدند، در طی همان ایام که خلیفۀ عبّاسی و سلطان محمد خوارزمشاه علیه همدیگر توطئه می    

قلمرو خوارزمشاه قدرت نو آن سوی مرزهای شرقی  به رهبری  خاستهدر  از طوایف مغول  یی 
خزید و خود را برای تهدید و تسخیر چنگیزخان در حال طلوع بود که به داخل مرزهای اسلام می

 ساخت.   دنیای اسلام آماده می
ماجرا و عهد تاریک  آشوب و پراینک مطالعۀ دوران پر

کنیم که درین دوران "ویرانکاران وحشتی را آغاز میپر

 
 ، به نقل از تاریخ جهانگشای جوینی.۲8۲صفحۀ  ، ۲تاریخ اجتماعی ایران  ۱
 شهری در جنوب شرقی ازبکستان فعلی.  ۲
خلیفه،  "  نویسد:میدهد و میبارتُولد، حمله مغول به ایران را به تشویق و تحریک ناصر خلیفه مورد تردید قرار  3

نخست  - جست و بدین منظور رسولانی میهمسایگان شرقی خوارزمشاه متّحدانی برای خویش  نواقعاً در میا
رود که خبر مربوط به دعوت مغولان از  میولی تصور ن ...  اعزام کرد -نزد غوریان و زان پس به نزد کوچلک 

امّا ابن اثیر    - 83۴، صفحۀ ۲طرف ناصر خلیفه علیه خوارزمشاه شایان توجه و مهمّ باشد". ترکستان نامه، جلد 
که معاصر آغاز حمله مغول بوده، و دو مورخ بغدادی، ابن الطقطقی و ابن الفوطی، ناصر را در این باره مقصر  

   دانند.می

 حملۀ چنگیزخان به ایران   



کاپوی آزادی و   ایرانیان در ت

 295                                                                                                                               استقلال

  وحشی آسیای مرکزی تاخت و تازهای پیاپیِ بلاخیزمغول و تاتار و دیگر زردپوستان وحشی و نیم
در ایران کردند و قسمت بزرگی از فلات پهناور ایران را در هم کوفتند و بسیاری از بلاد را چنان 

 ویران ساختند که دیگر نامی از آنها" در تاریخ باقی نماند.
ها از سرهای  ها و آزارها، ساختن منارههای پی در پی، شکنجهعامامان و قتل"کشتارهای بی   

های اسرا همراه آجر و گچ، سر بریدن و مُثله کردن، تخطّی داشتن دیوارها از صفآدمیان، بر پا  
دفاع، دزدی و غارت، ترویج انواع مفاسد و معایب، دروغ و تزویر، مخالفت به نوامیس مردم بی

با شرع و اخلاق و انسانیت، و نظایر این فجایع سرلوحۀ بسیاری از اعمال و افعال و حوادثی  
 است که درین دورۀ طولانیِ نزدیک به دو قرن رخ داد.

ایرانیان درین دورۀ پرحادثه به اندازۀ تمام تاریخ گذشته و آیندۀ خود رنج کشیدند، و اگر چه     
یی که میسّر بود  های مداوم از زیر لطمات سخت به هر گونهجان خود را با کوششفرهنگ نیم

امّا در مقابل  نامطلوب جریان  ،نجات بخشیدند،  آثار  از  های سیاسی و اجتماعی این بسیاری 
   (۱) عهد را خواه و ناخواه نگاه داشتند."

و  (۲) های گبُیوحشی "مغول نیز مثل مهاجمان باستانی، از اعماق بیابانطوایف وحشی یا نیم   
ای در اندک مدتّ بخش  سابقههای اطراف چین و سیبریه برخاستند و با حرص و ولع بیسرزمین

های  یی از دنیای متمدّن را، در قلمرو اسلام، به ویرانی و نابودی کشیدند. آنها در زیر چادرعمده
کردند. در کنار شتران و گوسفندان و اسبان خویش عمر نمدی یا در هوای آزاد بیابان سر می

ساختند  کردند، از پشم آنها لباس و کلاه و خیمه میگذراندند، از گوشت و شیر آنها تغذیه میمی
آمد از خوردن هیچ چیز حتی شپش هم خودداری نداشتند؛   مرگی یا خشکسالی پیش میو اگر دام

     (3)شد." البته گوشت موش و گربه و سگ و خون حیوان و آدمی هم که گهگاه مایۀ عیش آنها می
ها  بود که یکی از آن قبیله  های زردپوستی دشت گبُی، در اواخر قرن ششم هجری، مسکن قبیله    

که   - های قبیلۀ مغول  یکی از طایفه -"مغول" نام داشت. تیموچین، فرزند رئیس طایفه "قیات"  
مردی شجاع، جنگاور و مدبّر بود، پس از فوت پدر توانست این قبایل بَدَوی را متحد سازد و 

لقب چنگیزقاآن   آنان گردیده  پادشاه  یگانه  توانا    -خود  و  نیرومند  پادشاه  از شورای   -یعنی 

 
   ۲و  ۱صفا، صفحات اللهّ ذبیح، دکتر 3تاریخ ادبیات در ایران  ۱
   بیابان شنزار وسیعی در آسیای مرکزی واقع در جنوب جمهوری مغولستان خارجی فعلی است. =  گبُی  ۲
  ۲۲۲، دکتر عبدالحسین زرّین کوب، صفحۀ ۲روزگاران جلد  3



ایرانیان در                                                                                                                                 ۲96

کاپوی آزادی و استقلال  ت

   

اش را نام مشترک تمامی قبایل تحت فرمان  رؤسای قبایل )قورولتای( دریافت دارد و نام قبیله
 خود سازد. 

انداخت و که طوایف قیرقیز را مطیع خود ساخت و دولت تاتاری اویغور را بروی پس از آن   
دولت قراختائیان را با همکاری سلطان محمد خوارزمشاه شکست داد، بر ترکستان شرقی مسلط  
گردیده با سلطان محمد همسایه شد و در صدد ایجاد روابط دوستانه با او بر آمد. سلطان محمد  

فتاد. پس از فتوحاتی که لشکریان او در آسیای مرکزی کردند، از فرط غرور به خیال تسخیر چین ا
هـ.ق. ۶۱۲که شنید چنگیزخان بلاد اویغور را تحت اطاعت خود در آورده و در سال  امّا بعد از آن

بر شهر پکینگ )پکن(، پایتخت چین شمالی، مسلط شده است، "خواست دربارۀ این شایعات  
به نیروهای واقعی فاتح مغول کسب کند و تحقیق به ع آورد و اطلاعات مشروحی راجع  مل 

 بدین سبب رسولانی از خوارزم تحت نظر بهاءالدین رازی به نزد چنگیزخان گسیل داشت. 
های  فرستادگان سلطان محمد "پس از فتح پکن وارد دربار چنگیز شدند. همه جا آثار ویرانی    

دیده میوحشت  استخوانانگیز  از  روغن های کشتگان کوهشد،  از  بود، خاک  ها تشکیل شده 
های گوناگون ساری  آدمیزادگان مقتول نرم شده بود، بر اثر تلاشی و پوسیدگی اجساد، بیماری

گشته بود. برخی از همراهان بهاءالدین مریض شده جان سپردند. در کنار دروازۀ شهر پکن، 
شد، مردم به رسولان گفتند که به هنگام تسخیر شهر به تودۀ عظیمی از استخوان آدمی دیده می

دست مغولان، شصت هزار دوشیزه خویشتن را از باروی شهر به زیر افکندند، تا به چنگ ایشان 
       (۱) نیفتند."

می    "گویا  و  نداشت  اسلام  بلاد  و  ایران  به  مطلقاً قصد حمله  امر  آغاز  در  خواست "چنگیز 
مَقدم   جهت،  بهمین  و  سازد"  محدود  آسیا  شرقی  نواحی  از  قسمتی  به  را  خود  فرمانروایی 
فرستادگان خوارزمشاه را گرامی داشت و آنان را به مهربانی پذیرفت، و "هنگامی که فرستادگان 

گشتند به سلطان محمد پیام داد: "محمد خوارزمشاه را بگوئید  خوارزمشاه از خدمت او باز می
که من پادشاه آفتاب برآمدم )مشرق( و تو پادشاه آفتاب فروشدن )مغرب(، میان ما عهد مودّت  

ها بیایند و بروند و ظرایف و بضاعت و محبّت و صلح مستحکم باشد و از طرفین تجّار و کاروان

 
   به نقل از ترکستان نامه بارتولد.  ۴۲8، مرتضی راوندی، صفحۀ ۲تاریخ اجتماعی ایران جلد  ۱



کاپوی آزادی و   ایرانیان در ت

 297                                                                                                                               استقلال

تو آورند و آنِ بلاد تو همین حکم را دارد". )به نقل  ]کالای بازرگانی[ که در ولایت من باشد بَرِ 
 از طبقات ناصری(  

یی استفاده کردند مسلماً از چنین اندیشه"اگر مردم مدبّری در آن هنگام بر ایران حکومت می   
فاجعۀمی یک  جلو  و  می  بردند  را  تاریخی  فاسد  هولناک  دولت  متأسفانه  لیکن  گرفتند. 

خاندان  در  فسادی که  با  همچنین  و   ... خود  قتّال  غارتگرو  سپاهیان  و  امرا  با  خوارزمشاهی 
با   حتی  و  نبود  مهمی  و  دشوار  موقع  چنین  درک  شایستۀ  داشت،  وجود  اَتسز  آل  سلطنتی 

ریزی و غارت به چنگ  همه خونهای خود چنگیز را وادار به حمله بر ممالکی که با آنخامکاری
 کرد.  آورده بود نمی

میل چنگیز به ایجاد روابط تجاری میان ممالک خود و کشورهای ثروتمند اسلامی از اقدامات     
از قبیل امن کردن راه او  "قُرُقدیگر  آنها و پذیرفتن بازرگانان اسلامی و ها و گماشتن  چی" در 

خریداری اجناس آنان به بهای کافی  و فرستادن هیأتی برای عقد معاهدۀ دوستی نزد خوارزمشاه  
هجری بود که چنگیز تحف و   ۶۱۵آید. گویا بعد از عقد این معاهده در سال  به نیکی بر می

 هدایایی برای سلطان محمد، و بازرگانان با اموال فراوان به طرف ممالک اسلامی گسیل کرد.
سِراج    و   (۱) مِنهاج  هدایای چنگیزی  ارسال  دربارۀ  نقل کردیم،  ازین  پیش  دنبال سخنانی که 

گوید: "در میان تحَُف و هدایا که به نزدیکِ  اعزام قافلۀ عظیم تجاری به جانب ممالک اسلامی می
]بود[ چندانچه ]به اندازۀ[ گردنِ شتری    (۲) سلطان محمد خوارزمشاه فرستاد یک قطعه زَرِ صامتِ

زخطائی ]ابریشم[ و تَرغو ]نوعی از بافتۀ ابریشمی  خَ... و پانصد شتر از زر و نقره و حریر و  
با بازرگانان خود روان کرد و   (3)سرخ رنگ[ و قنُدُز و سمور و ابریشم و ظرایف چین و طمَغاج

(  بر بیشتر آن شتران زر و نقره بار بود. چون به اُترار وصول شد، قدََرخانِ اُترار )یعنی امیر اُترار
که در این هنگام اَینالجق معروف به غایرخان از خویشاوندان مادری سلطان محمد خوارزمشاه  

و جملۀ تجّار و آیندگان و رُسُل را به   (4)بود، غدرکرد و از محمد خوارزمشاه اجازت خواست

 
  منهاج سراج، ملقب به صدر جهان، پسر سراج الدین محمّد جزجانی، قاضی و شاعر و مورخ ایرانی و مؤلف ۱
   طبقات ناصری"."
   و گاو و گوسفند" است.  شتر"  مقابل ناطق که حیوان -  از مال" زر و سیم= " صامت  ۲
   نام ناحیه یا شهری بوده در اقصی ترکستان شرقی در حدود چین یا داخل چین.=  طَمغاج  3
و با اجازۀ سلطان عموم بازرگانان  اند غایرخان به خوارزمشاه اعلام کرد که آنان به قصد جاسوسی به ایران آمده 4

  مغول را کشت و اموال آنها را ضبط کرد.



ایرانیان در                                                                                                                                 ۲98

کاپوی آزادی و استقلال  ت

   

یک از آن خلاص نیافتند الّا یک شتربان که در که هیچطمع آن زر و نقره به قتل رسانید، چنان
حمّام بود، در آن وقت از راه گُلخَن ]تونِ حمام[ خود را برون انداخت و در محافظت خود حِیَل 
انگیخت و از راه بیابان به بلاد چین و طمغاج باز رفت و چنگیزخان را از کیفیّت آن غدَر اعلام 

تجّار به  اثیر "کالاها  ابن  از   داد. بگفته  را که  فروخته شد و سلطان پولی  بخاری و سمرقندی 
 فروش آنها بدست آمده بود تصاحب کرد".

داری کرد و به اعزام هیأتی به دربار خوارزمشاه و "بعد از این واقعه باز چنگیز از حمله خود   
ولی خوارزمشاه به علت نزدیکی غایرخان با    (۱) مطالبۀ غایرخان و جبران خسارت بسنده نمود."

خاتون، نه فقط وی را به چنگیز تسلیم نکرد، بلکه فرستادگان چنگیز را هم سران سپاه و ترکان
اقدام جنون این  با  ایران و دیگر کشت و  آمیز، مقدمات حملۀ وحشیانه و ویرانگر مغول را به 

 کشورهای اسلامی فراهم نمود.       
بی     ترتیب،  بیبدین  و  خوارزمشاه  محمد  سلطان  وغرور  غفلت  اغراض  تدبیری،  و  کفایتی 

اللّه آتشی برافروخت که "خاندان هر دو را بر باد داد و دود آن چشم شخصی خلیفه الناصرلدین
 فروزندۀ تمدّن شرق را یکباره کور کرد".     

به متصرفّات       رفتار سلطان محمد تصمیم گرفت که  و  از برخورد  از اطلاع  چنگیزخان پس 
خوارزمشاه حمله کند. امّا نظر به اینکه وی برای نیروی نظامی خوارزمشاه ارزش فراوانی قائل 

که به ایران حمله کند تمام نیروی خود را بسیج کرد و غیر از فرزندان رشید خویش، بود، قبل از آن
 امرای محلی را نیز برای این جنگ عظیم آماده ساخت.

را می    از خوارزمشاه  انتقام گیری  ناگزیر می"چنگیزخان که تدارک  از هر دیده،  بایست پیش 
کرد و نسبت به ادیان، از جمله خان را ]که در ترکستان شرقی حکومت میکاری، کار کوچلک

داشت[ یکسره کند. چنگیز یکی از سرداران مغول را مأمور دفع او مسلمانان تضییقاتی روا می
خان نسبت به ادیان دیگر روا کرد، و این سردار مغول با مهارت فراوان از تضییقاتی که کوچلک

که مقاومت شود تصرّف کرد. وی در بلاساغون داشت بهره گرفت و قلمرو وی را بدون آنمی
)مرکز ترکستان شرقی( فرمانی صادر کرده حق عبادت آشکار را که کوچلک از مسلمانان سلب 

]از اینرو[ اهالی    -کاری که خوارزمشاه نتوانسته بود انجام دهد    -ن باز گردانید  کرده بود به ایشا 

 
  8و  7، صفحات ذبیح الله صفا، 3در ایران  ادبیاتتاریخ  ۱



کاپوی آزادی و   ایرانیان در ت

 299                                                                                                                               استقلال

آنجا مغولان را همچون منجیان خویش از تضییقات بیرحمانۀ پیشین درود گفتند و لشکریان  
کوچلک را نابود کردند ... بدین ترتیب خوارزمشاه قادر نبود به تصادم خویش با چنگیزخان 

 (۱) مانان بودند."لجنبۀ دینی بدهد، بویژه که قربانیان واقعۀ هائلۀ اُترار فقط و فقط مس
ضمناً پیش از آغاز حمله، به وضع قوانینی پرداخت که آنها را به زبان مغولی "یاسای چنگیزی"      

 گویند و بفرمود که آن قوانین را به خط اویغوری بنویسند و در خزانۀ خاندان خود بایگانی نمایند. 
اند و پس از پذیرفتن الفبای اویغوری  "مغولان پیش از چنگیزخان، دارای خط و کتابت نبوده   
از آن الفبا به منظور تدوین و تنظیم آنچه اصطلاحاً "مقررات چنگیزخانی"    -پیش از هر کاری    -

 (۲)شود، استفاده کردند."نامیده می
نشین مغول و آقا و ارباب  که مبین حقوق و روابط فرد عادی و چادر  - یاسای بزرگ چنگیزی      

او که با روح منافع اعیان دستکاری شده و در زیر لفافۀ پدرشاهی و دیسیپلین خشن نظامی  
لشکری و زندگی   دستورالعمل ادارۀ امور دولت، اقدامات جنگی و نظامات  -تقدیس شده بود  

روزمرّۀ مردم گردید. آن قوانین عبارت بودند از دستورها و احکامی دربارۀ لشکر آرایی، و ویران 
نشینی، و تشکیل قوریلتای )شورای  آیند، حفظ سنن چادرکردن شهرهایی که به تصرّف در می

بزرگ( از شاهزادگان و سران قوم. بر اساس این مادّۀ قانونی از یاسای چنگیزی، هرگاه خانی از 
شد و سران و شاهزادگان داد، قوریلتای تشکیل میای روی مینشست یا واقعهت میمغول بر تخ

چون و چرا بر آن آمدند و یاسای بزرگ را خوانده و بنای کارهای خود را بیگرد هم فراهم می
گذاشتند. یاسای چنگیزی حتی پس از بر افتادن مغولان از طرف تیموریان نیز مورد احترام و  می

 رعایت بود. 
به نوشتۀ تاریخ جهانگشا "در یاسای مغول حکم بود که هر کس به روز در آب رَودَ و غسل     

     (3)اند."کند، کُشتنی است، چه آن را به فال بد گرفته
شد، شوهر به طلاق دادنش  "به موجب یاسای چنگیزی هر زنی که منظور نظرخان واقع می   

نعش سلاطین و بزرگان و حتی   و براساس آداب و معتقدات مغول، "برندگانِ  (4)مجبور بود."

 
  ۱۴8و  839، 83۵ ، و. و. بارتولد، ترجمۀ کریم کشاورز، صفحات۲ترکستان نامه، جلد  ۱
  ۱۱۶ ، صفحۀ ۱جلد   همان، ۲
   783 تاریخ ادبی ایران، ادوارد براون، حواشی فصل هفتم، صفحۀ 3
  ۲3۶ ، دکتر عبدالحسین زرّین کوب، صفحۀ ۲روزگاران جلد  4



ایرانیان در                                                                                                                                 3۰۰

کاپوی آزادی و استقلال  ت

   

کشتند تا به این وسیله شد، یکجا میرا که بدون قصد و اراده با نعش بزرگان مصادف می  عابری
 ( ۱)مدفن سلاطین و بزرگان مخفی بماند."

چنگیزخان برای اینکه در آن واحد به تمام مراکز مهم دولت خوارزمشاهیان ضربه وارد آورد،      
های دیگری را به سوی قسمت علیا و سفلای  لشکر خویش را به چند بخش تقسیم کرد و دسته

 هـ.(. ۶۱۶سیحون گسیل داشت و خود با نیروی اصلی مغول به سوی بخارا حرکت کرد )
با اینکه "قوای خوارزمشاه از لحاظ شمار خیلی بیشتر بوده، ولی چون مناسبات خوارزمشاه و     

سردارانش دشمنانه بوده، وی قادر نبود از این برتری خویش استفاده کند ... به احتمال قوی اگر 
داشت، میان سرداران توافق وجود داشت و در رأس ایشان پیشوایی لایق و مقبول عموم قرار می

کردند، ولی پس از پیروزی، این نیروی شگرف متوجه ایشان به دفع مغولان توفیق حاصل می
گشت". "شیوۀ حکومت خوارزمشاه چنان بود که در عین حال  سلطان خویش و دودمان وی می

صنف لشکری و روحانیان و عاّمۀ مردم را علیه وی برپا داشت و برانگیخت. وی مقام وزیر 
یش را لغو کرد و بدین طریق از اهمیت دستگاه اداری کشورکاست. در  اعظم سراسر ملک خو

ای از مردم  یک از عناصر دستگاه دولت و یا طبقهمبارزه علیه دشمنان خارجی قادر نبود بر هیچ
    (۲) تکیه کند."

فئودال  به  نه  و  اعتماد داشت  به سرداران خود  نه  به خوارزمشاه  نه  و  نشاندۀ خود  های دست 
سپاهیان ایشان. و از اینکه آنان را برای نبرد قاطع در یک نقطه متمرکز سازد بیمناک بود و به 

ها را یک  شان کرد و لشکریان چنگیزخان این دستههای کوچک تقسیماین سبب آنها را به دسته
 یک نابود کردند.

ترکان     ناروای مادرش،  به علت بیکفایتی خود و مداخلات  در بین سران خوارزمشاه  خاتون 
کرد. لذا نتوانست لشکریان  سپاه نفوذ چندانی نداشت و سپاه او از فرماندهی واحدی تبعیت نمی

اینرو "آسان گشوده شدن   از  آورده به استقبال مغولان بشتابد.  خویش را در کنار سیحون گرد 

 
  3۵۱ ، مرتضی راوندی، صفحۀ ۲تاریخ اجتماعی ایران جلد  ۱
  ۱۰93و  ۱۰9۲ و 8۴۶، بارتولد، ترجمۀ کریم کشاورز، صفحات ۲ترکستان نامه  ۲



کاپوی آزادی و   ایرانیان در ت

 301                                                                                                                               استقلال

سو بر اثر وضع ]نابسامان[ کشور و از توان از یککشور خوارزمشاهیان به دست مغول را می
 ( ۱) دیگر سو سازمان عالی نیروی جنگی مغولان دانست."

از     انداختن نام خلیفۀ عبّاسی  به جهاتی نظیر  از سوی دیگر خلیفۀ بغداد و روحانیان محلّی 
رزمشاه دشمنی داشتند و خان  اخطبه و قتل شیخ مجدالدین بغدادی، از مشایخ صفویه؛ با خو

 کردند.مغول را در حمله به ایران و جنگ با خوارزمشاه تشویق و تشجیع می
علاوه بر این، تودۀ مردم و طبقۀ تجّار و بازرگانان که برای ادامه زندگی بازرگانی بیش از هر    

چیز به امنیت و آرامش نیازمند بودند و از روش ماجراجویانۀ خوارزمشاه و سیاست تجاوزکارانۀ 
سلطان،   او ناراضی بودند، به دشمنی او برخاسته به قوای چنگیز پیوستند و در باب اوضاع دربار

ها و خرابی کار آن پادشاهِ تیره روز، اطلاعات بسیار در اختیار چنگیزخان گذاشتند. ضمناً  و راه
در اردوی چنگیز جماعتی از تجّار مسلمان که به احوال طرق و وسایل استفاده از آنها خِبرت  

 داشتند، حاضر بودند. 
سلطان محمد خوارزمشاه با وجود لشکری عظیم، در برابر دشمن "یک لحظه هم نایستاد. با     
همه دعوی شجاعت با نهایت بزدلی از پیش خصم گریخت هیچ جا برای مقابله با او توقف  آن

کرد و با این کار خود بین مردم وحشت نکرد. وی ترسان و لرزان همه جا از سایۀ مغول رم می
برد. ترس و تزلزل سلطان موجب مزید  پراکند و روحیۀ مقاومت آنها را از بین میو هراس می

وحشت و ضعف در روحیۀ امرا شد و آنها را نیز یک یک از دور و برش پراکنده کرد. بدین 
از مقاب ه با خصم، تجاوز و هجوم چنگیز به قلمرو وی را آسان لترتیب یأس و ترس سلطان 

 نمود.  
ها و کشتار بیدریغ مردم سلطان محمد در حالیکه مغولان در حال ویران کردن شهرها و آبادی   

به یکی از جزایر   (۲) بودند، خود را از طریق مازندران به دریا رسانید و از راه بندرگاه آبسکون
الدین، مشهور به منِکبُِرنی )مینکبرنی(  متروک آبسکون پناه برد و در آنجا فرزند ارشد خود جلال 

ها از اعتماد پدر محروم داشته بود  خاتون در سلطان محمد، او را مدتّکه نفوذ سوء ترکان  -را  
گزید و دو برادر او را به قبول حکم او مأمور ساخت. امّا برادرانش بهمراهی  به جانشینی خود بر  -

که یک سرباز رشید و یک جنگجوی واقعی    -الدین  یی از سپاهیان در صدد کشتن جلال عده

 
   همان ۱
   آبسکون، بندرگاه قدیم در گوشۀ جنوب شرقی دریای خزر. ۲



ایرانیان در                                                                                                                                 3۰۲

کاپوی آزادی و استقلال  ت

   

یی از سپاه  برآمدند و او ناچار از خوارزم گریخت به نسا رفت و بعد از مقابله با دسته  -بود  
مغول که بر آنها غالب شد از طریق نیشابور و زوزن خود را به غزنه رسانید. با لشکری که گرد 
آورد درحدود بامیان با مغول جنگید و در طی چند زد و خورد آنها را مغلوب کرد امّا وصول  

فت و در چنگیز به آن حدود لشکرش را از گرد وی پراکند و او از غزنه گریخت راه سند پیش گر
 هـ.(. ۶۱9پیش چشم لشکر چنگیز با رشادت و جلالت تمام از سند عبور کرد )

سلطان محمد نیز در تنهایی و بیکسی، در آن جزیرۀ دور افتاده ]ظاهراً یکی از جزایر آشورادۀ    
کنونی[ بیمار شد و درگذشت. گویند "پس از رحلت، سلطان پولی که برایش کفن بخرند نداشت 

    (۱)الدین محمود[ کفن او را به ضرورت از پیراهن )خود( ساخت."و یکی از همراهان ]شمس
چنگیز و سایر فرماندهان قشون او، معمولاً قبل از تعرضّ، نمایندگان خود را نزد امیران و یا      

کردند. در و آنان را به "ایلی" ]متابعت و انقیاد[ و اطاعت دعوت می  ند فرستاد اهالی محل می
آمدند و چنگیز حساب خود  کردند، در عداد یاغیان به شمار میمواردی که مردم قبول ایلی نمی

کردند، حکم کرد. هر جا که مردم راه مقاومت اختیار میرا با آنان از طریق جنگ تصفیه می
ویرانی شهر صادر میقتل و  از تصرّف عام دسته جمعی  فرماندهان چنگیز، پس  شد. معمولاً 

به خارج شهر کوچ می را  مردم  پیشهشهر،  و مغولستان دادند،  ترکستان  به  را جدا کرده  وران 
مهم یا حمل بُنه جنگی انجام توانستند کارهای جنگی سنگین و غیرستادند، افرادی را که میفرمی

داشتند تا هدف تیرهای  ها این افراد را در خط اوّل رزم وا میگرفتند، امّا در جنگدهند اسیر می
گرفتند و آنها را هموطنان خودشان قرار گیرند، بسیاری از دختران و زنان جوان را به کنیزی می

سپردند و این کردند، "بقیّه را به دست رزمندگان مغول میمیان اشراف و فرماندهان تقسیم می
اند با تبر، کلنگ، شمشیر، چماق و غیره نابود  رزمندگان موظف بودند افرادی را که تحویل گرفته

 کنند. 
نگاران این گونه کشتار دسته جمعی در مرو، بلخ، هرات، طوس، نیشابور، بنا به گواهی وقایع    

سبزوار، ری، قزوین، ساوه، همدان، مراغه، اردبیل و چند شهر کوچک انجام گرفته است. پس  

 
  88۶، بارتولد، صفحۀ ۲ترکستان نامه  ۱



کاپوی آزادی و   ایرانیان در ت

 303                                                                                                                               استقلال

ها را شمارش کنند. بنا به گفته جوُینی  کردند که کشتهاز این کشتار، اسیرانِ با سواد را وادار می
  (۱) روز طول کشید." ۱3در مرو شمارش کشتگان 

شهری که در آنجا بازرگانان مغول کشته   -با آغاز جنگ، قشون چنگیز بعد از محاصرۀ اُترار      
اهالی  به سرعت شهرهای کنار جیحون و بلاد کوچک دیگر اطراف را تسخیر و    -شده بودند  

با خاک یکسان کرد. غایرخان، حاکم اترار، در برابر لشکریان شهرها را  عام و  غالب آنها را قتل
مغول مردانه مقاومت کرد و پنج ماه محاصرۀ آن شهر به طول انجامید. چون مغولان به خیانت 

که از یکی از سرداران غایرخان آن شهر را تسخیر کردند، وی تا آخرین دم ایستادگی کرد و با آن
 هایی که کنیزکانلشکریانش بیش از دو تن پیش او نمانده بودند، به بامی پناه برد و با خشت پاره

 کرد تا به دست مغولان کشته شد.       دادند، از خود دفاع میکندند و به او میاز دیوار می
چون مردم مقاومت کردند، پس از هجری شهر بخارا را محاصره کرد و    ۶۱۶چنگیز در سال  

های شهر تمامت از چوب بود، شکستن مقاومت مردم، شهر را آتش زد. نظر به اینکه بنای خانه
بیشترین قسمت شهر به چند روز سوخته شد ..." یکی از بخارا پس از واقعه گریخته و به خراسان 
آمده بود، حالِ بخارا از او پرسیدند. گفت: "آمدند و کندند و سوختند و کشتند و بردند و رفتند. 

روز مقاومت مجبور به تسلیم   "پس از بخارا نوبت سمرقند رسید ... شهر سمرقند پس از چند 
که خوارزم مورد تعرض  شد. چنگیزیان فجایع بخارا را در سمرقند تکرار کردند ... پس از آن

، مرکز خوارزم، با وجود خیانت امیر خود، کوچه به کوچه از قرار گرفت، مردمِ دلاور جرجانیّه
های تن به تن شهر خویش در مقابل مهاجمین دفاع کردند، بطوری که چنگیزیان ناچار به جنگ

و آتش زدن شهر توسّل جستند، و چون با این اقدام نیز به تسخیر شهر توفیق نیافتند، تصمیم 
گرفتند سدّ جیحون را شکسته آب را به سوی شهر روان سازند، ولی قبل از اینکه تصمیم خود  

 را عملی سازند مردم سه هزار تن از این قوم وحشی را به قتل رسانیدند. 
ها شجاعانه در برابر مغول مقاومت کردند. از جمله کسانی  در شهر خوارزم )خیوه( نیز مردم ماه 

الدّین ملقب به کُبری )کبرا( مؤسس سلسه کُبرَویّه، که در آن شهر به شهادت رسیدند شیخ نجم
هـ.ق(. او را ولی تراش  ۶۱8از مشاهیر عرفا و بزرگان صوفیّه در قرن ششم و هفتم است )فوت  

اند زیرا در مدتّ عمر، دوازده کس را به مریدی پذیرفت که همگی از مشایخ و اولیا شدند. گفته
اند تا  های گوناگونی وجود دارد. ظاهراً "یاران شیخ از وی خواستهدر مورد شهادت او روایت

 
  ۲۱7 تاریخ ایران از زمان باستان تا امروز. گرانتوسکی و همکاران، ترجمه کیخسرو کشاورزی، صفحۀ  ۱



ایرانیان در                                                                                                                                 3۰4

کاپوی آزادی و استقلال  ت

   

و گفته است: "هفتاد سال با تلخ و شیرین روزگار   (۱)همراه آنها خوارزم را ترک کند و او نپذیرفته"
ام، اکنون که هنگام نزول بلاست، اگر بگریزم از مروتّ  دور در خوارزم با این طایفه سرکرده

 باشد". وی در کنار مردم شهر جنگید و شهید شد. 
خاتون، مادر سلطان محمد خوارزمشاه، که خوارزم زیر فرمان او بود، پس از شنیدن امّا ترکان   

های خود را بر داشته از خوارزم بیرون شد  خبر ورود لشکرچنگیز، ماوراءالنهر را رها کرد و گنج
های لارجان و ایلال پناه برد. وی قبل از اینکه خوارزم را ترک گوید از  و در مازندران به قلعه

خبث طینت و قساوتی که داشت، همۀ بزرگانی را که در حبس خوارزمشاه بودند به آب جیحون  
جوینی،  به گفتۀ  "بنا  شوند.  خوارزمشاه  سلطنت  مدعی  بعدها  مبادا  تا  غرق کرد،  و  انداخت 

به رسم ترکان را که  امیرانی  به همین طریق ]افکندن در جیحون[  نیز شبانه  آن  از  خاتون پیش 
 ( ۲) رسانده است."وگان در گرگانج اقامت داشته بودند به هلاکت میگر
خاتون با فرزندان و افراد حرم خوارزمشاه همگی به دست مغولان اسیر شدند. با این حال ترکان    

"پسران وی را بیدرنگ به قتل رسانیدند، به استثنای کوچکترین پسر او، که وی را هم، اندکی بعد  
بنا به قرائت   -ها را چنگیز به "حرامزادگان" یا  به امر چنگیزخان خفه کردند. همۀ شاهزاده خانم

داد."  -تر کلمه  صحیح بودند،  آمده  یعنی مسلمانانی که در خدمت مغولان در  و   (3)"مرتدّان" 
 خاتون به مغولستان اعزام گردید و در آنجا در ذلّت و خواری درگذشت.شخص ترکان

پس از سقوط بخارا و سمرقند، عدۀ زیادی از سپاهیان مغول مأمور محاصرۀ خجُنَد شدند. با      
کرد، سرکردۀ جمعیت تیمورملک، با  اینکه تعداد مدافعان خجند از چندین هزار نفر تجاوز نمی

ای که در میان سه دریا  شجاعت پایداری کرد و پس از چند روز با سربازان خود به طرف جزیره
ها تصمیم گرفتند که با ساختن سدّ، خود را به جزیره برسانند. قرار داشت، حرکت کردند. مغول 

شدند ... در این جنگ  های خود به ساحل رفته مانع بستن سدّ میامّا سپاهیان تیمورملک با قایق
بسیار ناچیز بود تا حدّ امکان پایداری شد و از این میان فقط تیمورملک    که قوای تیمورملکبا آن

یی توانست جان به در برد و به خوارزم برود ... شجاعت مدافعین خجند در تاریخ مغول صفحه

 
  89دنبالۀ جستجو در تصوف ایران، دکتر عبدالحسین زرّین کوب، صفحۀ  ۱
   ۴89و  893، بارتولد، صفحات  ۲ترکستان نامه  ۲
  89۶و  89۵همان، صفحات  3



کاپوی آزادی و   ایرانیان در ت

 305                                                                                                                               استقلال

درخشان و فراموش نشدنی است ... سکنۀ مرو نیز مدتّ پنج ماه در مقابل دشمن پایداری کردند،  
 به همین علت مغول پس از دست یافتن به این ناحیه به احدی ابقا نکرد ... 

سکنۀ نیشابور، با وجود قحطی، مردانه پایداری کردند. در نیشابور جنایات تولی، فرزند چنگیز،     
انداختند، بلکه از سگ و گربه نیز  به حدّ اعلای ممکن رسید. سربازان او نه تنها نسل آدم را بر

که شوهرش در آن شهر کشته شده بود    - اثری باقی نگذاشتند. مغولان به دستور دختر چنگیز  
نیشابور را چنان ویران کردند که بتوان در آن زراعت نمود. بهمین منظور هفت شبانه روز بر   -

 کاشتند.  آن شهر آب بستند و در سراسر آن سرزمین که هموار شده بود، جو
با اینحال زبونی و ذلّت مردم را در برابر مغولان و رضا و تسلیمی را که در مقابل حوادث از     

 توان از آنچه ابن الاثیر آورده است بهتر دریافت:دادند میخود نشان می
"مردی از تَتار به دربندی رفت که صد مرد در آن بودند. پس شروع به کشتار یکایک آنان کرد     

یک از آنان جرأت نیافت که به وی آزاری برساند. مردم چنان تا همۀ آنان را از میان برد و هیچ
 کردند. نَعوذَ بالله مِن الخذلان!" زبون شده بودند که کم یا بیش از خود دفاع نمی

نویسد: "یکی از تاتار مردی را گرفت، لیکن برای کشتنش سلاحی نداشت، به وی همچنین می   
وی فرمان داد تا سر خود را بر زمین نهد و از جای نجنبد. مرد همچنان باقی ماند تا آن تَتَر 

   (۱)شمشیری یافت و او را به قتل آورد!"
مردمی که "آخرهای سدۀ چهارم و آغاز سدۀ پنجم هجری ...    -امّا چرا اکثریت مردم ایران     

یک از   ... بودند  پیشرفته  بسیار  جنگجوئی  و  دلیری  برابر در  در  ماوراءالنهر  در  سامانیان  سو 
که استخری و دیگران گرفتند، و چنانهای انبوه ترکان ایستاده جلو تاخت و تاز آنها را میدسته

سو دیلمیان اند همیشه سیصد هزار سوارۀ آماده و آراسته در مرز نگهمیداشتند، ... و از یکنوشته
"من    نهادند و یا به گفته استخری:و گیلانیان از کوهستان خود بیرون ریخته پادشاهی بنیاد می

ز دیوار آویخته  در ماوراءالنهر به خانۀ هر دهقانی که رفتم اسبی را در اصطبَل بسته، شمشیری را ا
 بود". در اوایل سدۀ هفتم این چنین زبونی و ناتوانی و سستی در برابر دشمن از خود نشان دادند؟ 

محمد       سلطان  جبُن  و  بیعرضگی  بیخردی،  نظیر  عللی  از  گفت: گذشته  باید  باره  این  در 
توانستند جلو مغولان را بگیرند،  خوارزمشاه که چند صد هزار لشکر جنگ آزمودۀ خود را که می

حاکمیت  درون  اختلافات  و  محمد  سلطان  و  عبّاسی  خلیفۀ  بین  اختلاف  نگرفت،  به کار 
 

  ۵۵و  ۴۵صفا، صفحات اللّه ذبیح، دکتر 3-۱تاریخ ادبیات در ایران" جلد "  تلخیص از  ۱



ایرانیان در                                                                                                                                 3۰6

کاپوی آزادی و استقلال  ت

   

خوارزمشاه، بعلاوۀ درنده خویی و خون آشامیِ باورنکردنی مغولان که همگی در پیدایش چنین 
وضع فلاکتبار آثار چشمگیری داشتند، مسلماً عوامل دیگری نیز در کار بودند که کمتر از عللی  

 تأثیر نبودند. از این قرار:که گفته شد بی
و ظلم مفرط داخلی و    - اعمّ از عرب و ترک    -استیلاهای پی در پی اقوام خارجی بر ایران     

مستمرّجنگ برای  های  لازم  روحانی  قوای  نموده،  زبون  و  علیل  را  مملکت  این  مردم  روح   ،
استقلال فردی و   استقامت در برابر حوادث و ظلم را ضعیف ساخته و موجب سستی حسّ 

که از اواخر قرن اوّل هجری با    -جمعی و مردانگی و شهامت شده بود. از سوی دیگر تصوّف  
ایرانی راه کمال  زهد و توکل و رضا آغاز گردیده، در طی   از دو قرن تحت تأثیر عرفان  بیش 

بود  پیموده و با چهره برابر قشریگری دینی ظاهر شده  از قرن   -ای معقول و پرخاشگرانه در 
چهارم به بعد زیر فشارشدید روحانیان و حاکمان قرار گرفت و پیشتازان آن طریقت که فهم و 

خیمان شربت شهادت نوشیدند و یا  درک و صراحت و شجاعت بیشتری داشتند، به دست دژ
جنبهبه گوشه نتیجه،  در  بردند.  پناه  عقب ای  اجبار  به  تصوّف  و  عرفان  معقول  و  مثبت  های 

از آن، نشست، برعکس جنبه های منفی و ناپسند آن مسلک )خوارشمردن جهان و روگردانی 
تنبلی و بیکاری و دریوزگی، و رضا و تسلیم در برابر حوادث( امکان توسعه و گسترش یافت. 

توانست پیروان خود را به مقابله و مقاومت در برابر هائی نمیای نیست که چنین بدآموزیشبهه
نوشتۀ  به  نماید.  تشویق  و  ترغیب  خود  کاشانۀ  و  خانه  از  دفاع  و  خارجی  دشمن 

  کُشی و تسلیم و رضا پروفسورمینورسکی، استاد ممتاز دانشگاه لندن: تصوّف "ایران را به نَفس
  (۱) و انقیاد سوق داد و در نتیجه قربانی همۀ واردین شدند."

های مذهبی مردم را به در این میان نقش فقها و روحانیان بسیار جالب است. آنان با توجیه   
گفتند: "قدرت و شوکت لشکر کردند و میتسلیم و عدم مقاومت در برابر مغولان دعوت می

ای از عنف و قهر باریتعالی است. لاجرم مردمان باید  مغول تجلّی مشیّت الهی و تیغ تاتار نشانه
فرمان الهی را که "وَلاَ تُلْقُواْ بِاَيْديِکُمْ اِلَى التَّهْلکَُةِ " )خود را با دست خویش به مهلکه نیفکنید(  

 
  778، صفحۀ ۲تاریخ ادبی ایران، ادوارد براون، جلد  ۱



کاپوی آزادی و   ایرانیان در ت

 307                                                                                                                               استقلال

ایشان در امان   (۱) آویزۀ گوش کنند، یعنی اطاعت کامل از ایشان را بپذیرند تا از سطوت و مَعَرتِّ
   (۲)باشند."

"فقهای خراسان در همه جا مقاومت ایرانیانی را که به دفاع نومیدانه ولی سرسختانه از شهرها     
پرداختند، عملی دور از عقل شمردند و آنرا چنین تحلیل و روستاهای خود در ماوراءالنهر می

کردند که چون مشیّت حق بر فنای آنان ]مردم ایران[ قرار گرفته است، دست زدن بدینگونه  
 (3) ای است که نیستی آنان را آسانتر سازد."اعمال مخالف با مشیّت الهی است و این خود وسیله

قابل مقاومت بودند و تنها ایران "درست است که قشون مغول شجاع و جنگاور و اغلب غیر   
و عراق و ... را مسخّر نساخت بلکه از شمال بحرخزر تا مسکو و لهستان و بالتیک را استیلا  

تانغوت و مملکت  مرکزی  آسیای  هم  از طرف مشرق  و  لکن نمود  را تسخیر کرد.  و چین  ها 
نویسد: "در جنگی بین ها سر تسلیم فرود نیاوردند ... هورشا در کتاب "تاریخ مغول" میچینی

ها مغلوب شدند و اتفاقا  اردوی مغول و اردوی چین در شمال شرقی آن مملکت، عاقبت چینی
سردار چینی زنده به دست مغول افتاد. او را پیش خان مغول آوردند و از او خواستند که کرنش  

اصرار و زجرش نمودند تن در نداد، پس یک بازوی او را بریدند و باز    کند، قبول نکرد. آنچه
اصرار به تعظیم کردند زیر بار نرفت. بازوی دیگرش را بریدند باز تسلیم نشد. پس نخست یک  

ند که کرنش کند، نپذیرفت و در دپا و بعد پای دیگرش را بریدند و هر دفعه باز به او زور آور
شد پشت به خان مغول نمود و رو به جنوب کرده به پادشاه  آخرین دم که جان از تنش بیرون می

 چین تعظیم کرد و مُرد.  
ها دور جسد مردۀ او دایره زده شمشیرهای خود را کشیده و روی تن آن سردار چینی به مغول    

می بر  دنیا  به  دیگر  دفعۀ  اگر  دلاور  قهرمان  "ای  که  کردند  فریاد  احترام گرفته  گردی  علامت 
 ( 4)خواهشمندیم از میان قوم ما در مغولستان ظاهر شو."

 
  رنج و آزار و سختی و بدی.=   مَعَرّت ۱
   ، نقل به مضمون 8۱، صفحۀ ۱تاریخ جهانگشای جوینی، جلد  ۲
، به نقل از طبقات ناصری و تاریخ  87۰پس از هزار و چهار صد سال، دکتر شجاع الدین شفا، صفحۀ  3

   جهانگشای جوینی
بعضی از علل ترقی و انحطاط ایران" در مجلۀ یادگار در سال  " تحت عنوان زادهبه نقل از مقالۀ سید حسن تقی 4

   پنجم شمارۀ دهم. 



ایرانیان در                                                                                                                                 3۰8

کاپوی آزادی و استقلال  ت

   

امان با دشمن، به  و چنین بود که فقدان آمادگی روحی و شهامت اخلاقی برای مقابله ای بی   
ایران را زبون و ناتوان ساخت و پیروزی  مثابۀ امری واجب و وظیفه ای گذشت ناپذیر، مردم 

 خصم خونخوار را آسان نمود. 
های  نشینان اعم از تازیان بدوی و یا ترکان غُز و غیره به سرزمینبه طور کلی، هجوم چادر    

زراعتی و کشاورزان اسکان یافته همیشه موجب ویرانی و فقر بوده، ولی در موارد یاد شده این 
میویرانی صورت  نقشه  بدون  سرزمین ها  تخریب  او  سرداران  و  چنگیزخان  امّا  های  گرفت. 

ساختند. مبتکر این کشاورزی و شهرها و کشتار دسته جمعی مردم را بطور متشکل عملی می
 کرد: رسد به دو دلیل او به این شیوه عمل میشیوه نیز شخص چنگیزخان بود. بنظر می

"عدّۀ لشکریان مغول قلیل بود. به حساب آکادمیسین و. و. بارتولد، از دویست هزار   . ۱
انقیاد سرزمینتجاوز نمی تسخیر  های وسیعی که چنگیز  کرد، و چون این عدّه برای 

های  کرد، از اینرو سیاست جنگی چنگیزخان به تخریب سرزمیننمود کفایت نمیمی
کشاورزی و ویرانی شهرها و کشتار دسته جمعی استوار بود تا اقوام منکوب، مرعوب  

 و ضعیف شوند و نتوانند علیه فاتحان قیام کنند". 
"چنگیز در هر لشکرکشی، برای اینکه ارتباطش با پایتخت مغولستان، یعنی قراقوروم،   . ۲

ها را ویران کرد و دژها و قلعهعام میقطع نشود؛ مردم شهرها و دهات سر راه را قتل
 ساخت".می

از     آنان  تا  به مغولان سپرده  را  اقوام مغلوب  و  معتقد بود که خداوند کلیۀ ملل  "چنگیزخان 
گفتند: مند شوند و بدین منظور آنان را حفظ کنند". چنگیز و همفکران او میحاصل کار ملل بهره

بایست نیروی خام خود را در اختیار صاحبان و اربابان یعنی مغولان وران می"کشاورزان و پیشه 
و یا بهتر بگوییم، سران ایشان گذارند و اربابان از آن استفاده کنند. چنگیزخان فقط برای خود و 

ای در منابع وجود ندارد که وی  کرد. هیچ اشارهاعقاب و پیروان نزدیک خود کار و کوشش می
 با اندیشۀ کار برای رفاه و آسایش همۀ قوم، ... آشنا بوده است". 

مستوفی در تاریخ گزیده، "مغولان را در شهر نشستن قاعده نیست و خلاف اللّه  به نوشتۀ حمد    
و  تمدّن  به  مغول  قوم  اگر  که  بودند  معتقد  اعراب  مانند  نیز  آنها  است.  چنگیزخان  یاسای 

 نشینی آشنا و مأنوس گردند، نیروی جنگی آنان رو به سستی خواهد نهاد. شهر



کاپوی آزادی و   ایرانیان در ت

 309                                                                                                                               استقلال

نشینی خود بوده  اعیان چادرنشین مغول و تُرک سخت پابند یاسای کبیر چنگیزی و سنن چادر   
بودند توام گردیدند و با اعیان ایرانی که در اراضی خود مقیم  به زندگی اسکان یافته تسلیم نمی

شدند. به اضافه اعیان مزبور مدتّ مدیدی به فرهنگ و تمدّن مردم اسکان یافته و مسلمان نمی
نگریستند. اینان معتقد بودند که صفا و ناآلودگی سنن مغولی، و دین اسلام به نظر دشمنی می

مسیحی   (۱) پرستی یا آئین بودا و یا مذهب نستوریکردند، با حفظ بتکه ایشان از آن دفاع می
که چنگیزخان قبایل مغول را متّحد سازد  پیوند ناگسستنی دارد. دو کیش اخیرالذکر پیش از آن

 به وسیلۀ اویغورها میان آنان رواج یافت.   
امّا ساختمان روحی و  افکار و احساسات شخصی چنگیزخان، از بیان زیر که منسوب به خود     

ها، همانا فتح و غلبه بر دشمنان، تعقیب و دنبال  گردد: "بالاترین لذایذ و خوشیاوست معلوم می
کردن آنها، گرفتن دارایی و هستی آنها، سوار شدن بر اسبان آنها، دیدن چشمان پر از اشک عائله 

خواجوی کرمانی در وصف    (۲) و خانواده و بالاخره تملک و تصرّف زنان و دختران آنها است."
 گوید: این رسم و آئین می

   ظلم در"یاساق" او، عدل است و دشنام آفرین 
 اش ببین و عدل و "یاساقش" نگر   رسم وآئین

انگیزی که در سراسر الدین و کشتار وحشتهجری بعد از فرار سلطان جلال   ۶۱9چنگیز در      
ایران کرد، برای فرونشاندن شورشی که در چین شمالی و تبّت به ظهور رسیده بود به مغولستان 

گشت، بخش عمدۀ ایران زیر و رو شده بود.  برگشت. هنگامی که چنگیز به تختگاه خود باز می
 شمارند: انگیزترین رویدادهای تاریخ برمینگاران، استیلای مغولان را بر ایران فاجعهتاریخ

جغرافیاللّه  حمد     و  )مورخ  میمستوفی  معروف(  خرابی دان  که  نیست  "شک  نویسد: 
عامی که در آن زمان رفت، اگر تا هزار دولت مغول اتفاق افتاد و قتلیی[ که در ظهور  ]خرابی

 اصلاح پذیر[ نبودی". - پذیر ]جبران شدنی یی واقع نشدی هنوز تدارکسال دیگر هیچ حادثه

 
نسطوری یا نستوری، جماعتی از مسیحیان که پیروان آن به نسطوریوس، اسقف اعظم قسطنطنیه، به عنوان یک  ۱

   گذارند.میقدّیس احترام 
به نقل  ۱۲7، صفحۀ ۲یکس، ترجمه سید محمّدتقی فخر داعی گیلانی، جلد ار پرسی ستاریخ ایران، ژنرال سِ ۲

 از جامع التواریخ. 



ایرانیان در                                                                                                                                 3۱۰

کاپوی آزادی و استقلال  ت

   

هایی که حمله مغول سبب شد موجب گردید که ها و انهدامگوید: "آسیبپطروشُفسکی می    
مردم ایران و خاورمیانه نتوانستند پس از آن کمر راست کنند و به سطح رونق و تکامل اقتصادی  

نویسد: "از زمانی که خداوند مبارک و و ابن اثیر می  (۱) و اعتلای فرهنگی پیشین خود برسند."
واقعه امروز نظیر چنین  به  تا  آفرید  را  انسان  این مصیبت مانند  تعالی   ... نداده است  یی روی 

گوید: "در محلی مردم آن در  یی در گرفت و شعلۀ آن همه جا را سوزاند ...". جوینی نیز میجرقه
 برابر مغولان پایداری کردند، از صد هزار تن ساکنان آن فقط صد تن باقی ماندند".

 توان به شرح ذیل خلاصه کرد:آمدهای استیلای مغولان را میپی    
اندازۀ جمعیّت پس از کشتارهای دسته جمعی مغولان، آوارگی، به بردگی  کاهش بی -

 رفتن، فرار بسیاری از ساکنان باقیمانده، نخستین پیامد استیلای مغولان بود.
های زیر  های کشاورزی، کاهش زمینهای آبیاری و زمیننابود شدن تأسیسات و شبکه -

ها و نابودی هزاران نفر از نیروی کار انسانی در روستاها. به  کشت، از میان رفتن دام
تاریخ دهستاننوشتۀ  از  بسیاری  در  رشیدالدین  ایرانی  فقط  نگار  ایران    ۱۰/۱های 

 بایر بودند.   ۱۰/9شدند و های زراعتی کشت میزمین
ها، بطوریکه شهرهای بزرگ و متوسط تبدیل به شهرهای کوچک  ویرانی شهرها و آبادی -

 و حتی روستا شدند.
توده - از کوچمهاجرت  ترکان تجاوز  شان  نشین مغول که شمارههای عظیمی  از  بارها 

 کرد.می
دامداران کوچ - اثر سکونت  زمیندر  بیشتر  در  زمیننشین  این  بایر  های کشاورزی،  ها 

های کشاورزی،  خرج دامداری که به حساب خراب کردن زمینگردیدند. این روش کم
 چراندند، باعث سقوط اقتصاد و کشاورزی گردید. های خود را میدام

از زحمتکشان شهر و  های سخت مالیاتی استیلاگران و بهرهسیاست - کشی بیرحمانه 
 نشینان و روستاییان را به ورشکستگی کشاند. روستا، که شهر

رویداد هایی که گفته شد، در سده هفتم هجری / سیزدهم میلادی، جریان طبیعی رشد و پیشرفت 
 اجتماعی مناطق اشغالی را دچار وقفه ساخت و مانع احیاء اقتصاد کشور گشت.-اقتصادی

 
   ۲۰ترکستان نامۀ بارتولد، مقدمه به قلم پطروشفسکی، صفحۀ  ۱



کاپوی آزادی و   ایرانیان در ت

 311                                                                                                                               استقلال

در اثر استیلای مغولان ویران نشدند،    -فارس، لرستان، کرمان    -های جنوبی ایران  استان   
استان این  اینهمه  با  اطاعت کردند،  اظهار  مغولان  به  بیدرنگ  اتابکان  اثر چون  در  هم  ها 

   .(۱) های سنگین به ناتوانی گرائیدندمالیات
از آنجایی که طبق یاسای کبیر چنگیزی تمام اراضی مفتوح و اقوام مغلوب ملک طلق خاندان    

هایی را که در عهد او مسخّر گشته بودند میان پسران شدند، چنگیزخان سرزمینخان شمرده می
سالگی    7۵هجری در سن    ۶۲۴ریزی و جنایت، در سال  همه خونخود تقسیم کرد. وی پس از آن

به مرگ طبیعی درگذشت. پس از مرگ چنگیز، شورایی از بزرگان مغول و شاهزادگان ]قوریلتای[ 
قاآن، را به مقام سلطنت برگزیدند. وی جانشینش، تشکیل گردید و پسر سوّم چنگیزخان، اوگتای

را برای تعقیب نقشۀ تجاوز گرانۀ چنگیزخان مأمور کرد    -خان  پسر برادرش تولی  -منگوقاآن  
 کو را نیز مأمور فتح بقیۀ بلاد ایران نمود.و برادرش هولا

که گذشت، چنگیزخان بعد از چهار سال کشتار و ویرانی که در ماوراءالنهرو خوارزم به  چنان    
بار آورد، به سرزمین خویش بازگشت و همانجا مرد. تاخت و تاز او ایران را به قلمرو مغول  
ملحق ساخت امّا آن را به صورت یک سرزمین ویران رها کرد. لشکرکشی مغول، فقط به قصد  

اش تشفّی حاصل کرد، امید به  که وی خود از کینه جویید. از اینرو بعد از آنانتقام و غارت بو
پسر رشید سلطان   -الدین منکبرنی  اعادۀ نظم و ایجاد یک قدرت تازه هنوز باقی بود و جلال 

ای بنا  ها که از عبور موکب مغول باقی مانده بود کشور تازهمحمد، کوشید تا شاید از این ویرانی
تر از آن بودند که جرات کنند  تر و خود باخته. امّا امرائی که جان سالم بدر برده بودند ترسانکند

درین معماری ساحرانه با او همکاری نمایند. خود او هم، برای معماری یک همچو بنایی آمادگی  
ها و  بد، وی به اندازۀ زور و شجاعت خویش عقل و کفایت نداشت. بیخردینداشت. از بخت

هایی که در طول مدّت بیش از ده سال با لشکر مغول مرتکب شد، بیش از آن بود که کژراهی
 امید اعادۀ دولت خوارزمشاهیان را برایش ممکن سازد، لذا در این کار توفیقی نیافت. 

های مغلوب و اش و مرگ وی، در سرزمینپس از بازگشت چنگیزخان و عمدۀ نیروی نظامی    
ها و دامهایشان باقی ماندند و کشور تحت فرمان  هایی از فاتحان و خانوادهمفتوح ایران دسته

به مدّت چهل حکام نظامی و کشوری مغول، که از جانب خاقان مغول تعیین می شدند تقریباً 
 سال، در حال هرج و مرج، ویرانی و پریشانی باقی ماند، تا هجوم مجددّ مغول پیش آمد. 

 
 " ۲۱8و  ۲۱7تاریخ ایران از زمان باستان تا امروز، گرانتوسکی و همکاران، صفحات "  تلخیص از  ۱



ایرانیان در                                                                                                                                 3۱۲

کاپوی آزادی و استقلال  ت

   

گرچه فرمانروایی و حکومت واقعی مغول در ایران را، پس از فرار و شکست سلطان محمد،    
به    خان نوادۀ چنگیز بنیاد نهاد؛ امّا این را نیز باید خاطر نشان ساخت که با ورود هولاکو هولاکو

شدند پایان یافت ایران، دورانی که حکام مغولی از جانب خاقان مغولستان به ایران فرستاده می
و مقدمۀ تشکیل سلسلۀ خاصّی از سلاطین ایران، که در تاریخ به ایلخانان مغول معروفند، آغاز  

 گردید.
ضمناً استقرار سلطۀ مغول در سراسر ایران، عنصر جدیدی به تاریخ ایران و سیر تحولات      

اجتماعی این کشور وارد ساخت، و آن عنصر ایلات بود )اعم از ایلاتی که با مهاجمین وارد 
 ایران شده استقرار یافتند و یا اینکه پیشتر در ایران ساکن بودند(. 

پای    با حفظ شیوۀ زندگی اختصاصی،  تازه،  و این عنصر  ایلی  آداب  و  به سنن  استوار  بندی 
قومی، اطاعت کورکورانه از رئیس ایل و قرار دادن کلیۀ قدرت جسمی و روحی افراد ایل در  

های داخلی اختیار او، به مثابۀ یک نیروی ذخیرۀ دائمی برای کشمکش و ستیز بین ایلات و جنگ
 ها و بیگانگان از آنها در آمد. جهت توسعه منطقۀ نفوذ و حاکمیت و استفادۀ ابزاری خودی

ها  با توجه به این عنصر، پاسخ این سؤال که چرا تأسیس هر حکومت جدیدی در ایران با جنگ    
 . (۱) شودو نبردهای شدید و طولانی در داخل کشور توام بوده است؟ روشن می

گفتیم که منگوقاآن، جانشین چنگیزخان، برادرش هولاکو را مأمور فتح بقیۀ شهرهای ایران    
کرد. امّا عوامل دیگری نیز علاوه بر میل جهانگشایی دولت مغول، در آمدن هولاکو به ایران 

الدین احمد  مؤثر بود؛ از جمله تعصبات مذهبی بعضی از علمای دینی ایرانی مانند قاضی شمس
کرد. و قزوینی که دفع اسماعیلیان، به اصطلاح آن زمان "ملاحده"، را از هولاکو درخواست می

و   بودند،  عیسوی  و  نایمان،  و  قبایل کرائیت  از  آنها  اکثریت  که  هولاکو  لشکریان  تمایل 
خواستند با ضعیف کردن مسلمانان شام و مصر آنان را از غَزو با صیلبیان باز دارند. به دنبال  می

هجری قمری با لشکریانی که بیشتر از   ۶۵۱ها و پیشنهاد ها، هولاکو در اواخر سال  ضا این تقا 
 قبایل عیسوی بودند عازم ایران گردید. 

امّا مغولان تازه وارد، که این بار در موکب هولاکو به ایران آمدند، با مغولهایی که نزدیک به     
با دنیای    -چهل سال پیش همراه چنگیز به تاخت و تاز آمده بودند تفاوت بسیار یافته بودند  

 
 ۲۱تا  ۱7ایران در دورۀ سلطنت قاجار"، مقدمۀ، صفحات "  ، نویسندۀ کتابشمیم اصغرعلیبر گرفته از  ۱



کاپوی آزادی و   ایرانیان در ت

 313                                                                                                                               استقلال

تر گونۀ عهد چنگیز خیلی معتدل اسلام خیلی بیشتر آشنایی پیدا کرده بودند، و از غارتگران وحشی
یی رسیدند. لشکرکشی هولاکو، بر خلاف لشکرکشی چنگیز با طرح و نقشهتر به نظر میو مجربّ

ها برای عبور لشکر آماده و پیش پرداخته همراه بود. منازل بین راه از پیش معین شده بود، راه 
ها و گدارها تعمیر و ترمیم شده بودند. این بار تجربه به فرمانروای مغول نشان داده بود  حتی پل

که برای ایجاد یک قدرت پایدار در ایران، برچیدن بساط خلیفه و اسماعیلیه ضرورت دارد و 
به جای کشتار و تخریب بیهوده و بی دنی نقشۀ سابق، میآنها  ای  بایست این دو قطب متضادِ 

های مذهبی خویش مانع از استقرار فرمانروایی آنها در ایران به شمار اسلام را که به خاطر جنبه
هـ.( هدف ۶۵3آمدند از بین بردارند. وقتی موکب هولاکو از مغولستان به سمرقند رسید )می

ها پیش در اطراف این ولایت بیکار و تا حدّی  وی، غیر از سعی در تجهیز مغول هایی که از سال 
که نیل به آن در گرو دفع    -مورد نفرت عامّ مانده بودند، توسعۀ قلمرو مغول به سوی غرب بود  

 اسماعیلیه و برچیدن بساط قدرت خلیفه عبّاسی بود.   
های داخلی شده و در سراشیب اسماعیلیه در آستانۀ حملۀ هلاکو دچار اختلاف و درگیری   

  الدین خورشاه، بازپسین پیشوای اسماعیلیان الموتانحطاط و زوال افتاده بود. در آن زمان رکن
ریاست  نداشت،  را  او  بلافصل  جانشینان  و  صباح  حسن  شهامت  و  شایستگی، کاردانی  که 

دار بود. هولاکو، پس از ورود به ایران، کیتوبوقا یکی از سرداران خود را اسماعیلیان را عهده
ها را گشود. هولاکو نیز خورشاه را به مأمور انهدام قلاع اسماعیلیه کرد و او بعضی از آن قلعه

اطاعت از خود فرا خواند و خورشاه به صوابدید خواجه نصیرالدین و سایر دانشمندان که در 
بودند، فرمانبرداری از مغول را پذیرفت و برادر خود را به خدمت   (۱) میان نزاریان در میمون دِز 

هولاکو فرستاد، در حالی که افراد عادی فرقه خواستار "جهاد" با مغولان بودند. امّا خورشاه در 
قلعه میتسلیم  مماطله  خود  در  های  سال  یک  از  پس  تا  /  ۶۵۴شوال    ۲9کرد   ۱9هـ. 

م.، وی در حالی که جمعی از بزرگان از جمله خواجه نصیرالدین طوسی، خواجه  ۱۲۵۶نوامبر
الدین زوزنی و وزیرش مؤیدّالدین او را در میان گرفته بودند از قلعه به زیر آمد و به حضور اصیل

هولاکوخان رفت و رضا داد که از مغولان اطاعت کند به شرط اینکه متصرفّات اسماعیلیه در  
 دست او باقی بماند. 

 
 ی اسماعیلیه، در دهستان رودبار شهرستان قزوین بود. هاژ یکی از قلعهدِ ز یا میمون دِمیمون  ۱



ایرانیان در                                                                                                                                 3۱4

کاپوی آزادی و استقلال  ت

   

خورشاه با تسلیم در برابر مغولان، هم ننگ و بدنامی خرید و هم خود و تمام بستگانش از خُرد  
که  (۱) ترین وضعی به دست مغولان کشته شدند. در حالی که "عطامَلِک جوُینیو کلان، با فجیع

و   ناپذیری  تسخیر  آشکارا  است،  دیدن کرده  لَمسَر  و  دِز  میمون  الموت،  از  مغولان  همراه 
قلعه امکان میخودکفایی  آنها  به  را که  الموت  بویژه  نزاری  برابر حملات  های  در  است  داده 

های مدید مقاومت ورزند ]وهلاکو را به نوعی سازش با آنها وادارسازند[، تأیید  مغولان مدت
چنانمی  ... قلعهکند  دست کم  داد،  نشان  میکه گِردکوه  نزاریان  مهم  و  توانستند  های کلیدی 

آذوقه و تدارکان خود در برابر دشمن مقاومت ورزند. گِردکوه به  مدت های طولانی به اتکای 
عنوان آخرین پایگاه نزارین در ایران، سیزده سال پس از سقوط الموت، در برابر محاصره کنندگان 
و   جامه  به  نیاز  خاطر  به  را  خویشتن  سرانجام  محافظان گِردکوه  ورزید.  پایداری  خود  مغولِ 

، در زمان حکومت اباتا ]خان[، پادشاه  ۱۲7۰دسامبر    ۱۵هـ. /  ۶۶9لثانی  اربیع  ۲9در    پوشیدنی
 (۲) ایلخانی؛ هفده سال پس از نخستین یورش طلایه داران سپاه هلاکو بدان، تسلیم کردند."

قلعه میمغولان قلعه    به صد  آنها  را که عدد  اسماعیلیان  اموال و های  و  رسید، ویران کردند 
خزاین آنها، مخصوصاً کتابخانۀ مهم الموت را که از نظر اهمیت به غایت شهرت داشت، به 

  هاییهای اسماعیلیه به هولاکو کمکالدین خورشاه در تسخیر قلعهکه رکنتاراج بردند. با آن
که از وجود وی رفع احتیاج شد او را به  کرده بود و هولاکو نیز به او امان داده بود، پس از آن

را  او  قره قوروم نزد منکوقاآن فرستاند. همینکه وی وارد قره قوروم شد منکوقاآن فرمان قتل 
از خستگی بیهوده او را بدینجا  های چاپار کشیدهیی که اسبصادر کرد و گفت: "دریغ  اند تا 

بیاورند". و دستور داد او را با همۀ همراهانش از دم تیغ بگذرانند. به فرمان منکوقاآن و بر اساس  
 عامشان کردند.     یاسای چنگیزی هر جا که اسماعیلیان را پیدا نمودند، قتل

 ۱۶۶بدین ترتیب با تسلیم شدن و مرگ خورشاه، بر تاریخ دولت نزاری ایران که در حدود      
سال پیش با فتح قلعۀ الموت به دست حسن صباح تأسیس شده بود، پایان داده شد. امّا نزاریان 

 
   . جوینیعطا ملک جُوینی از رجال و مورخین ایرانی در قرن هفتم هجری قمری، مؤلف تاریخ جهانگشایِ ۱
 37۰و 89۴تاریخ و عقاید اسماعیلیه، دکتر فرهاد دفتری، صفحات  ۲



کاپوی آزادی و   ایرانیان در ت

 315                                                                                                                               استقلال

های جهان اسلام هایی پراکنده در بسیاری از بخشتوانستند به صورت مخفی و به گونۀ جماعت
 .(۱) و اغلب در زی صوفیان به حیات خود ادامه دهند

هایی  پس از قلع و قمع اسماعیلیان به سوی بغداد حرکت کرد. وی از همدان ایلچی  هولاکو    
برای اعلام الزام فرمانبرداری نزد خلیفۀ عبّاسی به بغداد فرستاد. امّا جوابی که به پیغام او داده  
ارباب سفارت. خلیفه، خواه ناخواه  بود نه موافق با رسوم معمول در پذیرایی  شد نه معقول 

ن با خاندان هدایائی برای او ارسال داشت و در عین حال سعی کرد او را از عواقب شوم در افتاد
عبّاسیان بترساند. امّا هیچ چیز از حرکت هولاکو به جانب بغداد مانع نشد و بزودی تختگاه  

 عبّاسیان به محاصره افتاد.  
ای از همکاران نزدیک او، برای خلیفه و خاندان فاسد عبّاسی، مستعصم، خلیفۀ عبّاسی، و عده   

گفتند هیچ نیرویی قادر نیست که به خلافت پانصد سالۀ این مصونیتی آسمانی قائل بودند و می
خاندان پایان بخشد. در حالیکه "اکثر ایام خلیفه، که مدعی جانشینی رسول خدا و رهبری جهان 

گذشت و یا روزگار خود را بدون اسلام بود، "به سماع اغانی و ملاقات زنان و مردم مُسخََّره می
با آناستفادۀ صحیح در کتابخانۀ شخصی می که مغول در پشت دروازۀ بغداد بود  گذراند. و 

می نامه  اطراف  سلاطین  به  ایشان،  کار  تدبیر  سازنده  بجای  و  نوازنده  ایشان  از  و  نوشت 
است.  درباریان او همه از اراذل النّاس بودند و بر وجود خلیفه استیلای کامل داشتند ... خومی

بغداد   به حدود  هلاکو  رسیدن  تا  مستعصم  ابتدای خلافت  از  سالی که  پانزده  مدت  تمام  در 
جویی نیفتادند و از حال مردم خوارزم و ماوراءالهنر و خراسان عبرت  گذشت، ابداً به فکر چاره

    (۲) نگرفتند."
درباب عزیمت مشورت       اعیان حضرت  و  دولت  ارکان  با  "هولاکوخان  بغداد  فتح  از  پیش 
مُمی بر حسب  یک  هر  میقَعتَ کرد.  قاآن گفتند. حسامد خود چیزی  فرمان  به  منجّم که  الدین 

نماید، مصاحب او بود تا اختیار نزول و رکوب کند، طلب کرد و فرمود که هر آنچه در نجوم می
با پادشاه گفت که مبارک نباشد    بی مداهنه تقریر کن. چون به واسطۀ قربت جرأتی داشت، مطلقاً

قصد خاندان خلافت کردن و لشکر به بغداد کشیدن، چه تا غایت وقت هر پادشاه که قصد  

 
 9۰۴تا  88۴تاریخ و عقاید اسماعیلیه، دکتر فرهاد دفتری، صفحات  ۱
 88۴تا  87۴تاریخ مفصل ایران، عبّاس اقبال آشتیانی، صفحات  ۲



ایرانیان در                                                                                                                                 3۱6

کاپوی آزادی و استقلال  ت

   

بغداد و عبّاسیان کرد، از ملک و عمر تمتعّ نیافت. اگر پادشاه سخن نشنود و آنجا رود، شش  
 فساد ظاهر گردد:

که باران که همۀ اسبان بمیرند و لشکریان بیمار شوند. دوّم آن که آفتاب بر نیاید. سوّم آناوّل آن   
نبارد. چهارم، باد صَرصَر برخیزد و جهان بر زلزله خراب شود. پنجم نبات از زمین نروید. ششم 

که پادشاه بزرگ در آن سال وفات کند. هولاکوخان از وی بر آن سخن حجّت طلبید، بیچاره آن
و امراء گفتند رفتن به بغداد عین مصلحت است. بعد از آن    (۲) باز داد، و بخشیان  ( ۱) مُچَلکا 

کرد. خواجه متوهم گشت و پنداشت   (3) خواجه نصیرالدین طوسی را طلب فرمود و با وی کنگاج
که بر سبیل امتحان است، گفت از این احوال هیچ یک حادث نشود. فرمود که پس چه باشد،  

الدین را طلب فرمود تا با خواجه بحث گفت آن که به جای خلیفه، هولاکوخان باشد. حسام
اند و هیچ کند. خواجه گفت به اتفاق جمهور و اهل اسلام بسیاری از صحابۀ کبار شهید شده

فسادی ظاهر نشد و اگر گویند خاصیت عبّاسیان است، از خراسان طاهر به حکم مأمون  بیامد  
و برادرش محمد امین را بکشت و متوکل را پسرش به اتفاق امراء بکشتند، منتصر و معّز را 

ر  امراء و غلامان بکشتند و علیهذا چند خلیفۀ دیگر بر دست هر کس به قتل آمدند و خللی ظاه 
     (4) نگشت ... و بعد از آن عزم بغداد را جزم فرمود."

صفر      چهارم  تاریخ  در  را  بغداد  مغول،  لشکریان  ولی    ۶۵۶گرچه  قمری گشودند،  هجری 
به آن   -عام مردم دارالخلافه بودند  که ترکتازان تاتار مشغول قتل  - هولاکوخان تا نهم صفر  

 شهر داخل نگردید. 
"به نوشتۀ مارکوپولو، جهانگرد وِنیزی: چون هولاکو وارد بغداد شد، از مال خلیفه بُرجی یافت    

ترین مالی بود که تا آن تاریخ کسی  های دیگر؛ و این، انبوهمملوّ از نقود زرّین و سیمین با گنجینه
دیده یا شنیده بود. هولاکو پس از مشاهدۀ آن مکنت وافر در تعجبّی عظیم افتاد. خلیفه را پیش  
خواند و گفت: بگو این گنج فراوان به چه منظور فراهم کرده و چه مصرفی برای آن اندیشیده  

فرستم، چرا دانستی که من تو را دشمنم و لشکری به این انبوهی بر سر تو میبودی؟ مگر نمی
 

 کلمۀ ترکی یعنی عهد، شرط، اقرار. =  مُچلَکا ۱
 کلمۀ چینی یعنی مرد دارای اطلاع وسیع، روحانی بودایی. =  بخشیان ۲
 = کنگاش.  کنگاج 3
 ، به نقل از جوامع التواریخ. ۱۶۵و  ۱۶۴"، نوشتۀ محمّد کریم زنجانی اصل، صفحات ...و سیاست  امامیهّ " 4



کاپوی آزادی و   ایرانیان در ت

 317                                                                                                                               استقلال

مال خود را به سواران و سلحشوران انفاق نکردی تا از تو دفاع کنند و بغداد را از تعرضّ مصون 
        (۱) دارند؟ خلیفه ندانست در جواب این حال چه گوید، ناچار سکوت اختیار کرد."

خواجه       صلاحدید  "با  شود  حادث  است  ممکن  احوالی که  از  احتیاط  مراعات  با  هولاکو، 
باللّه را در نمد پیچیدند و آنقدر مالیدند تا جان داد. نصیرالدین طوسی دستور داد که المستعصم

این بود که اگر اوضاع کائنات شروع به تغییری کرد، دست  علت مالیدن خلیفه در نمد برای 
دانیم با ادامۀ مالیدن، خلیفه مُرد و آب از آب تکان که مینگهدارند و اگر نه ادامه دهند. چنان

       (۲) نخورد."
نظر      اظهار  علت  به  را  نصیرالدین  خواجه  انگلیسی،  ایرانشناس  براون،  ادوارد  باره  این  در 

خواند. در حالی که این امر نشانۀ هنر و درستش و به "گناهِ" گفتن حقیقت، خائن و نیرنگباز می
زدایی ماهرانه از خلافت و اقتداری بود که با سوء استفاده از باورهای  کیاستِ خواجه در تقدسّ

پذیرفت و خلفا بدون تکیه به چنین تقدسی  یافت و استحکام میهای مردم تقدّس میدینی توده
نمی براون دروغین  ادوارد  بعلاوه  ادامه دهند.  و ستم خود  فرمانروایی سراپا ظلم  به  توانستند 
اس با  عبّهای کاری که بنیشبهه آثار زخمکند که خواجه نصیرالدین ایرانی بود و بیفراموش می

ها بر پیکر ایرانیان زده بود، بر روح  ها و آل برمکها، مازیارها، افشینها، بابککشتن ابومسلم 
نیز سنگینی می این حقیقت  او  اظهار  اینرو  از  برافتادن خلیفه و خلافت   -کرد.  به  اگر  حتی 

 مطلوب. برای خواجه امری بود کاملاً  -شد عبّاسی منجّر می
توان در این مختصر از عهدۀ امّا اینکه خواجه کی بود و چه مقام و منزلت شامخی داشت، نمی   

توان گفت که وی دانشمندی بود همطراز فارابی، رازی، بیرونی، ابن این کار بر آمد. همینقدر می
می البشر"  "استاد  را  او  هم عصرانش  آنها.  نظایر  و  فقیه، سینا  او سیاستمدار، حکیم،  گفتند. 

از بزرگ ادیب، لغوی و یکی  ایدئولوژی  متکلم، ریاضی دان، منجم، طبیب،  بنیانگذاران  ترین 
از ترین نقشتشیعّ بود. یکی از مهم های برجستۀ او، نجات دادن دانش و دانشمندان در یکی 

 ترین ایام ایلغار مغول بود.  تیره
"وجودش منشاء خدمات بسیار مهمی به معارف بشری بوده است، بدین شرح که به مناسبت    

معرض   در  را که  عهد خویش  نفیس  از کتب  معتنابهی  مقدار  هولاکوخان،  دربار  در  نفوذش 

 
 3۰7، مرتضی راوندی، صفحۀ ۲تاریخ اجتماعی ایران  ۱
   همان ۲



ایرانیان در                                                                                                                                 3۱8

کاپوی آزادی و استقلال  ت

   

در کتابخانه و  آورد  فراهم  بود  تلف شدن  در شرف  و  تاتار  مراغه[ دستبرد  ]در رصدخانۀ  ای 
نگهداری کرد. تعداد کتبی را که در این کتابخانه به سعی و همت خواجه فراهم آمده بود تا چهار  

اند. همچنین نفوذ و منزلت وی باعث نجات بسیاری از فضلا و علمای  صد هزار مجلّد نوشته
 عهد، از تیغ خونریز تاتار شد."

های  از موقوفات گرانسنگ ایلخانی، مدرسه و حجره  "خواجه با استفادۀ معقول و از روی امانت   
خاصّی در رصدخانه بنا نهاد و با دادن حقوق، زبدۀ علمای عصر را در آنجا گرد آورد و رصدخانه 

    (۱)را به اهرمی برای پخش علوم و تربیت علما مبدّل ساخت."
گیران که مراحل مختلف زندگی خواجه را گاهی پیش از اسماعیلیان "بر خلاف نظر برخی خرده   

شمارند؛ وی در هر حال، خواه با اسماعیلیان و گاهی همراه هولاکوخان، از نقاط ضعف او می
و خواه با ایلخانان بوده، همواره عمر و دانش و استعداد و زیرکی خود را در راه خدمت به علم 

وحشت مردم  نجات  و  فلسفه  میزدهو  صرف  و کشتارهای  یی  سهمگین  طوفان  در  کرد که 
 مغول همه چیز خود را از دست داده بودند". بیرحمانۀ

"اشپولر، در اثر مشهورش "تاریخ مغول در ایران"، فهرستی این چنین از خدمات خواجه ارائه     
دهد: برقرار کردن روابط حسنه میان هولاکو و شیعیان، جلوگیری از انهدام شهرها ... محفوظ  می

ماندن عتبات عالیات به واسطۀ دستور ایلخان، که در سایۀ روابط نیکوی او با خواجه و شیعیان 
شود؛ به وجود آمدن شرایط مناسب برای فعالیت دانشمندان شیعی، بازگرداندن اوقاف صادر می

بودند، ساختن رصدخانۀ مراغه، و  را ضبط کرده  آنها  پیشترها  اهل سنّت  آنان، که  به  شیعیان 
 اش.حمایت از همکیشان خود در سراسر زندگانی

دارند،   -از جمله بارتولد    -بینیم که بر اساس این فهرست و نیز اشاراتی که برخی دیگر  می   
دارد، از دیگر همکاری خواجه با هولاکو نتایجی چشمگیر به سود فرهنگ و تمدّن ایرانی در بر

های فلسفی پیش از عصر استیلای مغول به فلسفۀ ها و اندیشهنتایج لازم به ذکر، پیوند مکتب
توان حرکت که به واقع میاسلامی روزگار پس از مغول به واسطۀ حوزۀ فلسفی اوست. چنان

ایرانی )با وجه  وی را تلاشی دانست در ایجاد، استقرار، و بسط زمینه بروز آنچه هویت  های 

 
ی  هاو جنبش هابینیجهاندر بارۀ   هابرخی بررسی" دهخدا، ذیل کلمه نصیرالدین طوسی، و کتاب نامۀ لغت  ۱

 " 3۰9اجتماعی در ایران، احسان طبری، صفحۀ 



کاپوی آزادی و   ایرانیان در ت

 319                                                                                                                               استقلال

خوانیم؛ و از این راه فراهم آوردن امکان سرازیر شدن نیروهای ذخیره شدۀ مشخصۀ شیعی( می
معنوی ایرانیان، که به ویژه در عرصۀ هنر، خاصّه نقاشی، جلوۀ اصلی خویش را نشان  -روحی

 (۱) دهد."می
جهت نیست که علمای شیعۀ دوازده امامی، با نقل روایتی جعلی از با توجه به مراتب فوق بی    

قائم میبن  علی امام  را پیشقراولان ظهور  با  ابیطالب، مغولان  خواندند و همکاری همه جانبه 
 دانستند.را مشروع می -مخصوصاً در فتح بغداد و سقوط خلافت عبّاسی  -هولاکوخان 

روزی که وارد بغداد شد، پسر ارشد مسعتصم، ابوبکر را هم به قتل رسانید و هولاکو در همان    
که بیش از پانصد سال بر مسلمانان جهان فرمانروا   -عبّاسی را    افیفبدین ترتیب حکومت خل

 سرنگون ساخت.  - بود 
برچیده شد، لکن     بر بغداد، دستگاه خلافت عبّاسی  قتل مسعتصم و غلبۀ مغولان  با  گرچه 

از بغداد گریختند.  اقربای خلیفه  از  زیرا در گیرودار فتح بغداد برخی  نرفت.  از میان  بیکباره 
الظاهر به امرالله، عمّ مسعتصم و برادر مستنصر به مصر رفت. در مصر بن بزرگترین آنان احمد

هجری قمری با او بعنوان خلیفه   ۶۵9الملک الظاهر )بیِبرسَ(، از پادشاهان ممالیک در سال  
بیعت کرد و لقب برادرش المستنصر بالله را به او داد. خلافت او فقط دینی بود و کار حکومت 

سپاهی روانه بغداد گشت تا آنجا را از مغولان باز ستاند، ولی در    را در دست نداشت. احمد با 
 کشته شد.جنگ 

پس از او، چند نفر نیز بر مسند خلافت عبّاسی نشستند )البته بدون قدرت سیاسی( تا بالاخره     
هجری قمری   9۲3"سلطان سلیم اوّل )عثمانی(، که معاصر شاه اسماعیل صفوی بود، در سال 

میلادی( به مصر و سوریه و مدینه و مکّه دست یافت و المستمسک بالله آخرین باز    ۱۵۱7)
ای عبّاسی مصر را مجبور کرد که خلافت اسلامی را در محضری که از فقها و علما  ماندۀ خلف 

تشکیل شده بود، به وی واگذار کند )و چیزهایی را که مدعی تعلق آنها به پیامبر اسلام بودند به 
عثمانیان بدهد(. از آن تاریخ سلاطین عثمانی خود را خلفای پیغمبر اسلام خواندند و جز ایران 

بتکار شاه اسماعیل مذهب شیعه را پذیرفت و زیر بار آنان نرفت، بر دیگر بلاد اسلام و که به ا
    (۲) اروپا و شمال افریقا به نام خلافت حکومت کردند."

 
  ۱77و  ۱7۶ی غیبت"، محمّد کریمی زنجانی اصل، صفحات ها امامیه و سیاست در نخستین سده" ۱
 " ۱98 صفحۀ  ۱/۵تاریخ ادبیات در ایران "  " و۱۵۲تاریخ ایران زمین، دکتر محمّد جواد مشکور، صفحۀ " ۲



ایرانیان در                                                                                                                                 3۲۰

کاپوی آزادی و استقلال  ت

   

. وی با غنایم هنگفتی که از بغداد بدست آورده بود عازم آذربایجان    گردیم به هولاکو باز می    
ای بر کوه شاهی واقع در دریاچه ارومیه ذخیره نمود، که بعدها  ها را در قلعهشد و اموال و گنجینه

 آن کوه بر اثر زلزله فرو ریخت و به زیر آب رفت و از آن خزاین نشانی بدست نیامد.  
پس از فتح بغداد، هولاکو عازم تسخیر شام شد و حلب و دمشق را متصرّف گردید. امّا وصول      

که هولاکو حکومت و دولت خود را از او   -خبر درگذشت برادرش منکوقاآن، خان مغولستان  
 وی را به ترک شام و عزیمت به مغولستان وادار کرد. -داشت 

هجری قمری قوبیلای قاآن که بجای منکوقاآن نشسته بود، سلطنت تمام ایران   ۶۶۱در سال      
و متصرفّات غربی مغول را به هولاکو واگذار کرد و بدین ترتیب فاتح مغول رسماً سلطنت 
ایران را در دست گرفت. وی در بازگشت از مغولستان، به تحکیم قدرت و دفع مدعیان پرداخت 

 را بین پسران و امراء مطیع و دست نشاندۀ خویش تقسیم کرد. و ممالک خود 
شدند  هایی که پیش از سقوط خلافت عبّاسی در سرزمین ایران تشکیل میباید گفت، دولت    

شدند؛ از قبیل حکومت خراسان، های محلّی نامیده مینام مملکت ایران نداشتند، بلکه با نام
 ۶۵۶حکومت سیستان، ماوراءالنهر، عراق و غیره. و این بعد از برافتادن خلافت بغداد در سال  

هجری قمری بود که دولتی به نام ایران و در فلات ایران به دست هولاکوی مغول تشکیل شد. 
ولت عظیمی در فلات ایران هولاکو اوّلین پادشاه سلسلۀ ایلخانی در ایران است که به ایجاد د

 توفیق یافت. 
از       از مغولستان، لشکریانش که خیال فتح مصر را در سر داشتند،  از بازگشت هولاکو  پس 

هجری( و سردار   ۶۵8)  ندبودند، شکست خورد  (۱) مصریان که تحت فرمانروایی سلسلۀ ممالیک 
لشکریان هولاکو، گیتوبوقا، کشته شد و این اوّلین شکستی بود که از طرف ملل مسلمان به لشکر 

های پیاپی مغول از سرداران اسلام در شام و متوقف  مغول وارد گشت. همین شکست و شکست 

 
میلادی(   ۱۵۱7تا  ۱۲۵۲ -هجری قمری  9۲۲تا  ۶۵۰از فرمانروایان مصر )یی سلسلۀ ممالیک، نام سلسله ۱

ممالیک به معنی غلام است و بیشتر این کلمه را در مورد غلامان   است. با این توضیح که کلمۀ مملوک، جمعش 
غلامانی که جزء   اند، و از آنجا که سلاطین ممالیک مصر از غلامان ترک چرکسی بودهاند بردهمیسفیدپوست بکار 

پس از خاندان ایوبی،    اند.قراولان مزدور الملک الصالح ایوب، سلطان مصر قرار داشتند، بدین نام نامیده شده
هجری قمری این   9۲۲ممالیک رسماً سلطنت مصر را به دست گرفتند. سلطان سلیم اوّل پادشاه عثمانی به سال 

 سلسله را از بین برد.  



کاپوی آزادی و   ایرانیان در ت

 321                                                                                                                               استقلال

پیروزی داخلۀ شدن  در  را  عیسویان  هم  داشت که  آن  بر  را  مشاورانش  و  ایلخان  مغول،  های 
دولت با  هم  و  تقویت کنند  بر مملکت  حمله  به  را  آنها  و  درآیند  دوستی  در  از  مسیحی  های 

 های اسلامی برانگیزند.سرزمین
جب آن هایش موهایی که لشکرکشیهای عمرش در آباد کردن خرابیهولاکو در واپسین سال 

ای به وجود آورد. از آن جمله یک معبد بودایی در خوی و قصری یهنب شده بود اهتمام ورزیده و ا
 بود.   (۱)یی در مراغهدر دامنۀ جبال آلاتاغ و رصدخانه

سخت به آذربایجان و اَران )آذربایجان شمالی کنونی( چسبیده و مفتون   هولاکو و جانشینانش    
که شدند آن سرزمین را از دست بدهند. چنانمراتع عالی و زیبای آن سرزمین بودند و حاضر نمی

 -پسروی    -پایتخت هولاکو در آخر عمرش مراغه بود و پس از مرگ او جانشینش اباقاخان  
 تبریز را پایتخت خود قرار داد.    

رومیه درگذشت و در سالگی بیمار شد و در حوالی دریاچۀ ا  ۴8هولاکو پس از چندی در سن      
 هجری(.      ۶۶3ان به خاک سپرده شد )قنزدیکی دهخوار

هجری( و پس از درگذشت   ۶8۰-۶۶3پس از هولاکو، پسرش اباقاخان جانشین گردید )    
اباقاخان، دو نفر نامزد اشغال تخت سلطنت شدند: برادر اباقاخان، تگودار و فرزند اباقاخان، 

خان. تگودار موقتاً موفق شد، وی نخستین ایلخانی بود که اسلام پذیرفت و به نام احمد  ارغون 
نامیده شد و بعضی از کلیساهای عیسویان به امر وی خراب گشت، ولی سیاست احمد نارضایی  

فئودال  و  مغول  امرای  از  بخشی  ارغونشدید  از  جانبداری  به  آنان  انگیخت.  بر  را  خان ها 
ارغون  و  را کشتند  تگودار  ارغونبرخاستند،  نشاندند.  سلطنت  به  را  هشترود  خان  در  خان 

پادشاهی نشست.   به  به دست آذربایجان  بین شاهزادگان مغول دست  امّا چند سالی سلطنت 
به پادشاهی رسید. غازانهجری غازان  ۶9۴گشت، تا در سال  می خان، خان پسر ارغونخان 

 
علاقه داشتند و اصولاً دانشمند را مانند ساحران و کاهنان  *علم اختیارات""  مغول و ایلخانان مغول به نجوم و" ۱

پروری خاصّ آنها نبود و در دربارهای شاهان شناختند. در واقع این منجمّمیخود، تنها به معنای پیشگو و منجمّ  
و خلفا و امیران روزگار، سابقۀ طولانی داشته است. راز دوام خواجه نصیرالدین طوسی در نزد ایلخان قهار و  

ی اجتماعی در ایران"،  هاو جنبش هابینیجهاندر بارۀ   هابرخی بررسی"  سفاکی مانند هولاکو نیز همین امر است.
   " .3۰9احسان طبری، صفحۀ 

علم اختیارات"، علمی است که از احکامِ هر وقت و زمان از خیر و شرّ و اوقاتی که در آنها باید از شروع به  *"
   کند." فرهنگ معین.میتوان به کاری پرداخت بحث میکاری پرهیز کرد و اوقاتی که در آنها  



ایرانیان در                                                                                                                                 3۲۲

کاپوی آزادی و استقلال  ت

   

نام   و  آورد  بود، اسلام  از سرداران مغول که خود اسلام پذیرفته  امیر نوروز، یکی  تاثیر  تحت 
اگر قبول اسلام کند جمیع مسلمانان  او فهماند که  به  امیر نوروز  محمود گرفت. در حقیقت 
جانب او را خواهند گرفت و در مقابل رقیبان، او از قدرت بالاتری برخوردار خواهد بود. بدین 

ب دین اسلام )مذهب تسنّن( مجدداً دین رسمی ایران گردید و اجرای آداب دین اسلام برای  ترتی
 خان واجب اعلام شد. همۀ آحاد مغول در قلمرو سلطنت غازان

خان در ابتدا بیشتر مصلحتی و برای رعایت جانب سیاست بود، ولی به اگر چه اسلام غازان   
تدریج مفید این فایدۀ بزرگ گردید که رقابت دو عنصر مسلمان و ایرانی از یک طرف و تاتار و 
عیسوی از طرف دیگر که از عهد هولاکو به بعد تغییرات بسیار به خود دیده بود، بالاخره برغلبۀ 

ا و  مسلمان  عنصر  نفوذ خان سیاست  زیر  از  ایران  او، حکومت  عهد  در  منتهی گردید.  یرانی 
خان که سلطانی مسلمان شده بود، حتی اسماً و ظاهراً هم حاضر مغولستان خارج شد و غازان

نشد حکومت خان بزرگِ بت پرستِ مغول را که در چین مستقر بود بپذیرد. و این خود بمنزله 
نژاد  د ایران و در آمدن به صورتی بوده که در عهد حکومت پادشاهان مسلمان ترکاستقلال مجدّ 

 مانند سلجوقیان وجود داشته است.   
از سوی دیگر دخالت ایرانیان در ادارۀ امور کشور افزایش یافت و رهبری سیاسی از اعیان    

لشکری و چادرنشین مغول و ترک منتزع و به مأموران عالیمقام و روحانیان و اعیان ایرانی منتقل 
های  گشت. ضمناً بر اثر فشار امیر نوروز، فرمانی دربارۀ تخریب کلیساهای مسیحیان و کنیسه

یهودیان که در تبریز و مراغه و سایر شهرها در زمان حکومت ایلخانان ساخته شده بود، صادر 
 شد. ولی بودائیان مجبور بودند یا اسلام اختیار کنند و یا کشور را ترک گویند. 

خان به تخت سلطنت جلوس کرد بر اثر بر باد رفتن ذخایر و خزاین هولاکو هنگامی که غازان    
ها و عدم توجه ایلخانان جانشین او و نبود فتوحات و غنایم جنگی جهت پر کردن  و گشادبازی
سو و از میان رفتن امکان وصول مالیات از مردمی که بکلّی از هستی ساقط شده  خزانه از یک

بودند، از دیگر سو در خزانۀ دولتی وجهی باقی نمانده بود و به گفته خود او، وی وارث مملکتی  
های نامحدود  شد که یکسره ویران بود و قابلیت پرداخت هیچ قسم مالیاتی را نداشت، غارتگری

مالیات تحمیل  و  بیرحمانه  شهری، و  پایین  طبقات  و  روستائیان  به  و کمرشکن  سنگین  های 
بایست قریب سی گونه مالیات بپردازند و بیگار را به ستوه آورده بود. روستائیان میاکثریت مردم  

های اصلی خراج یا مالیات ارضی بود که به جنس یعنی بصورت  انجام دهند. یکی از مالیات



کاپوی آزادی و   ایرانیان در ت

 323                                                                                                                               استقلال

گردید و این نوع مالیات سنگین ترین باری بود که در عهد  سهمی از حاصل زمین دریافت می
نقاط   اکثر  در  زیرا  داشت  قرار  روستائیان  بر دوش  مغولان  اصلاحات    -سلطۀ  از  پس  حتی 

از شصت درصد کل محصول کمتر نبود. مالیات سرانه نقداً و به ازاء هر مرد از    -خان  غازان
که پیش ازاستیلای مغولان، شد. درصورتیشان وصول مینظر از ایمان دینیکلیۀ رعایا صرفِ

فقط از نامسلمانان اخذ    -نامیدند  که مغولان آنرا قبُچور )قُپچور( می  -مالیات سرانه )جزیه(  
گردید و مسلمانان از پرداخت آن معاف بودند. علاوه بر قبچور و خراج )مالیات ارضی(، دو  می

ای که معمولاً جنسی بود و به عنوان تدارک  العادهشد: مالیات فوقنوع مالیات دیگر نیز گرفته می
گردید و مالیات دیگری برای تأمین هزینۀ سفر و زیست مأموران، روستاییان ارتش دریافت می

 یست برای اسبان جو و علف و برای لشکریان آذوقه و شراب تهیه کنند.  بامی
از عوارض و مالیات     های گوناگون و فراوان که به نفع خزانه گرفته  در عهد مغولان گذشته 
شد، تسلیم بروات به شاهزادگان و خاتونان و امیران و مأموران بسیار متداول  بود. برات به  می

های فلان یا بهمان داد که مواجب و یا مستمری خویش را از محل مالیاتدارندۀ آن حق می
ها غالباً با شکنجه و آزار روستاییان همراه ها و مالیاتولایت یا دِه وصل کند. وصول این برات

در بارۀ این که مبالغ مذکور در برات به چه نحوی از روستائیان گرفته  اللّه  بود. رشیدالدین فضل
 کند بدین شرح:شد داستانی نقل میمی
یی شد تا مبلغ براتی را وصل کند، ولی ده را بالکلّ خالی از سکنه یافت. "مردی وارد دهکده   

تمام اهل ده گریخته بودند و در میدان ده گروهی از سپاهیان را دید که با کمال بیرحمی سه نفر 
کوشیدند از ایشان اعتراف بگیرند که اهل زدند و میروستایی را سرنگون آویخته با چوب می

 اند".های ایشان را بپردازند به کجا رفتهبایست مبلغ براتده که می
توقفگا     برای  بودند  موظف  پستی  هروستائیان  سران   -ها  چاپارخانه  - های  و  ایلچیان  و 

هم عبارت بود از کار اجباری برای احیاء و    لشکری، اسب و خر بدهند. بیگار به معنی اخصّ 
ها، که در ضمن این کارها هزاران نفر ها و احداث جادّهها و کاختنقیۀ قنوات و ساختمان قلعه

 شدند.  سپردند و چهارپایان بیشمار سقط میاز روستاییان جان می
به شمار می    واقعی  روستاییان مصیبتی  لحاظ  از  اجلال"  "نزول  یا  "نزوله"  امیر امّا  هر  رفت. 

کرد برای خود و ای نزول میمتشخص مغول و یا مأمور عالیمقام دولت که به شهر و یا دهکده
اشغال می را  منزل  و خادمان خویش صدها  اموال  همراهان  از  امیرمغول هرچه  نوکران  نمود. 



ایرانیان در                                                                                                                                 3۲4

کاپوی آزادی و استقلال  ت

   

دست می به  میآوردند، میصاحبخانه  درازی  زنان دست  ناموس  به  و صاحبان  بردند،  کردند 
های خود را به حال نیمه  دادند. روستاییان و مردم شهر عمداً خانهها را مورد استهزا قرار میخانه

های  داشتند تا امیر و اطرافیان وی در آن نزول اجلال نفرمایند. روستاییان دَرِ خانهویران نگاه می
بردند و نهایتاً این امر پوشاندند و به کوه و جنگل پناه میگرفتند و یا با سنگ میخود را گِل می

 انجامید. به فرار دسته جمعی روستاییان می
های عقب افتاده مقروض بودند. از اینرو روستائیان همواره مبالغ روز افزونی بابت مالیات   

مالیات نبودند  قادر  خانوادهکسانی که  اعضای  و  خود  بپردازند،  را  فروخته  ها  بردگی  به  شان 
شدند همراه شدند تا قرض ایشان به طلبکار پرداخته شود. کسانی که به بردگی فروخته میمی

برده به شیوه  و حرفهاسیران جنگی  دامداری  و  در کشاورزی  گرفته  داری  به کار  های مختلف 
 شدند.    می
ها تاریخ ایران، هرگز وضع روستاییان به سختی و وخامت روزگار سلطۀ مغولان در طی  قرن    

باشد. فقه و اصول  نبود. موضوع وابسته کردن روستایی به زمین مربوط به دورۀ سلطۀ مغول می
اسلامی، اجبار روستایی را به اقامت در یک محلّ و اطاعت ناگزیرِ او را از صاحب قلعه و زمین 

نمی خاور به رسمیت  در کشورهای مسلمانِ  روستائیان  فئودالی  وابستگی  و  تابعیت  شناخت. 
 کرد.نزدیک و میانه صورت اقامت ناگزیر در یک نقطه را پیدا نمی

شد، نواحی زیادی  یی که از جانب مغولان اعمال میحاصل کار آنکه، بر اثر استثمار وحشیانه    
در بسیاری  اللّه  بکلّی ویران و خالی از سکنه گشت و مردم آن فرار کردند. به گفتۀ رشیدالدین فضل

های  شد و باقی بایر مانده بود و ترمیم خرابیاز نواحی فقط در یک دهم اراضی مزروع زراعت می
 مغول در شهرها نیز نتایج ناچیزی به بار آورده بود. 

می    وادار  را  ایلخان  مردم،  فلاکتبار  وضع  و  دشواراقتصادی کشور  چارهشرایط  یی  کرد که 
خان با همکاری و راهنمایی وزیران ایرانی خود، جهت حل مسائل و بیندیشد. از اینرو غازان

پذیر گردد و از عصیان و شورش  مشکلات کشور اصلاحاتی به عمل آورد تا ادامه حکومت امکان
 روستائیان جلوگیری شود.

از مبنای اصلاحات غازان    خان عبارت بود از اصل تثبیت دقیق خراج و مالیات و ممانعت 
سوء استفاده و خود کامگی در وصول آن تا تولیدات کشاورزی و صنعتی تجدید شود و امکان  
وصول مالیات میسر گردد. نزوله برچیده شد و صدور بروات لغو گردید. گرفتن تمَغا )مالیاتی  



کاپوی آزادی و   ایرانیان در ت

 325                                                                                                                               استقلال

بستند( از بازرگانان و صنعتکاران لغو شد و یا به نصف تقلیل یافت.  امّا  که به مال التجاره می
هایی را که نام ایشان در آنجا  توانستند زمینوابستگی روستایی به زمین باقی ماند. روستاییان نمی

که فردی  ثبت شده بود، ترک گویند. مالکان نیز حق نداشتند به روستائیانِ فراری پناه دهند. چنان
کرد، مالک حق داشت در ظرف سی سال از تاریخ فرار از روستاییان از ملک مالک خود فرار می

او را جستجو کند و بیابد و به زمین متروک باز گرداند. شیوۀ کار بردگان در کشاورزی نیز به 
آورد، در  د میهای غازانی، که مجموع آنها یاسای او را به وجوحال سابق محفوظ ماند. فرمان

حقیقت ناقض یاسای چنگیزی و نشانۀ در هم ریختن مقرّرات و رسومی بود که با هجوم مغولان 
 در ایران متداول  گردیده بود.  

اندازهاصلاحات غازان    تا  آبیاری  سازی شبکهیی باعث نوخان  استیلای    - های  که در زمان 
بود   نابود گردیده  این   -مغول  انجام  در  شهری گردید.  زندگی  و  روستایی  اقتصاد  رشد  و 

از همه در راه هدایت فکری غازان خان سعی کرده، رشیدالدین اصلاحات، شخصی که بیش 
 همدانی وزیر با تدبیر و دانشمند و کاردان او بود.اللّه فضل

پایتخت خود  غازان    زیبایی  و  تزیین  برای  فراوان  مساعی  و   -تبریز    -خان  داشت  مبذول 
غازان بنا نهاد که مقبرۀ وی نیز در غازان یا شامیی در غرب شهر تبریز به نام شنبشهرک تازه

آنجا قرار دارد. به نوشتۀ مورخین وی فرمانروایی هوشمند، شجاع وعادل بود؛ نسبت به ضعیفان  
داد.   و فقیران محبت و عنایت داشت و در طول حیاتش به ترویج علوم و صنایع علاقه نشان می

 هـ.ق(.  7۰3غازان به خاک سپرده شد )سالگی وفات یافت و در شنب 33خان در سن غازان
خان برادرش اُلجایتو، که حکومت خراسان را به عهده داشت، به پادشاهی رسید  پس از غازان    
 م(. ۱3۱۶-۱3۰۴هـ.ق / 7۰3-7۱۶)

، مطابق مراسم آئین مادر الجایتو که از قبیلۀ کرائیت بود فرزند خود را در ابتدا به اسم نیکُلا   
برد تا مادرش مرد و وی همسر مسلمان اختیار  مسیح تعمید داد. الجایتو در این کیش به سر می

 کرد.
این زن الجایتو را به پذیرش دین اسلام تشویق نمود و وی بر اثر نفوذ علمای حنفی خراسان،    

مذهب حنفی، یکی از مذاهب چهارگانۀ تسنّن را پذیرفت و رسماً مسلمان شد. سپس در اثر 
 به مذهب شیعه درآمد.  - که در فصل شیعه ذکر گردیده  -پیشامدی 



ایرانیان در                                                                                                                                 3۲6

کاپوی آزادی و استقلال  ت

   

بنده نامیده شد، ولی اهل تسنّن الجیاتو پس از قبول مذهب شیعه از طرف شیعیان به نام خدا   
از راه دشمنی و کینه جویی این عنوان را به خربنده تبدیل کردند. بهمین علت در کتب قدما نام  

 سلطان محمد الجایتو، بهر دو عنوان خدابنده و خربنده ذکر شده است. 
الجایتو در زمینۀ سیاست داخلی، سیاست برادرش را دنبال کرد و با تکیه بر وزیر کاردانش،    

 خان آغاز شده بود، ادامه داد.، مشیی را که در زمان غازاناللّهرشیدالدین فضل
خان ساختمان آن شروع شده بود، به پایان رسانید و وی بنای سلطانیه را، که در زمان غازان   

در آنجا دارالشفاء، مدرسه، مسجد و قصری جهت اقامت بنا کرد و آن شهر را پایتخت تابستانی  
 . )سلطانیه در پنج فرسخی زنجان واقع شده است( .        (۱) خود قرار داد

شهوت  الجاتیو       و  شرابخواری  در  دیگر  ایلخانان  اکثر  میمثل  افراط  امر رانی  این  و  کرد 
مقاومت او را در مقابل بیماری به شدت کاسته بود. از اینرو به دنبال یک بیماری کوتاه در سن 

 هـ.ق(.7۱۶سالگی وفات یافت ) 3۵
پس از الجایتو، پسرش ابوسعید ملقّب به بهادرخان در سیزده سالگی به تخت سلطنت نشست     
هـ.ق(. وی به علت خردسالی و بی تجربگی طبعاً قادر به ادارۀ امور دولت نبود. 7۱۶-73۶)

های محلّی با استفاده از فرصت عَلَم استقلال برافراشتند، ولی او به دفع  از اینرو امرا و فئودال 
دشمنانش توفیق یافت. در این دوران امیرچوپان، از قبیله سولدوز، فرماندۀ کل قوا و زمامدار 

الدین همدانی و خواجه تاجاللّه  امور بود. ابو سعید وزارت خود را به خواجه رشیدالدین فضل
  رشکاللّه  الدین علیشاه تبریزی که نسبت به خواجه فضلعلیشاه تبریزی )یا گیلانی( داد. تاج

یی را که پیر مرد هفتاد سالهاللّه  ورزید، به پشتیبانی امیرچوپان نیرو گرفت، و رشیدلدین فضلمی
توانست در برابر تحریکات درباریان مبارزه و مقاومت کند از مداخله در امور کشور بود و نمی

محروم ساخت و چون اعیان چادرنشین به خاطر شرکت رشیدالدین در اصلاحات غازان خانی  
پروراندند، از این فرصت برای تصفیه حساب استفاده  از وی متنفّر بودند و کینۀ او را در دل می

کردند و رشیدالدین را به دروغ، به مسموم کردن الجایتو متهم ساختند )رشیدالدین به عنوان 
 کرد(.  پزشک الجیاتو را معالجه می

 
پایتخت ایلخان از تبریز به سلطانیه به عنوان پایتخت تابستانی و به بغداد به عنوان پایتخت زمستانی انتقال   ۱

   یافت. 



کاپوی آزادی و   ایرانیان در ت

 327                                                                                                                               استقلال

پادشاه جوان بدون اینکه تحقیق کافی در این امر بکند فرمان به کشتن آن مرد دانشمند و وزیر     
اش را پیش چشمش گردن زدند و سپس خود او را مدبّر داد و دژخیمان ابتدا پسر شانزده ساله

سالگی شقّه کردند )دو نیمه کردند( و سپس اموال او را ضبط و مصادره کرده کویی  73در سن 
نام رشیدیّه احداث کرده بود غارت نمودند و موقوفات و مؤسسات خیریه  را که در تبریز به 

 بسیاری را که ایجاد نموده بود نابود ساختند.  
های  ترین نواحی کشور را تصاحب و در مقامنشین که مهمبا تقویت شدن موقع اعیان چادر    

که هدف آن   -خان  مهم کشور دست نشاندگان خود را مستّقر کرده بودند، تمام اقدامات غازان
گشت و شکل حکومت به وضع    ملغی  - های چادرنشین بود  رفع خود کامگی مأموران و فئودال 
یی بر اثر اصلاحات  ها برگشت و بحرانی که تا اندازهها و روشپیش از غازان خان، با همان سنّت

 خان متوقف شده بود، بار دیگر شدت یافت.غازان
خواجه      کشتن  از  عمر  اواخر  در  بود،  ایلخانان  سلسلۀ  مقتدر  ایلخان  آخرین  که  سعید  ابو 

هایی رشیدالدین پشیمان شد و پسر وی خواجه غیاث الدین محمد را وزارت داد و اگر موفقیت
 به دست آورد، قسمت اعظم آنها مرهون همین وزیر با تدبیر و دانشمند بود.  

زنبارگی    اثر مسمومیت و حاصل  ناگهانی که در  بود، در سی و دو ابو سعید با مرگی  هایش 
 سالگی چشم از جهان فروبست و با مرگ او دوره اقتدار مغولان سپری شد.  

که    - ها و بلاهایی که بر سر مردم ایران آمد، "ایرانیان  در دوران سلطۀ مغول با تمام مصیبت    
نخست نقش خود را در توسعه و غنی کردن فرهنگ اسلامی در مرحلۀ عربی آن بازی کرده بودند  

به باز یافت هویت فرهنگی خود پرداختند و توجه خود را بیشتر روی آفرینش و توسعۀ الگویی    -
 (۱) های عمیق در هوشمندی ایرانی متمرکز کردند."تازه از فرهنگ اسلامی با ریشه

چیره    نقاشان  ظهور  و  چینی،  نگارگری  با  ایرانیان  و "آشنایی  بهزاد  و  آقامیرک  چون  دستی 
همچنین ... خط نستعلیق )که هنر مخصوص ایرانیان است(، هنر معماری و فنون کتابسازی و 

 ( ۲) سازی و تذهیب، دست آوردهای دورۀ مغول است."صحّافی، کتیبه

 
  ۱33و  ۱۰۵حضور ایران در جهان اسلام، صفحات  ۱
)شیعی گری و ترقی خواهی/ نقش روحانیت در نهضت ملی ایران، مهدی  ۵۶ی، صفحۀ خواهترقیشیعیگری و  ۲

   میلادی( ۱99۰قاسمی، 



ایرانیان در                                                                                                                                 3۲8

کاپوی آزادی و استقلال  ت

   

های مینیاتور، بسیار پیشی گرفته  "این تمدّن که در معماری و هنرهای مستظرفه، از جمله نقاشی   
الگوی زندگی فکری   ایرانی  از لحاظ روحانی و معنوی ریشه در تصوّف داشت. فرهنگ  بود؛ 

ای قرار گرفت که در دو سوی ]آن[ در آناتولی و بالکان و در هندوستان امپراتوری اسلامی تازه
 (۱) کرد."رشد می

دولت    پیدایش  با  ایلخانان  سلسۀ  انقراض  از  مقدمۀ  چند  تنی  گردید.  پدیدار  های کوچک 
های بزرگ  ، برای احراز مقام به جان هم افتادند. امراء خاندانکفایت چنگیزی شاهزادگان بی

کار نصب یا عزل ایلخانان تازه یا ایجاد شورش و فتنه  راند  مثل چوپانیان و جلایریان دایم دست
های امراء بزرگ  بر ضد آنها بودند. بیشتر آنها هم از نسل برادران هولاکو یا از خویشان خاندان

بودند. تقریباً همه به وسیلۀ این امراء روی کار آمدند و باز تقریباً همه در جنگ با مدّعیان یا در  
قتل رسیدند. حتی ساتی به  امیر چوپان اثر تحریک مخالفان  از  ابوسعید، که بعد  بک، خواهر 

]شوهر سابقش[ چند بار خواه نا خواه با بعضی از این مدعیان به ازدواج وارد شده بود، سرانجام 
هـ.(. آخرین آنها که نوشروان نام داشت و ظاهراً 739-7۴۱خان به سلطنت رسید )به عنوان ایل

از سلالۀ ایلخانان نبود، دست نشاندۀ ملک اشرف، از امراء چوپانیان بود. گرچه از سلطنت جز  
 مجردّ همین نام چیزی نداشت.

نظمی و هرج و مرج  "دوران ایلخانان هرچند با نظم و انضباط حساب شده آغاز شد و در بی   
مقاومت ناپذیر پایان یافت، یک تحوّل اجتماعی جالب را در تاریخ ایران به معرض آزمون آورد. 
اینکه در فاصلۀ دو نسل ایلخانان مغول اسلام آوردند. تجربۀ انحلال قوم فاتح در فرهنگ قوم 

بل اعتماد جلوه مغلوب را یک بار دیگر در تاریخ ایران به صورت یک واقعیت تسلّی بخش و قا
اتحّاد با صلیبی آغاز با طرح  از  ها بر ضد مسلمانان آمده بود،  داد. سلالۀ یک قوم مهاجم که 
های دیگر شد ... در پایان عهد  سرانجام در نسل دوّم و سوّم مدافع قلمرو اسلام در مقابل هجوم

تعدادی  ا بروز  صحنۀ  ایران  فرمانروایی،  عرصۀ  در  طوایف  ملوک  دوبارۀ  ظهور  با  یلخانان، 
     (۲) های خلقی شد که ماهیت انقلابی و ضد دولتی داشت ..."نهضت

 
،  ۱38۱مترجم: فريدون مجلسی،  آنماری شيمل،  -حضور ایران در جهان اسلام، نویسندگان: احسان يارشاطر  ۱

   ۱33و  ۱۰۵صفحات 
 ۲38و  ۲37، دکتر عبدالحسین زرّین کوب، صفحات ۲روزگاران جلد  ۲



کاپوی آزادی و   ایرانیان در ت

 329                                                                                                                               استقلال

های داخلی و مبارزۀ ملوک الطوایف بخاطر کسب که گفتیم پس از مرگ ابوسعید، جنگچنان    
قدرت درگرفت و در این گیرودار روستاییان و شهریان از غارت و چپاول و تجاوز لشکریان و 

امیران فئودال سخت زیان دیدند. جنگ و ستیز سال  از  ایران برخی  ها بلاانقطاع در سرزمین 
های مردمی در ها و قیامکرد تا عاقبت به جنبشدوام داشت و این خود روزگار مردم را بدتر می

هـ.( از لحاظ وسعت 737نقاط مختلف ایران منّجر شد. در این میان خروج سربداران خراسان )
بزرگترین و از نظر تاریخی، مهمترین نهضت آزادیبخش خاورمیانه بود و بلاتردید تاثیر حتمی  

هـ.(، 77۲هـ.(، گیلان )7۵۰یگر داشته است؛ از آن جمله بود نهضت مازندران )های ددر جنبش
های  ها و جنبشهـ.(. بین این نهضت7۶7هـ.(، سمرقند و حوزۀ رود زرافشان )77۵کرمان )

مردم خاور نزدیک و میانه در قرن هشتم هجری علایم خویشاوندی و نزدیکی وجود دارد که به  
 خورد.  چشم می

های حکومت ها قبل از مرگ ابوسعید آماده شده بود. در آخرین سال زمینۀ قیام سربداران سال    
افکار قشرهای غلیان  و  نارضایی  اعلا   ابوسعید  به حدّ  در خراسان  و شهر  روستا  مردم  پایین 

رسیده بود، و هم در آن زمان واعظی پدید آمد که کوشید نهضت ناراضیان را سازمان دهد. وی  
یی برای ایجاد یک نهضت مردمی علیه استیلاگران بیگانه و دستیاران آنها نمود  تصوّف را وسیله 

الدین و دعوتش سرانجام منّجر به تأسیس حکومت سربداران شد و سرمشق اخلاف شیخ صفی
 در تأسیس و هدایت حکومت صفویه گشت.      

  - که شیخ خلیفه پایه گذارآن بود    -"جنبش سربداران  
آمیزه خود  ایدئولوژیِ  جهت  صوفی،  از  تعالیم  از  ای 

اساطیر و سنن حماسی و پهلوانی شاهنامۀ فردوسی و  
عقاید و نظریات شیعی است، و در زمینۀ مبارزه علیه جانشینان خونریز چنگیز و هولاکو و نبرد  

 ( ۱) بر ضد اشراف ایرانیّ دست نشاندۀّ آنها پدید شده است."
الدین سمنانی بود، مراد خود را مطلع ساخت شیخ خلیفۀ مازندرانی که از مریدان شیخ رکن   

الدین که خود از صوفیان قشری و زاهد  که وی به مذاهب اربعۀ اهل تسنّن باور ندارد. شیخ رکن
و متعصّب در تسنّن بود، دوات بر سر مرید عاصی کوفت و تکفیرش نمود. ولی خلیفه که در  

ساخت، خود را از شیخ جدا ساخت و نظریاتش افکار انقلابی قشرهای مستمند را منعکس می
 

 3۲9ی اجتماعی در ایران، احسان طبری، صفحۀ هاو جنبش  هابینیجهاندر بارۀ  هابرخی بررسی ۱

 سربداران 



ایرانیان در                                                                                                                                 33۰

کاپوی آزادی و استقلال  ت

   

عازم سبزوار مرکز ناحیۀ بیهق در غرب خراسان شد و پس از ورود به آن شهر در مسجد جامع  
مسکن گزید. خلیفه در مسجد جامع سبزوار به قرائت قرآن و وعظ اشتغال جست. وی تعلیمات  

نمود. چیزی نگذشت که اکثر روستائیان آن حول  خویش را بر لزوم قیام بر حکّام جور مربوط می
و حوش مرید شیخ خلیفه گشتند و این کار مخالفت فقهای سنّی را بر انگیخت. این فقها شیخ 

هایش بر خلاف شریعت است و زیر لفّافۀ تصوّف، "چیزهای  کردند که گفتهخلیفه را متهم می
 کند.  می (۱) گوید و تبلیغ "دنیاوی"تازه" می

برای تبلیغات مزبور بسیار مناسب و خوب انتخاب شده بود. روستائیان اطراف   شهر سبزوار   
و قشرهای پایین مردمِ شهری از شیعیان متعصّب و مخالف قدرت موجود بودند. در سبزوار 

های پهلوانی قدیم ایران در میان مردم رواج داشت. مثلاً در میدان سبزوار محلّی را نشان افسانه
از می یکی  سبزوار  بود.  یافته  وقوع  آنجا  در  سهراب  و  رستم  تن  به  تن  جنگ  که گویا  دادند 

 پرستی ایران بود و مردم این شهر از حکومت مغولان سخت متنفّر بودند.  های میهنکانون
شیخ خلیفه حتی علیرغم فتوای قتلی که فقها و علمای شهر بر ضدش صادر کردند به کار خود     

ها و روحانیانِ دست نشاندۀِ آنان ادامه و برانگیختن مردم محروم بر ضد خانان مغول و فئودال 
 داد.

ها که دست در دست حاکمان داشتند موقع خود را در خطر فقهای سنّی و اشراف و فئودال     
دیدند و نتوانستند شیخ خلیفه را تحمل کنند. اینان در خفا به شیخ دست یافتند و مخفیانه او را 
از طاق مسجد آویختند و کشتند و شهرت دادند که وی خودکشی کرده است. امّا جنبش وی  

 فروکش نکرد.
از شاگردان شیخ خلیفه شخصی بنام حسن جوری از لحاظ عقل و نیرو برجسته بود. وی     

الظاهر روستازاده بود. حسن جوری دورۀ مدرسه را با موفقیت تمام  جوانی از دهکدۀ جور و علی
و  مدرّسی  لقب  از  و  خلیفه گشت  مواعظ  شیفتۀ  وی  گردید.  مفتخر  مدرس  لقب  به  و  کرد 

 تعلیمات سنّیان دست شست.
حسن جوری پس از مرگ غم انگیز شیخ خلیفه خود را شیخ اعلام کرد و به شهر نیشابور رفت     

با استقبال عجیبی  او  پرداخت. در نیشابور هم مواعظ  به تبلیغ عقاید شیخ خلیفه  آنجا  و در 

 
 کند. میکند، یعنی از مساوات و مبارزه با ستمگران صحبت میدنیاوی" " تبلیغ  ۱



کاپوی آزادی و   ایرانیان در ت

 331                                                                                                                               استقلال

مواجه شد و اکثر روستائیان اطراف عقاید مزبور را پذیرفتند. شیخ حسن جوری کوشید تا پیروان 
 خویش را متّحد نماید و سازمان آنان را مرتب کند و ظاهراً به شکل مجامع درویشان در آورد.

گفت حالا وقت گردانید و میکرد اسامی ایشان ثبت می"هرکس که دعوت ایشان قبول می   
باید که آلت حرب  داد که هر گاه اشارت شیخ شود و وقت ظهور شود میاختفاست و وعده می

 بر خود راست کرده مستعد کارزار گردند".  
از این سخنان کاملاً پیداست که هدف تبلیغات شیخ خلیفه و حسن جوری دعوت به خروج     

های بزرگ محلّی بوده. تبلیغ به خروج زیر علیه اولیای مغول و همدستان ایشان یعنی فئودال 
داشت. بدین   -که مورد توجه عامه مردم بوده    -گرفت و رنگ تشیعّ  لفّافۀ صوفیگری صورت می

طریق یک طریقت درویشی که بعدها به نام "طریقت شیخ خلیفه و حسن جوری" خوانده شد، 
ها  های درویشی فرق فراوان داشت منفور فئودال پدید آمد. طریقت مزبور که با دیگر طریقت

های دیگر( به خاطر حفظ امتیازات خویش با فاتحان و سلطۀ بیگانگان بود. چرا که آنان )طریقت
های تودۀ مردم علیه مهاجمان بیگانه در عین حال  آمدند. لذا نهضتر میبه آسانی از در سازش د

 ها و اشراف نیز بود.   به صورت مبارزه بر ضد فئودال 
که شیخ حسن جوری اشاره کند  امّا خروج سربداران در خراسان به خودی خود و پیش از آن   

آغاز گشت. یک تصادف که در قلمرو ایلخانان ترک و مغول از پیش آمدهای عادی بود، یعنی  
ای، کاسۀ صبر روستاییان را لبریز و انفجار و طغیانی  رفتار ناهنجار یک ایلچی مغول در دهکده

 ها پیش مادّه آن رسیده بود، تسریع کرد. را که از مدت
از مردم    -واقعه از اینجا آغاز گردید که پنج ایلچی مغول در خانۀ حسین حمزه و حسن حمزه     

حرمتی نمودند. منزل کردند و از ایشان شراب و شاهد طلبیدند و لجاج کردند و بی  -قریه باشتین  
یکی از دو برادر قدری شراب آورد. وقتی که ایلچیان مست شدند شاهد طلبیدند و کار فضیحت 
را به جایی رساندند که عورات )زنهای( ایشان را خواستند. دو برادر گفتند دیگر تحمّل این 

تن مغول را ننگ را نخواهیم کرد. بگذار سرِ ما به دار برود. شمشیر از نیام برکشیدند هر پنج  
 دهیم". قیام بدین طریق آغاز گشت.به دار می کشتند و از خانه بیرون رفتند و گفتند ما "سر

ها پیش برای خروج آمادگی مردم قریۀ باشتین که مرید شیخ حسن جوری بودند و از مدت   
داشتند. به حمایت آن دو برادر برخاستند و خواجه عبدالرزاق، فرزند یکی از مالکان محل که 
گاهی از حوادث جانب روستاییان را گرفت و آنان را به خروج   خود کدخدای قریه بود پس از آ



ایرانیان در                                                                                                                                 33۲

کاپوی آزادی و استقلال  ت

   

به  یافته  استیلا  از مفسدان  "جمعی  روستاییان گفت:  به  مأموران مغول دعوت کرد. وی  علیه 
کنند. اگر توفیق یابیم دفع ظلم ظالمان نمائیم و الّا سر خود را به دار خواهیم که خلایق ستم می

دیگر تحمّل تعدیّ و ظلم نداریم". و خود رهبری قیام را بر عهده گرفت. مأموران و سپاهیان  
طُغاتیمور، فرمانروای ولایت، نیز در رویارویی با قیام کنندگان توفیقی به دست نیاورد و شکست 

 .خوردند
انقلاب سربداران، نهضتی بود ملّی و مردمی بر ضد مغولان که زیر لوای شیعیگری در سبزوار    

پا گرفت. این نهضت بر احساسات مذهبی و ضد بیگانۀ طبقات و قشرهای ناراضی و نیروهای  
متکی بود. جنبشی که به یک قدرت    -پذیر عامّۀ مردم  ولی به شدت سازمان  -انقلابیِ نامرئی  

کرد  را تهدید می  - نظیر طُغاتیموریان و آل کُرت    - های سنّی مجاور  واقعی مبدّل شده دولت
میلادی(  738) )چهاردهم  هجری  هشتم  قرن  در  است که  ضروری  نکته  این  یادآوری  هـ.(. 

های مردم ایران و کشورهای همجوار آن به لباس دین و به ویژه مذهب تشیعّ )که از  نهضت
شد( و مسلک تصوّف ملبسّ بود.  لحاد و بددینی شناخته میا  -تسنّن    -طرف مذهب رسمی  

 های مردم اروپای غربی در قرون وسطی متشابه بود.  این پدیده کاملاً با رنگ مذهبی نهضت
های اجتماعی قرون وسطی )که متوجه فئودالیزم و روبنای  که در اروپای غربی جنبشهمچنان    

با شعار   آمده  در  رسمی  مذهب  با  مخالفت  به شکل  بود(  مذهب کاتولیک  یعنی  آن  عقیدتی 
های مشابه  شدند، در ایران نیز نهضت"رجعت به دوران آغاز مسیحیت" وارد عرصۀ مبارزه می

"رجعت به قوانین   هِ لَ  با شعار مبارزه علیه مذهب رسمی )و همچنین علیه یاسای چنگیزخان( و
با قرائتی به سود طبقات پایین اجتماع و علیه اشرافیت که امام علی مظهر آن   -صدر اسلام"  

های اجتماعی جریان داشت. در این نهضت  -بود، قرائتی که در نظر عامّه کمال مطلوب بود  
های مردم ایران و کشورهای  . در هر صورت لفّافۀ مذهبی عقیدتی نهضتدین تابع بود نه متبوع

 ها را تغییر نداد.    هم مرز آن به هیچ وجه ماهیّت آن جنبش
ها و و تجاوز ایلخانان مغول، فئودال   نهضت سربداران سبزوار که هدف آن رهایی از تعدیّ    

شرعی  امیران ترک و وابستگان ایرانی آنها بود، به شکل یک قیام شیعی ظاهر شد تا قدرت غیر
که با وجود قبول ظاهری اسلام مُجری یاساها و قوانین نامشروع بازمانده از   -حاکمان زمان را  

شد  چنان که تبلیغ میآن  - براندازد و بجای آن حکومت شرعی به مفهوم شیعه آن    -مغول بودند  
 برقرار سازد.  -



کاپوی آزادی و   ایرانیان در ت

 333                                                                                                                               استقلال

 شدند:  طبقات و قشرهای شرکت کننده در این قیام از دو گروه تشکیل می   
پیشه . ۱ و  و  روستائیان  ناپذیرشان  تحمل  روزگار  آنها  انگیزۀ  بینوایان شهری که  و  وران 

نفرتی بود که از ستمکاران داشتند و خواهان رهایی از تمام مظاهر ستمکاریِ اشغالگران 
 ها بودند.   و فئودال 

فئودال  . ۲ و  املاک  زمینداران  تصاحب  با  لشکری  و  اعیان صحرانشین  های کوچک که 
سو و اِعمال یاساهای چنگیزی و سوء رفتار از دیگر سو آنان را به  موروثی آنها از یک

ستوه آورده بودند. اینان برکناری اعیان صحرانشین مغول و تُرک و متحّدان ایشان و  
می طلب  را  رفته  دست  از  امتیازات  مجددّ  و  کسب  جدایی  و  نفاق  نطفۀ  کردند. 

 های بعدی نیز در همین جا نهفته بود.درگیری
می    متّحد  را  ناجور  و  متشتّت  عناصر  این  مشترکی که  هدف  قیام  آغازِ  در  همانا  امّا  ساخت 

بر و  مغولان  سلطۀ  ساختن  اعیان  سرنگون  یا  رسیده  نو  جهانگشایان  حاکمیت  انداختن 
دولتی مغولان بود. بدیهی    نشین و لشکری مغول و لغو یاسای چنگیزی و تمام نظاماتصحرا

است که در این میان بغض و نفرت قیام کنندگان تنها متوجه مغولان و ترکان نبوده بلکه علیه  
سران و بزرگان اسکان یافتۀ ایرانی و مستوفیان و روحانیان سنّی که از دیر باز به خدمت فاتحان 

 مغولان گردن نهاده بودند، نیز بود.    کمر بسته و به نظامات
از  یکی  را  این حال دولت سربداران  با  بود،  دولتی سربداران کماکان سلطنتی  گرچه سازمان 

امور ترین حکومتمردمی ادارۀ  برای  را  باید شمرد. روستاییان هیچ شکل دیگری  ایرانی  های 
کردند. ولی حاضر بودند "سلطان نیک  شناختند. آنها علیه مالکان بد طینت مبارزه میدولت نمی

توانستند بدون دعوت و احظار و اجازه در مجلس شهریار حاضر خصلت" را بپذیرند. مردم می
شوند و در بارۀ افعال او آزادانه بحث کنند. ظاهراً در خانۀ شهریار، حاجب و دربانی نیز وجود  

 توانستند سر آن سفره بنشینند.نداشت و در خانۀ شهریار سفرۀ عام گسترده بود و همه کس می
فروتنی       کسوت  ناگزیر  و  نداشت  را  سلطنتی  شکوه  و  جلال  و  برق  و  زرق  شهریار  دربار 

 المسلمین" به تن راست کرده بود. "اخوان
به سی در صد محصول تنزل یافت و سایر   -سهم مالک فئودال    -خراج    در دولت سربداران    

عوارض که مطابق موازین شرع نبود، از جمله برات نوشتن لغو گردید. ضمناً بر خلاف قوانین 
گرفت و اصل برابری در  اسلامی و یاسای چنگیزی دیگر خمس غنایم جنگی به حاکم تعلق نمی



ایرانیان در                                                                                                                                 334

کاپوی آزادی و استقلال  ت

   

شد. به نوشتۀ مورخین در دوران حاکمیت سربداران برای رعیت تقسیم غنایم جنگی اعمال می
رفاه مالی فراهم شد، ولایت بیهق آبادان گشت و شهر سبزوار، پایتخت سربداران، توسعه یافته  

 به یکی از بزرگترین شهرهای ایران مبدّل گشت. 
انداختن دولت سربداران در حقیقت نخستین قیامی است که در ایرانِ بعد از مغول برای بر    

ظالمان و خودداری از قبول طاعت آنان صورت گرفت. بزرگترین خدمت تاریخی و مهم و انکار  
ناپذیر دولت سربداران، از میان بردن آخرین بازماندۀ ایلخانان مغول، تغاتیمور و واپسین پایگاه 

ران سربدار، آنها در استرآباد )گرگان کنونی( بود، که در عهد فرمانروایی کَرابی، یکی از شهریا 
 هـ.(؛  تا بگفته خودشان: 7۵۴انجام پذیرفت )

 یک ترک دگر خیمه به ایران نزدی    از بیم سنان سربداران تا حشر
متنفذّین      از  یکی  دست  به  روز  هر  سربداران  امور  زمام  یحیی کرابی،  شدن  کشته  از  پس 

گری به نام علی مؤیدّ، که با ظاهر درویش و در واقع از سربداران افتاد، تا سرانجام مرد حیله
 مخالفان این جماعت بود، وارد معرکۀ سیاست شد.   

های فکری و سیاسی او مؤید به که در اثر فعالیت -وی اوّلین کاری که کرد، درویش عزیز را    
کشت. "سپس دست به ایذاء درویشان شیخ حسن   -فرمانروایی دولت سربداران رسیده بود  

خراب    -]که زیارتگاه خلق بود[    -جوری گشاد، و فرمود تا مقبرۀ شیخ خلیفه و شیخ حسن را  
 گشایند".   و مزبلۀ اهل بازار کردند و حکم کرد تا خلایق بدان هر دو شیخ زبان به لعنت

وی به هیچ وجه در صدد اقدامات جدیّ و اساسی برای ارضای تمایلات عامۀ مردم بر نیآمد،    
ولی در عوض نشان داد که در عوامفریبی مهارت فراوان دارد. به دستور او هر بامداد و شام 

فرجه ظهور اللّه  بردند، تا چنانچه امام غایب عجّلای از دروازۀ شهر بیرون میاسب زین کرده
 کند، بی مَرکب نماند. 

گرا قصد داشت تا اسلام فقاهتی را در جامعه حاکم "وی در مقابل درویشان تندرو و اصول    
از محمد فقاهتی  تشیعّ  اشاعۀ  برای  اینرو[  ]از   ... به خراسان   (۱) مکیبن  سازد  تا  دعوت کرد 

مکی به عللی از پذیرش دعوت  علی مؤید سر باز زد؛ ولی کتاب  بن  مهاجرت کند ... محمد

 
 مکی عاملی، ملقب به شهید اول، ساکن دمشق. بن  الدین محمّدشمس ۱



کاپوی آزادی و   ایرانیان در ت

 335                                                                                                                               استقلال

" را برای وی فرستاد تا راهنمای مردم باشد و مردم بر اساس فتوای آن عمل "اللمَعة الدَمشقية
 (۱) کنند."

مکی دعوت او را نپذیرفت، وی برای مقابله با درویشان و ادامه بن  الدین محمدچون شمس      
توسّل جست و از او استمداد    -تیمورلنگ    -فرمانروائی خود به خونخوارترین مردم عصر خود  

ها و  کاریطلبید. جالب توجه است که علی دوانی در کتاب "نهضت روحانیون در ایران" فریب
خیانت علی مؤید را که با دعوت تیمورلنگ سبب شکست و سرکوبی نهضت سربداران شد  

 کند: بدینگونه توجیه می
"سربداران خواستند از نفوذ صوفیه در پیشرفت کار خود استفاده کنند و این کار را شیخ خلیفه    

و حسن جوری و بعضی از سران سربداران کردند؛ همان کاری که بعدها صوفیه نیز آن را معمول  
داشتند. خواجه علی مؤید مانند سلاطین صفویه پس از تحکیم پایۀ حکومت خود که متوجه شد  

درویشان میصوف و  را خواهند سررشتهیان  تشیعّ  پایۀ حکومت  عمل  این  و  باشند،  کارها  دار 
کند، در صدد بر آمد که از وجود فقهای عالیقدر شیعه به منظور رهبری و راهنمائی  ضعیف می

هر چه بیشتر شیعیانِ سرزمین خود استفاده نماید و تشیعّ راستین را، که مذهب آنان بود، در  
قلمر دهد."سراسر  خویش گسترش  پایه  (۲) و  "تحکیم  برای  فقهای لکن  جای  به  تشیّع"  های 

 عالیقدر، تیمورلنگ به سبزوار آمد.
یی به دست تیمور داد تا در  استمداد علی مؤید بهانه

برای   "کمک"  عنوان  به  و  مداخله کند  خراسان  امور 
دولت سربدارانِ اعیان    -خراسان    نابودی  منفور  که 

اقدام نماید. تیمور با لشکریانش به خراسان آمد و علی مؤید به پیشواز   -صحرانشین منطقه بود  
( آورد  فرود  تعظیم  برابرش سر  در  و  رفت  از شهریارشان 783او  که  مردم سبزوار  ولی  هـ.(. 

هجری به    78۵خواستند با سلطۀ فاتح بیگانه سازش کنند، در سال  خیانت دیده بودند و نمی
رهبری شیخ داوود سبزواری به یک قیام عمومی دست زدند. تیمور با لشکرش وارد شهرسزوار 
شد و کشتار وحشتناکی به راه انداخت. وی فرمان داد قریب دو هزار نفر از قیام کنندگان را لای  

 
مهاجرت علمای شیعه از جبل عامل به ایران در عصر صفوی، مهدی فرهانی منفرد، انتشارات امیر کبیر، تهران   ۱

 7۵، صفحۀ ۱377
 ۲۱"، علی دوانی، جلد اوّل، صفحۀ ایراننهضت روحانیون در  " ۲

 تیمور لنگ و تیموریان   



ایرانیان در                                                                                                                                 336

کاپوی آزادی و استقلال  ت

   

بستند و ایشان های زنده را میدیوار برجی نهاده زنده به گور کنند. بدین طریق که دست و پای آدم
 چیدند. دادند و بعد روی آنها را با آجر و ملات میرا به ردیف در کنار یکدیگر قرار می

هایی به ستمدیدگان ایران با غلبه تیمور بر خراسان، نهضت سربداران به سر آمد؛ امّا سرمشق     
ها و در کرمان نهضت پهلوان داد که قابل ملاحظه بود. از جمله در مازندران نهضت مرعشی

 .(۱) های دیگری از این جنبش بوداسد صورت
گفتیم که ابوسعید در سی و دو سالگی در اثر مسمومیت جان سپرد و با مرگ او دورۀ اقتدار    

پسری را به پادشاهی برداشت مغولان سپری شد و میان سران مغول کشاکش افتاد. هر یک، مغول 
گذشت که که هنوز یک سال از مرگ ابوسعید نمیو با دیگران به جنگ و ستیز پرداخت، چنان

سه پادشاهی بنیاد یافت و بر افتاد. امّا هنوز کشمکش بین مدعیان عدیدۀ سلطنت پایان نیافته و 
آرامش بعد از توفان بلاخیز مغول حاصل نگردیده بود که امواج یک سلسله مهاجمات تازه، از 

 ماوراءالنهر و ترکستان با موکب خونریز تیمور، به سوی ایران روان شد. 
که فرمانروایی ماوراءالنهر را به  فرزند تراغای، رئیس یکی از قبایل مغول بعد از آنخان  تیمور    

هـ.(، سمرقند را پایتخت خود ساخته به جهانگشایی پرداخت و نخست به 77۱دست گرفت )
 ایران حمله کرد. 

های  تیمور نه تنها چون فاتحان بیگانه وارد ایران شد بلکه وی دژخیم و فرونشانندۀ نهضت    
ایران نیز بود. وی دراین  مردم و احیا کنندۀ اشکال دولتمداری و شیوۀ کشورداری مغولان در 

توانستند  ها و بزرگان چادرنشین مغول و ترک که نمیها  از پشتیبانی بخشی از فئودال لشکرکشی 
 های مردم بر آیند، برخوردار بود. با نیروی خود از عهدۀ نهضت

هـ.( چهار بار از سمرقند  78۲  -  78۵تیمور در اوّلین یورش خود به ایران طی سه سال و نیم )    
ها سبزوار، هرات، قندهار، بلخ، پوشنگ، اسفراین به خراسان لشکرکشی کرد. در این لشکرکشی 

به دنبال موکب خود جوی خون جاری کرد و در   و سیستان را عرصۀ غارت و ویرانی نموده 
های بلند ساخت، منارها از خاطرش گذشت و از سرهای مردم بیگناه منارههرات بود که طرح کلّه

 
تاریخ ایران از زمان باستان تا امروز، "  سربداران، نوشته پطروشفسکی، ترجمۀ کریم کشاورز"، " : منابع این مبحث  ۱

تاریخ ایران از دوران باستان تا پایان سدۀ هیجدهم  " گرانتوسکی و همکاران، ترجمه کیخسرو کشاورزی"، 
و   هابینیجهاندر بارۀ   هابرخی بررسی" میلادی، نوشته پیگولوسکایا و همکاران، ترجمۀ کریم کشاورز"، 

 روزگاران، نوشتۀ دکتر عبدالحسین زرّین کوب" "  ی اجتماعی در ایران، نوشتۀ احسان طبری" وهاجنبش



کاپوی آزادی و   ایرانیان در ت

 337                                                                                                                               استقلال

کند، یک ردیفِ جمجمه انسانی بین دو  که کلاویخو سفیر اسپانیا در دربار او وصف میچنان
های سه ساله، پنج ساله و هایی که بنام یورشردیف گل و خاک واقع شد. تیمور طی یورش

اند، سراسر ایران را زیر پا گذشت و به آسیای صغیر، دمشق، بغداد و هفت ساله نامگذاری شده
گرجستان لشکرکشی کرد و به سوی روسیّه رفت و مسکو را نیز گرفته عرضۀ کشتار و ویرانی  

هـ.(. امّا هنگامیکه قصد حمله به چین را 8۰۱هـ.(. سپس به سوی دهلی تاخت )798نمود )
بیمار شد و در    -که به آن عادت داشت    -نوشیدن عرق    داشت در شهر اُترار به سبب افراط در

ریخت با گریه و زاری جان  های خون از دهان بیرون میلیکه لختهزیر یک چادر نظامی، در حا 
 هـ.(.8۰7داد )

عبد المطلب، عموزادۀ رسول خدا، که در آن نواحی  بن  عبّاسبن  "قبرش در نزدیک مقبرۀ قُثَم   
مدفون بود و شاه زنده نام داشت، هنوز باقی است و به نام گود امیر زیارتگاه ارباب حاجت است 

برد، ظاهراً در این مورد حتی جنایتکاران ها را از بین میها و فاصلهمرگ که همه جا تفاوت  -
     (۱) را هم توانسته بود با قدّیسان برابر سازد."

بار لشکرکشی    3۵تیمور سراسر عمر خویش را در جنگ به سر برد. وی رویمهرفته بیش از      
کرد، از دیوار چین تا مسکو و از دهلی تا آسیای صغیر را به تصرّف در آورد. در موکب او همه  

 افتاد.مرگ و ویرانی به شهرهای آباد و مردم بیگناه می جا سایۀ
"در ظفر نامه تیموری آمده است که تیمور چون اصفهان را گرفت، فرمان داد که در تمام شهر     

امِ بهرام انتقام" بسپارند. بزرگان و اکابر شهر به حضور   (۲) اسب و اسلحه هر چه هست به "خدُّ
و  رسیدند و درجهت نعل را قسمت کردند  امان قبول کردند؛ شهر  بهای عساکر منصور، مال 

مأمور گماشتند و ظاهراً چنان عرصه را تنگ کردند که مردم شورش کردند، یک شبه سه هزار 
نی رسانیدند، آتش  ابه سمع مبارک صاحبقررا  روز دیگر چون کیفیّت واقعه    ...  نفر را کشتند 

 ".شعار را به تسخیر شهر فرمان دادخشم جهانسوزش ... زبانه زدن گرفت و لشکرِ نصرت 
توانستند  امرای لشکر مأمور شدند که هر کدام تعدادی سرِ بریده جمع کنند. سپاهیانی که نمی   

خریدند تا سهم خودشان را بپردازند. به دست خودشان مردم بیدفاع شهر را بکشند، سر بریده می

 
  3۱۲، دکتر عبدالحسین زرّین کوب، صفحۀ ۲روزگاران جلد  ۱
ام ۲  جمع خادم،  =   خُدّ



ایرانیان در                                                                                                                                 338

کاپوی آزادی و استقلال  ت

   

اوّل سری بیست دینار، بعداً که هر کس حصّۀ خودش را پرداخته بود و سر زیادی آمده بود، 
 (۱)قیمت هر سر به نیم دینار رسید."

 توان چنین خلاصه کرد: فجایعی را که تیمور بجا نهاد می    
عام مردم سیستان که درآن دو هزارتن اسیر را در دیواری  "قتل عام سربداران در سبزوار، قتل   

نفر به قتل رسیدند و  ۲۰۰,۰۰۰نفر و به قولی  7۰,۰۰۰جا دادند، در واقعه اصفهان  زنده زنده
منار در اطراف حصار شهر به وجود آمد، در نزدیکی دهلی صد هزار اسیر نزدیک به پنجاه کلّه

عام مردم دهلی فرمان داد. ید و سپس به قتلراه به اسارت گرفته بودند، سر برهندی را که طی  
ارمنی را زنده به گور کرد، و دمشق را بعد از فتح غارت کرد و آتش زد، پس    ۴,۰۰۰در سیواس /

عام نمود و یی از سرداران خود قتلاز محاصره و تصرّف بغداد، اهالی آنجا را به جرم قتل عده
نفر لشکر خود را مأمور کرد دو سر آدمی از اهل بغداد برای او بیاورند. در  ۲۰,۰۰۰هر یک از /

ره )آنکارای کنونی( سلطان عثمانی بایزید ایلدیرم را اسیر کرد و او را در قفسی آهنین جنگ آنق
 بداشت تا بمرد".  

بهای تمدّن ها نفوس و ویرانی بسیاری از شهرهای معمور و آباد، آثار گران"غیر از قتل میلیون   
دیرین آسیایی دستخوش نیستی و فنا گردید و هزاران مدرسه و کتابخانه و مدرّسین آنها به خاک  

 فنا افتادند و نامی از آنان باقی نماند.
عطاملک جوینی، که قریب نیم قرن بعد از استیلای مغول، کتاب تاریخ خود را نوشته، این    

کند: "به سبب تغییر روزگار و تأثیر فلک دوّار و گردش  حادثۀ ناگوار را به این نحو توصیف می
منُدَرِس و مَعالم علم مُنطمَسِ ]نابود و   گردونِ دون و اختلاف عالم بوقلمون، مدارس درس 
ناپدید[ گشته و طبقۀ طلبۀ آن، در دست لگد کوب حوادث، پایمال زمانۀ غدّار و روزگار مکّار 

 شدند. 
همه    هنر اکنون همه در خاک طلب باید کرد  خاکند  دل  اندر  زانکه 

 پرهنران   

 
   8۶هویت ایرانی و زبان فارسی، شاهرخ مسکوب، صفحۀ  ۱



کاپوی آزادی و   ایرانیان در ت

 339                                                                                                                               استقلال

اکنون بسیط زمین عموماً و بلاد خراسان خصوصاً که مَطلع سعادت و مَبرّات ... منبع علما و 
 ( ۱) مجمع فضلا بود ... از پیرایۀ وجود ... هنر و آداب خالی است."

انهدام در آن بر هر چیز دیگری    -در واقع، تسلط چنگیزخان و تیموریان   که جنبۀ تخریب و 
 آغاز انحطاط قطعی جوامعی بود که تحت انقیاد مغول در آمدند.   -تفوّق داشت 

وحشی کوچنده قرار گرفته و کشور ما در طول تاریخ چند بار مورد یورش و هجوم اقوام نیمه   
های یورش و ویرانی و کشتار، لطمات سنگینی را متحمل شده است. گرچه ایرانیان بعد از دوره 

ذات ملّی خود را نجات داده، روح خود را در فاتحان دمیده و آنان را در حیات اجتماعی و 
یک از این حملات مانند حملۀ مغول اثرات و نتایج وخیم اند. ولی هیچمعنوی خود هضم نموده

 به بار نیاورده است. 
(  Castحملۀ اعراب، با تمام صدماتی که به این کشور وارد آورد، سبب شکستن نظام کاست )    

و شیوۀ حکومت اشراف سالاری ساسانیان و تا حدیّ آزاد شدن نیروی خلاّق مادی و معنوی  
مردم ایران و در هم آمیختن میراث فرهنگی ملل و اقوام مختلف شد و ایران را به مرکز رستاخیز  

که تسلط مغول چراغی را که معنوی بزرگی مبدّل ساخت که "رنسانس شرق" نام گرفت. حال آن
اسلامی برافروخته بود، رو به خاموشی برد و چشم فروزندۀ نوزایی یا رنسانس  -تمدّن ایرانی

شرق را یکباره کور کرد. پس از ضربت مَهیب مغول و نهب و غارت و کشتار فجیع آنها، تمدّنی  
ای رشد قوی وجود داشت، فروکش کرد و نهال رونق و اعتلای فرهنگی در ه که در آن نطفه

 (۲) شرق، از آن جمله در ایران، از نوزایی و شکوفایی باز ماند."
هایی بین فرزندانش بر سر تصرّف میراث پدر در گرفت. سرانجام فرزند  با مرگ تیمور درگیری    

خوی  هـ.(. وی مانند پدر، درنّده8۵۰  -  8۰7کوچکش، شاهرخ حکومت را در دست گرفت )
سالی که حکومت   ۴3نبود، بلکه پادشاهی بود دانش پرور و عدالت گستر. شاهرخ در تمام مدتّ  

ها بر ایران وارد آمده بود، کوشید. در ها و جنگهایی که هنگام لشکرکشیکرد به ترمیم خرابی
پادشاهی او هنرهای زیبا به ویژه موسیقی و نقاشی و معماری اهمیت فراوانی پیدا کرد و   دورۀ

ای و یوسف اندکانی گردید که اوّلی از دربار شاهرخ پناهگاه نوابغی چون استاد عبدالقادر مراغه
 سرایان مشهور سدۀ نهم هجری بوده است.  استادان مسلم موسیقی و دومّی از نغمه

 
  3۵۲ - 3۵۱، جلد دوم، مرتضی راوندی، صفحات ایرانتاریخ اجتماعی  ۱
 ۱8۵ی اجتماعی در ایران، احسان طبری ، صفحۀ هاو جنبش  هابینیجهاندر بارۀ  هابررسیبرخی  ۲



ایرانیان در                                                                                                                                 34۰

کاپوی آزادی و استقلال  ت

   

شاهرخ به دست یکی از حروفیان مورد سوء قصد قرار گرفت ولی نجات یافت. به دستور وی     
فضل آن،  مؤسس  و  گرفت  قرار  پیگرد  تحت  حروفیّه  همسر اللّه  فرقۀ  شد.  استرآبادی، کشته 

 فی در مشهد به نام خود بنا نمود.  وشاهرخ، گوهرشاد بیگم، مسجد معر
بیگ ادامه همین دانش پروری و ترویج هنر در دوران کوتاه پادشاهی پسر ارشد شاهرخ، اُلغُ    

( در  8۵3  -  8۵۰یافت  سالی که  چهل  عرض  در  پدر،  جای  بر  نشستن  از  پیش  وی  هـ.(. 
کرد، سمرقند به شکل بزرگترین کانون هنری و علمی دنیای سدۀ نهم  ماوراءالنهر حکومت می

 در آمد و در آنجا بزرگترین رصدخانه و مرکز اختر شناسی جهان را بنیاد نهادند. 
بیگ تا ده سال سلطنت تیموریان گرفتار هرج و مرج بود تا اینکه ابوسعید نوادۀ  پس از الغ    

هـ.ق( که 873  -   8۶3حکومت را به دست گرفت. سلطان ابوسعید )  - پسر تیمور   -میرانشاه  
آخرین پادشاه بنام تیموری است بیشتر ایام پادشاهی خود را صرف جنگ با خویشاوندان کرد،  

های پیاپی وی بیفایده بود. ابوسعید، مهدعلیا گوهرشاه خاتون، همسر شاهرخ را که امّا تلاش
بر  خود  به  نسبت  را  مردم  نفرت  و  داشت کشت  مردم  میان  در  فراوانی  محبوبیت  و  شهرت 

 انگیخت.
آخرین پادشاه این سلسله سلطان حسین بایِقرا است که در هَرات به تخت سلطنت نشست و    

الدین علیشیر نوایی را، که از دانشمندان زمان بود، به وزارت  بر خراسان استیلا یافت. وی نظام
برگزید. سلطان حسین از برکت آثار هنری فراوانی که از خود به یادگار گذاشته، نامش در تاریخ 

 .(۱)جاوید است
های تاریخ است که رویدادهای آن در طی توالی یک دو نسل، اولاد  کاری"این نیز از شگفت   

گونۀ سفّاک را در قلمرو امپراطوریِ تجزیه شدۀ باز مانده از وی، به یک  تیمور ویرانگر وحشی
مشت میرزا و میرزادۀ صلحجو، کتابدوست و دوستار شعر و موسیقی تبدیل کرد. گویا ذوق 
هنری که در تیمور به شکل طرّاحی کلّه منارهایش جلوه کرد بعد از او در شاهرخ به صورت عشق 

بیگ به صورت عشق به ریاضی و نجوم تجلّی یافت، شد، در الغ  به بنای مدارس و مساجد ظاهر 
بایُسنقُر میرزا آن را در عشق به کتاب و کُتّابی ظاهر کرد و سلطان حسین بایقرا آن را صرف 

 
کتر محمّد  تاریخ ایران زمین، د" " و۶تاریخ سیاسی و اجتماعی ایران، ابوالقاسم طاهری، صفحۀ "  تلخیص از  ۱

 ".۲۵7-۲۵۴جواد مشکور، صفحات 



کاپوی آزادی و   ایرانیان در ت

 341                                                                                                                               استقلال

های خیالی عاشقانه در بارۀ شاعران گذشته کرد ... هر یک  موسیقی و شعر و نقل و ابداع قصه
ها به اندک ملک و اندک سپاه با مایۀ عیشی اکتفا  از آنها از تمام آن میراثِ عظیم امپراتور استپ

تقریباً از وسعت   کردند. و بدینگونه دولتی که با طوفانی از خون و کشتار آغاز شد و وسعتش
که بنیانگذارش جز شمشیر قلمرو چنگیز درگذشت در جزر و مدّ رویدادها و بیشتر به خاطر آن

      (۱) ای برای حفظ و وحدت و ثبات آن باقی نگذاشته بود به زودی تجزیه شد."هیچ ضابطه
   ( ایران، درعرض یکصد سال  ادبی و هنری مردم  از 773-873از نظر رستاخیز  هـ.ق( که 

قویونلو طول کشید با وجود  هـ.ق( تا انقراض سلسۀ قره 773نخستین ایلغار تیمور بر خوارزم )
محاصرههجوم قحطیها، کشتارها،  زلزلهها،  و  و ها  بیگناهان  سرهای  از  ساختن  مناره  و  ها 

درخشان از  یکی  فارسی  نثر  و  شعر  شهرها،  دورانسوزانیدن  در   یها ترین  و  را گذراند  خود 
امپراتوری پهناوری که مغولان بنیاد نهاده بودند زبان و ادبیات فارسی رسیمت یافت و همه جا  

سازی  سازی و کاشیگیر شد. نقاشی، موسیقی، خوشنویسی، معماری، فلزکاری، آبگینه و چینی
اد و مقدمات نهضت علمی و هنری بزرگی را فراهم ساخت که در عهد  ایران به راه تکامل افت

های بنیان افکن و خانمان آوردن در برابر هجومصفویه به اوج خود رسید". ایرانیان پس از تاب
ها مردمی که مرگ عزیزان و ویرانی و چپاول  برانداز دوباره قد مردانگی بر افراشتند و میلیون

فرسا کمر راست کردند و بار شهرهای ثروتمند خود را به چشم دیده بودند از زیر بارهای روان 
دادند که هجوم نشان  زلزهها، قحطیها، کشتارها، محاصرهدیگر  و  ارکان ها  ها ممکن نیست 

برای    ( ۲)های کهن است، متزلزل سازد."اساسی تمدّن ملتی را که وارث آداب و عادات و سنت
کنیم: پی بردن به اهمیت ادبیات و هنر در آن یکصد سال، ما فقط به چند نمونه از آنها اشاره می

الدین الدین حافظ شیرازی یا خواجه حافظ، از نظر نقاشی به کمال از نظر شعر و ادبیات به شمس
سازی به مسجد گوهرشاد در مشهد، شبستان مسجد جامع  بهزاد و از نظر هنر معماری و کاشی

تبریز. قابل ذکر است که در عصر تیمور "علامت رسمی کشور ما  در اصفهان و مسجد کبود در 
 (3) شیر و خورشید بود."

 
  33۱و  33۰، دکتر عبدالحسین زرّین کوب، صفحات ۲روزگاران جلد  ۱
 ۲۶تا  ۱۵تاریخ سیاسی و اجتماعی ایران از مرگ تیمور تا مرگ شاه عبّاس، ابوالقاسم طاهری، از صفحۀ  ۲
 3۶۵، صفحۀ ۲تاریخ اجتماعی ایران، جلد  3



ایرانیان در                                                                                                                                 34۲

کاپوی آزادی و استقلال  ت

   

موازات کشمکش و  "به  تیمور  خانوادۀ  داخل  در  ها 
جویی بازماندگان وی" دو دسته از  طلبی و صلح راحت

می نیز  ایران  ساکن  را[  خواستند ترکمانان  از   ]خود 
دو  این  بیرون کشند.  تیمور  جانشینان  بندگی  طوق 

قویونلو بودند ]اوّلی مذهب شیعۀ اهل حقّ داشت قویونلو و آقهای قراطایفه چادرنشینِ غز به نام
 .(۱)  و دومّی مذهب سنّی[

آسیای میانه بودند که مقارن تاخت و تاز مغول به نواحی غربی  آنها از طوایف ترکِ صحرا نوردِ 
قویونلو نواحی ارمنستان و اراضی واقع در شمال دریاچه وان آسیا آمدند. سکونتگاه طوایف قره 

قویونلو در حوالی دیاربکر و نواحی شرقی آناطولی. در آن ایام هر دو بود و سکونتگاه طوایف آق
کردند  گردی سر میطایفه در آن نواحی و غالباً در مجاورت یکدیگر به گوسفندچرائی و صحرا

و اختلاف بر سر چراگاه و آبشخور اغنام مایۀ منازعات مستمرّ و مکرّر در بین آنها بود و چون 
قویونلو به تشیعّ گرایش داشتند  قویونلو اکثر یا تمام سنّی مذهب بودند و طوایف قره طوایف آق

کرد. و م آنها در آن روزگار به صورت منازعات شیعه و سنّی جلوه میدار قدیمنازعات سابقه
که خود آنها از عشایر ترکمن بودند، هیچ یک از این دو دستۀ  چون طوایف عثمانی نیز با آن

ترکمانان متخاصم را در ترکیب و ساختار اتحادیۀ عشایری خود نپذیرفته بودند. این طوایف بر 
شدند. بعلاوه حسب اقتضای احوال و به هنگام ضرورت گاه با آنها و گاه با دشمنان آنها متحد می

عثمانی میچون  سوءظن  چشم  به  آنها  در  طوایف  ها  خاصه  آنها،  موارد  بعضی  در  نگریستند 
کردند و بدین سبب بود که گهگاه بین آنها  قویونلو، اتحاد با مخالفین غربی آنها را استقبال میآق

    (۲)شد."ها منازعه داشتند روابط دوستی برقرار میا با عثمانیهایی که در اروپو ونیزی
در واقع مراتع آذربایجان و عراق و فارس در فاصلۀ بین مرگ تیمور تا اعتلاء صفویه عرصۀ نزاع 

 دو گروه ترکمان بود که به نوبت در آن نواحی به قدرت رسیدند.
 -های تیمور  یکی از نواده  -قویونلوها، ابوبکر  پس از مرگ تیمور، قره یوسف سر کردۀ "قره    

گویند  را در نزدیکی ارس شکست داد و ابوبکر حین هزیمت شهر تبریز را چنان تاراج کرد که می
 

تاریخ پانصد سالۀ خوزستان، احمد کسروی،   -قره قویونلوها همگی شیعۀ متعصّب )از غُلاّت شیعه( بودند" " ۱
 ۲۰صفحۀ 

  33۰تا  3۲8، دکتر عبدالحسین زرّین کوب، به اختصار از صفحات ۲روزگاران جلد  ۲

و آق   قرا قویونلوها
 قویونلوها   

 



کاپوی آزادی و   ایرانیان در ت

 343                                                                                                                               استقلال

بر اثر سنگدلی و آزمندی لشکریان وی هیچ چیز در آن شهر بزرگ و آباد باقی نماند. با گشودن 
های باختری ایران نمود  تیموری در بخششهر تبریز قره یوسف خود را بزرگترین حکمران غیر

"... (۱)                  
شاهرخ برای سرکوبی قره یوسف به سوی آذربایجان لشکرکشی کرد، ولی قبل از شروع جنگ     

قره یوسف فوت نمود. "امّا شاهرخ که در میدان جنگ برتری سپاهیان خود را مسلّم ساخته بود،  
قرا با  بر  سرانجام  یوسف  قره  فرزند  جهانشاه  حکومت  به  و  درآمد  سازش  در  از  قویونلوها 

هـ.ق(. به این ترتیب هنگامی که سلطان ابوسعید ]نوادۀ میرانشاه 839آذربایجان راضی گردید )
نمود و با مخالفان سر ستیز داشت، در پسر امیر تیمور[ در بیشتر قلمرو تیموری حکومت می

ریخت که قویونلو شالودۀ دولت پهناور و نیرومندی را میمغرب ایران جهانشاه از دودمان قره
 هـ.(.873-78۰)  (۲) یران )جز خراسان و ایالات دریای خزر و دیاربکر( بود" مشتمل بر تمامی ا

قویونلو نیز در ناحیۀ دیاربکر قدرت  قویونلو، ترکمانان آقدر عهد به قدرت رسیدن ترکان قره    
قویونلو )بایندری( ایلی بودند چادرنشین که نخستین بار در تاریخ ایران یافتند. "ترکمانان آقمی

 خوریم.های تیمور در آسیای صغیر و سوریه به نام سرکردۀ آن بر میضمن جنگ
بهاءالدین قره عثمان، بزرگ و سرکردۀ ترکمانان مزبور دلیر شمشیرزنی بود که به خدمت تیمور      

های خود به حکومت دیاربکر رسید. هواخواهان و افراد این ایل که به  درآمد و به پاداش دلیری
در ناحیۀ دیاربکر قدرت زیادتری پیدا کردند، و هنگامی که قویونلو مشهور شدهآق اند تدریجاً 

قویونلو سرگرم وسیع کردن قلمرو خویش و هجوم بر اصفهان بود، نوّاده قره عثمان جهانشاه قره
دانستند، قدّ برافراشت موسوم به حسن بیگ )اوزون حسن( که او را جوان دلیر و خردمندی می

   (3)اندک مدتی چنان نیرومند گردید که ترس و رشک جهانشاه را برانگیخت."در و 
در سال      بیگ(  /  8۵7اوزون حسن )حسن  نایل۱۴۵3هـ.ق  بزرگی  توفیق  به  یعنی    م.  شد. 

از   -قویونلوها را به عهده داشت  که تا آن تاریخ فرمانروایی آق  -توانست برادرش جهانگیر را  
 قویونلوها را به دست آورد. قویونلوها، رانده خود حکومت آمدِ و پیشوایی آق، پایتخت آق(4) آمدِ

 
   7تاریخ سیاسی و اجتماعی ایران، ابوالقاسم طاهری، صفحۀ  ۱
 همانجا ۲
   8تاریخ سیاسی و اجتماعی ایران، ابوالقاسم طاهری، صفحۀ  3
گذشت و امروز به دیاربکر  میکه رودخانۀ دجله از کنار آن  النهرین بین( شهری بود در شمال Amedآمِد )" 4

 فرهنگ معین.   -معروف است." 



ایرانیان در                                                                                                                                 344

کاپوی آزادی و استقلال  ت

   

از سوی دیگر نظر به اینکه امپراتور مسیحی طرابوزان، کالویوآنس تحت فشار شدید امپراتوری     
دید. عثمانی قرار داشت و خود را قادر به حفظ کشورش در برابر نیروهای مهاجم عثمانی نمی

م. "نماینده ای به دربار اوزون حسن فرستاد  ۱۴۵3هـ.ق /  ۶۲/8۶۱در جستجوی متّفقی، به سال  
ها، که هر لحظه شدیدتر و تهدید آمیزتر تا همکاری و همدلی وی را در مقابله با خطر عثمانی

(. در آن عهد  Kyra Katerinaشد، طلب کند. کالویوآنس دختری داشت به نام کورا کاترینا )می
در سراسر مشرق زمین چنین اعتقاد داشتند که او از نظر زیبائی بر همۀ افراد خاندان خود برتری  

رد. آوازۀ این زیبائی او در آن هنگام به دربار ترکمنِ آمِد رسیده و سراسر ایران را نیز فرا گرفته  دا
 بود.

در دیاربکر مذاکرۀ خود را آغاز کرد اوزون حسن این شاهزاده  طرابوزان  وقتی سفیر سلطان     
خانم را به زنی خواست و ایالت آناطولی کاپادوکیه را به عنوان جهیزیه مطالبه نمود؛ در عوض  

ها نه تنها لشکر بفرستد بلکه از بذل مال و متعهدّ شد که برای دفع حملات احتمالی عثمانی
حضور کالویوآنس   به  پاسخ  این  با  سفیر  نورزد.  دریغ  طرابوزان  دفاع  در  خود  جان  حتی 

      (۱) بازگشت."
دربارِ   سلطان طرابوزان    بتواند در  "کاترینا  به شرطی که  را پذیرفت  اوزون حسن  درخواست 

مسلمان آمدِ همچنان مسیحی بماند و به آداب آن عمل نماید و همچنین مجاز باشد که جمعی  
النهرین ببرد. اوزون حسن با این پیشنهاد  از کشیشان، راهبان و ندیمانِ هم کیش خود را به بین

م. بطور رسمی منعقد گردید. چون ۱۴۵8هـ.ق /  ۶3/8۶۲ابراز موافقت کرد و قرارداد در سال 
کالویوآنس در همان سال مُرد برادر او داوید کومننس کاترینا را درست بعد از مرگ پدرش به 

(  Despina Chatunاش دسپیناخاتون )ترکی-دیاربکر فرستاد و او که از این پس به لقب یونانی
 (۲)یار سهمی اساسی به عهده گرفت."شهرت بیشتری پیدا کرد، در آن د

های بعد یک پسر و سه دختر به دنیا آورد که یکی از آنها )نامش مارتا( مادرِ شاه  وی در سال    
اسماعیل بنیانگذار سلسلۀ صفوی گشت و پسرش، مقصود بیگ، بلافاصله پس از فوت پدر 

ناتنی برادران  از  یکی  )اوزون حسن( بدست  بیگ  برخاست حسن  با  "همزمان  اش کشته شد. 

 
   ۱۴تا  33تشکیل دولت ملی در ایران، والترهینتس، ترجمۀ کیکاووس جهانداری، چاپ دوم، صفحات  ۱
   3۴تا  ۲۴همان، صفحات  ۲



کاپوی آزادی و   ایرانیان در ت

 345                                                                                                                               استقلال

قویونلو، در بیرون مرزهای سرزمین ایران، که در این تاریخ میان ابوسعید  بنیانگذار دودمان آق
قویونلو و حسن بیگ تقسیم گردیده بود، اتفاقی افتاد که خط سیر تاریخ تیموری و جهانشاه قره

جهان را بکلّی دگرگون کرد. در این هنگام سلطان عثمانی محمد دوّم چشم آز به سوی قسطنطنیه  
)اسلامبول فعلی(، پایتخت امپراتوری روم شرقی دوخته بود. قسطنطنیه، که از نظر حشمت و 

کرد، عروس شهرهای نه تنها روم شرقی بلکه تمامی  ی برابری میجلال با تیسفونِ عهد ساسان
رفت ... سلطان عثمانی همزمان از دو سو، یعنی هم از دریا و هم از خشکی  جهان به شمار می

قسطن بیستم جمادیبه  روز  پگاه  در  و   ... برد  سال  طنیه هجوم  /  8۵7الاوّل  مه   ۲9هـ.ق  ماه 
روز محاصره سقوط کرد و خود سلطان عثمانی هنگام ورود به   ۵3م. قسطنطنیه پس از  ۱۴۵3

کاخ امپراتوران رومی و نشستن بر اریکۀ با شکوه آنان این بیت شعر پارسی را زیر لب زمزمه 
 کرد:می

 کند برقصرقیصرعنکبوت داری میپرده
 زند بر گنبد افراسیاب    نوحت می (۱) بوم    

ترکان عثمانی      تاریخی است.  از وقایع مهم  امپراتوری روم یکی  "فتح قسطنطنیه و شکست 
متعاقب این فتح، در صدد برآمدند برای آل عثمان مسند خلافت اسلامی را دست و پا کنند. به  

الامکان حوزۀ نفوذ و همین مناسبت، به رقابت با دولت مصر پرداختند و بر آن شدند که حتی
که قدرت خود را در ایران و ممالک شرقی وسعت بخشند ... سلاطین عثمانی مدّتها پیش از آن

اگر  و  بودند.  دوخته  ایران  خاک  به  طمع  دست گیرد، چشم  در  را  امور  زمام  سلسلۀ صفویّه 
ها و کاردانی و حُسن سیاست شاه عبّاس نبود، نواحی غربی ایران نیز به  های قزلباشدلاوری

 ( ۲)آمد."انی در میحیطۀ نفوذ ترکان عثم
و راه ورود به مدیترانه و دریای سیاه به دست ترکان افتاد    با فتح قسطنطنیه تمامی بُغاز بُسفر    

و وِنیز،   (3) و راه بازرگانی مشرق زمین خراب و بازار داد و ستد اروپائیان، بویژه جمهوری ژِن
های مستقل ایتالیا و هلند که متّکی بر کالاهای خاور، از آن نشینکشور پرتقال و اسپانیا و دوک

 
 جغد  =  بوم ۱
 373و  37۲، مرتضی راوندی، صفحات ۲تاریخ اجتماعی ایران، جلد  ۲
ژن )در زبان ایتالیایی ژنوا( نام شهری در ایتالیا، بندری بر ساحل خلیج ژن از فروع دریای مدیترانه، پایتخت  " 3

میلادی به امپراتوری   ۱8۰۵کردند. این شهر در سال میوِنیز رقابت  جمهوری ژن که مردم آن در تجارت با مردم
 دهخدا نامۀلغت فرانسه ملحق گشت." 



ایرانیان در                                                                                                                                 346

کاپوی آزادی و استقلال  ت

   

های بعدی و جمله تریاک و همه گونه ادویۀ ایران و هندوستان و جاوه بود، کساد شد. از نتیجه
دراز مدتّ غلبه و افزایش قدرت عثمانی نیز نیرو گرفتن مذهب شیعه بر سبیل مذهب رسمی  
ایران در عهد شاه اسماعیل و علاقۀ پادشاهان اروپایی، و بویژه دستگاه روحانیت پاپ به جلب 

     (۱) اتحّاد با ایران و آمدن سفیران است."
ها و سور و سرودهای مربوط به ازدواج حسن هـ.ق. هنوز جشن8۶3م. /  ۱۴۵8"در آخر سال     

قویونلو با طرابوزان آشکار شد و اوزون حسن بیگ در آمدِ به پایان نرسیده بود که نتایج اتفاق آق
های بزرگ جهانی دخالتی نداشت پایش به روابط دیپلوماتیک  که تا آن زمان در کار سیاست

     (۲)پیچیدۀ بین شرق و غرب کشیده شد."
( یکی از راهبان خود را به طرابوزان و گرجستان فرستاد تا امرای  Calixt"پاپ کالیکست سوّم )    

ها تحریک کند. برای اجرای این منظور ایجاد اتحادی بینِ مللی که آن نواحی را به نبرد با ترک
کردند و کشورهای اروپایی که خطر تهاجم امپراتوری عثمانی  در آناتولی شرقی و قفقاز زندگی می

کرد، ضروری بود. لذا نمایندگانی از گرجستان، طرابوزان و دیاربکر به رُم رفتند. آنها را تهدید می
آسیای   در  واقعی  اتّکاءِ  تنها نقطۀ  اینرو  از  برای جنگ نداشتند،  آمادگی  ولی شاهزادگان غربی 

این اتّحاد    بکر به فرماندهی اوزون حسن بود. سرنوشتر دیا -گرجستان  -صغیر مثلث طرابوزان
 مثلث در نبردی که با عثمانی رخ داد، به قرار ذیل روشن شد: 

را تصرّف کرد و اوزون حسن را شکست  (3) پس از اینکه سلطان محمد بدون زحمتی سینوب    
ای داد، اوزون حسن چاره ای ندید جز اینکه با سلطان محمد قرارداد صلح خاصّی منعقد  جانانه

کند. امرای گرجی اصولاً دخالتی در این جنگ نکردند و شاه طرابوزان داوید نیز که از شکست 
هـ.ق. 8۶۵م. /  ۱۴۶۱متحّدش بکلّی خود را باخته بود پس از مقاومت مختصرِ کوتاهی در سال  

 با شرایط ننگینی تسلیم نمود.  طرابوزان را 
قویونلو از این اتفاق حداکثر استفاده را کرد و به نحو درخشانی  توان گفت که آقرویهم رفته می   

از زیر بار تعهداتی که اتحّاد با طرابوزان برای او ایجاد کرده بود آزاد شد و ضمناً تمامی منافعی  

 
 اختصار   به ۱۰ - 7تاریخ سیاسی و اجتماعی ایران، ابوالقاسم طاهری، صفحات  ۱
 ۴3تشکیل دولت ملی در ایران، والتر هینتس، ترجمۀ کیکاووس جهانداری، صفحۀ  ۲
شهری درشمال ترکیه، کناردریای سیاه ازشهرهای باستانی آسیای صغیرکه درآن موقع جزء =  سینوب یا سینوپ 3

 امپراتوری طرابوزان بود. 



کاپوی آزادی و   ایرانیان در ت

 347                                                                                                                               استقلال

را که سیاست پیشوای آن، یعنی اوزون حسن برایش تحصیل کرده بود همچنان حفظ کرد. با  
ها ایجاد  ای که با عثمانیاتکاء به این مزایا که بیشتر جنبۀ معنوی داشت تا سیاسی و روابط حسنه

های خود را برای توسعه  توانست بدون کمترین دغدغه کوشششده بود، اوزون حسن دیگر می
از سال  (۱) قویونلو دنبال کندقلمرو حکومت آق به 8۶۲م. /  ۱۴۵8. وی  هـ.ق به بعد چند بار 

ها غنایم فراوان با خود به همراه آورد. "جهاد" با گرجیان مسیحی رفت و هر بار از این لشکرکشی
 افزوده نشد.ولی از این رهگذر بر قلمرو حکومتی او چیز مهمی

بایست بطور قطع معلوم بشود  قویونلو به قیادت پیشوایش اوزون حسن میبا قوی شدن آق    
ای که از آناتولی شرقی  قویونلو برای حکومت بر ناحیهقویونلو و قرهکدام یک از این دو قبیلۀ آق

 شد، صلاحیت دارد. تا خراسان را شامل می
کرد تکلیف این های بسیار پیروز بیرون آمده بود با ساده دلی تصور میجهانشاه چون از جنگ    

که قصد خود را به اطلاع سلطان عثمان رساند و از او  کار را روشن کند. جهانشاه پس از آن
 النهرین را تسخیر کند.کمک خواست، از تبریز حرکت کرد تا بین

اوزون حسن دلیری دور اندیش و زیرک بود، چون به خوبی بر ضعف اخلاق جهانشاه آگاهی     
داشت برای درهم شکستن قدرت حریف به نیرنگ متوسل شد. وی در آغاز از در سازش درآمد  

امّا  و فرستاده به صلح دعوت کرد.  با نامه نزد جهانشاه گسیل داشته آن حریف زورمند را  ای 
تر گردید. با این پنداشت جریهای سازش را از ترس و ضعف میجهانشاهِ مغرور که این زمزمه

ای که اوزون حسن برای او فرستاد دل خوش کرد و در  حال جهانشاه به نامۀ ظاهراً خاضعانه
اردوگاه تابستانی خوی مدتی را به فراغت گذراند. سپس به سوی دیاربکر به راه افتاد. در جنگ  

های  های دیاربکر در گرفت لشکریان حسن بیگ که آشنا به ویژگیمختصری که در یکی از کوه
جغرافیائی آن ناحیه بودند به آسانی خطوط سپاهیان انبوه جهانشاه را از هم دریدند. بر هم خوردن 

قویونلو شد. امّا حسن بیگ سر در عقب لشکریان فراری ننهاد. نظم، مایۀ هزیمت لشکریان قره
جهانشاه پس از گردآوری مجدّد نیروهای خویش درنگ کرد. ولی با رسیدن زمستان ناچار شد  

ترین نقطۀ دیاربکر خود و اطرافیانش در شمالیلشکریانش را امر به باز گشت بدهد. در حالی که  
هایشان باقی ماندند و به میخوارگی پرداختند. در  همراه سوگلی  -که زمستانش زودرس است    -

 
  ۵۵و  ۴۴ - ۴3تشکیل دولت ملی در ایران، والتر هینتس، ترجمۀ کیکاووس جهانداری، تلخیص از صفحات  ۱

- ۵۶  



ایرانیان در                                                                                                                                 348

کاپوی آزادی و استقلال  ت

   

این میان جاسوسان حسن بیگ همواره مراقب اوضاع بودند و جریان را به اطلاع فرماندۀ خود  
رساندند. تا اینکه در سحرگاه روزی که جهانشاه و اطرافیانش مست و مخمور در چادرهایشان می

و  شدند  پسرش کشته  و  جهانشاه  کردند،  غافلگیر  را  آنها  بیگ  نیروهای حسن  بودند،  افتاده 
 هـ.ق(  87۲م. / ۱۴۶7) (۱)قویونلوها شکست خوردند."قره
سال حکومت،   ۶3قویونلو که در مدّت  با شکست و کشته شدن جهانشاه و انقراض سلسۀ قره    

ها و فساد اخلاقی بودند، مردم از دست هرزگان درباری، بویژه فرزندان مظهر جورها و چپاول 
درازی به ناموس مردم چیره دست بودند نجات یافته نفسی به جهانشاه که در تبهکاری و دست

 راحت کشیدند. 
های جهانشاه، زمانی که وی  ( سفیر وِنیزی، دربارۀ تبهکاریJiosapha Barbaroجوزافا باربارو )    

نویسد: "جهانشاه رو به این شهر نهاد تا شورشی را که بر پا شده  بر اصفهان حکمفرما بود، می
بود فرو نشاند ... اندکی پس از خواباندن آن فتنه و بیرون رفتن از صفاهان به وی خبر دادند که 

اند. این بار جهانشاه لشکر جرّاری به صفاهان فرستاد و  مردم شهر دوباره سر به شورش برداشته
گردد  فرمان داد که شهر مزبور را تاراج کنند و عمارتهایش را بسوزانند، و هر سپاهی که باز می

ندان در اجرای  مکلّف باشد که سر یکی از مردان صفاهان را با خود بیاورد. لشکریان جهانشاه چ 
اند چنین فرمان شهریار کوشا بودند )و خود من از زبان برخی که در آن لشکرکشی حضور داشته

تراشیدند،  میبن  بریدند و موهای آنان را ازشنیدم( که چون به مردان دسترسی نبود، سر زنان را می
اند. به همین سبب تمامی صفاهان ویران و  تا نشان دهند که از وظایف خویش تخلّف نورزیده

  (۲)لگدکوب سمّ ستوران گشت."
ها، چپاول و فساد اخلاقی، آثار نیکی هم از خود به جا گذاشته که جهانشاه در کنار ستمگری    

از  یکی  مسجد  "این  است.  تبریز  در  کبود(  )مسجد  مسجد  زیبای گوُی  مسجد  آنها  از جملۀ 
شاهکارهای  بها گران  از  بارزی  نمونۀ  و  میلادی(  )پانزدهم  هجری  نهم  قرن  یادگارهای  ترین 

 
تاریخ " " و۶3 - ۶۱ - ۵9تشکیل دولت ملی در ایران، والتر هینتس، ترجمۀ کیکاووس جهانداری، صفحات " ۱

 اختصار   " به۱۰ - ۱3سیاسی و اجتماعی ایران، ابوالقاسم طاهری، صفحات 
 باربارو.  ، به نقل از سفرنامه93تاریخ سیاسی و اجتماعی ایران، ابوالقاسم طاهری، صفحۀ  ۲



کاپوی آزادی و   ایرانیان در ت

 349                                                                                                                               استقلال

مانندند ... و از نظر هنر معماری  آمیزی بیهای آن از نظر رنگمعماری و کاشیکاری است. کاشی
     (۱) باشد."تر از مساجد دوران صفویه در اصفهان و یا مسجد گوهرشاد میو کاشیکاری عالی

قویونلوها، ابوسعید تیموری هم به قصد تصرّف آذربایجان علیه حسن بیگ  پس از شکست قرا    
قویونلو لشکرکشی کرد. ولی با تدبیرهایی که اوزون حسن اندیشید، او نیز شکست خورده و آق

سپرد، او هم به انتقام    -نوادۀ گوهرشاد آغا    -دستگیر شد. اوزون حسن او را به یادگارمحمد  
 هـ.ق(.  873جدۀ خود ابوسعید را به قتل رسانید )

راه تحولی که در ایران از زمان ایلخانان مغول، که از اعقاب چنگیزخان بودند، آغاز شده بود،     
مینورسکی هم به خوبی متوجه شده است، اوزون که  به تدریج هموارتر و پویاتر شد. همانطور  

سلاطین ایرانی    زیست، هماهنگ شد و در ردیف سلسۀحسن نیز با محیط ایرانی که در آن می
مطلب  این  گرفت.  تاثیر  تحت  را  فاتح  و  شد  به کار  دست  ایران،  جادوی  دیگر  بار  آمد.  در 

هـ.ق( که 883  -  89۵م. /  ۱۴78-9بخصوص در دورۀ سلطنت پسر اوزون حسن، یعقوب )
کرد و تربیت ایرانی داشت، و در محیط ایرانی  داری میاوقات خود را بیشتر صرف امور مملکت

قویونلو بدین ترتیب راه را برای صفویه هموار کرد. و هر چند که کند. آقزیست، صدق میمی
قویونلو را فتح کرد، امّا از نظر سیاسی  هـ.ق( قلمرو آق9۰۶  -  7م. /  ۱۵۰۱شاه اسماعیل اوّل )

   (۲)باز پای خود را جای پای آنها گذارد."
پیروزی     بخصوص  با  اروپایی،  مسیحی  حسن کشورهای  اوزون  یافتن  قدرت  و  پیاپی  های 

جمهوری وِنیز، که از موج جهانگشایی امپراتوری نوخاستۀ عثمانی به شدت نگران بودند، و با  
او را متّحد طبیعی خود علیه سلطان توجه به عیسوی بودن مادر و همسر پادشاه آق قویونلو، 

با   با فرستادن سفیران و دادن پول و اسلحه و بستن قرارداد وی را به جنگ  عثمانی شمرده، 
( هنگام  آن  در  تشویق کردند.  عثمانی  / ۱۴7۰امپراتوری  حسن 87۴-۵م.  اوزون  هـ.ق( که 

کرد باعثمانی تصادمی خواهد داشت، خود را ناگزیر دید به ضرر حکومت مصر و بینی میپیش
رسید(  می  - ربی ترکیۀ فعلی  جنوب غ  - سرزمین آناتولی    سوریه )که قدرت و نفوذشان تا داخل

رسیدند ارتباط  تا بتواند از طریق مدیترانه با سفاین مغرب زمین که در جوار قبرس به هم می  بتازد
های پیشرفتۀ جنگی و کارشناسان از آنان بگیرد. ولی موفق نشد و همچنان برقرار سازد و سلاح

 
 ۱3۵۰، سال ۱۲3 - ۱۲۰تبریز و پیرامون آن، شفیع جهادی، صفحات  ۱
 8۱ - 8۰تشکیل دولت ملی در ایران، والتر هینتس، ترجمۀ کیکاووس جهانداری، صفحات  ۲



ایرانیان در                                                                                                                                 35۰

کاپوی آزادی و استقلال  ت

   

های ارسالی از  ها و تفنگفرات سرحدّ حکومت او با حکومت مصر باقی ماند و نتوانست توپ
قویونلوها  وِنیز را دریافت کند. تلاش جمهوری وِنیز برای جلب دوستی و عقد پیمان اتحاد با آق

برای سلطان کشور نیرومندی چون عثمانی که همیشه خاطرش از جانب آسیا آسوده و فکرش  
و  برجایی چون جهانشاه  پا  دوستان  بویژه که  نبود.  پذیر  تحمل  بود،  اروپا  درون  به  پیشرفت 

وزون ابوسعید از معرکه برکنار گردیده بودند. از اینرو پیمان عدم تجاوز بین امپراتوری عثمانی و ا
 حسن قطع گردید و سلطان عثمانی با صد هزار سپاهی به او حمله کرد.  

وقتی در کنار فرات نبرد قطعی آغاز شد، اوزون حسن شکست خورد. علت شکست این بود     
شناور بود به    (۱) مانهای قرهای بر پهنای آبهای وِنیزی را که بدون فایدهکه او نتوانست توپ

ریخت، ها که سواران ترکمانی و ایرانی او را چون برگ خزانی بر زمین میمقابله با توپخانۀ عثمانی
هـ.ق( به تبریز گریخت و در همانجا  878/    ۱۴73بفرستد. اوزون حسن پس از این شکست )

 .  (۲)هـ.ق. درگذشت88۲م. / ۱۴78به سال 
پس از مرگ اوزون حسن منازعات خانگی بر سر جانشینی پدر شروع شد. خلیل بزرگترین        

پسر اوزون حسن، که به هنگام مرگ پدر بر بالینش حاضر بود، کسانی نزد مقصود برادر ناتنی  
فرستاد تا او را به قتل برسانند؛ و خود بر تخت سلطنت نشست.   -پسر دسپیناخاتون    -خود  

جنگ در گرفت، خلیل در جنگ    --فرزند دیگر اوزون حسن  -یعقوب    سپس بین خلیل و
ترکمانان   فرمانروایان  مشهورترین  پدر گردید.  سالگی جانشین  پانزده  در  یعقوب  و  کشته شد 

 هـ.ق( اوزون حسن و یعقوب بودند. 9۲۰ - 87۲قویونلو )آق
رو. همین  تعصب و میانهدوست، بی"اوزون حسن مردی بود به غایت دلیر، کاردان، رعیت   

های اخلاقی، بویژه شجاعت و کاردانی، سبب گردید که سرکردۀ طایفۀ گمنامی به  خصوصیت
پادشاهی کشور بزرگی نائل آید ... در کَرَم و بلندی نظرش هیچ شک نداریم و وقتی در پاسخ 

اند اگر چه یک  شود که نیاکانش هرگز برای کسب قدرت "پیشکش ندادهپیغام جهانشاه یادآور می
       (3)اش باور کردنی است."دراز گوش باشد"، دعوی

 
 ولایت قونیه، جنوب غربی ترکیۀ مرکزی در آسیا.  =  قره مان ۱
 اختصار   به 79  - 78و  ۶۰ - ۵9تشکیل دولت ملی در ایران، والتر هینتس، صفحات  ۲
 8۲تاریخ سیاسی و اجتماعی ایران، ابولقاسم طاهری، صفحۀ  3



کاپوی آزادی و   ایرانیان در ت

 351                                                                                                                               استقلال

آید که عهد پادشاهی  های سفیران بیگانه و مورخان خودی چنین بر می"بطور کلی از نوشته   
ها و بویژه عیسویان  دوران تساهل تیموریان نسبت به پیروان سایر کیش  امیر حسن بیگ دنبالۀ 

 است: 
امیر حسن بیگ در دوران صلح یا در تبریز و یا در اصفهان اقامت داشت. در عهد وی تبریز     

که پایتخت شده بود مجدداً شکوه و رونق از دست رفتۀ خود را باز یافت. به واسطۀ اشتیاق 
قویونلو( به علوم و فنون گوناگون دربارش همواره مرکز کنکاش و شدید پادشاه بایندری )آق

گفت و شنود دانشمندان بزرگ عهد بود و به تشویق این گونه دانشمندان بزرگ عهد بود که در 
های جدیدی تشکیل گردید. تاجر گمنامی  سراسر ایران عهد بایندری و بویژه شهر تبریز مدرسه

که از ونیز به تبریز آمده و مدتّ هشت سال و هشت ماه بویژه در پایان دوران پادشاهی یعقوب، 
امیر   به فرزند  تبریز بوده است، تبریز را شهری  پادشاهی شاه اسماعیل در  آغاز  حسن بیگ و 

داند. بویژه های باشکوهی میها و عمارتغایت بزرگ، بدون بارو مانند شهر وِنیز دارای خانه
هـ.ق، یعنی سومّین سال پادشاهی 88۶که در حدود سال    (۱)دربارۀ مسجد نفیس ارگ علیشاه

یعقوب و صد و پنجاه سال بعد از تکمیل ساختمان ارگ یا مسجد که زیر نظر دو تن از وزیران 
به عنوان بزرگترین بنای تبریز سر اللّه  الدین علیشاه و خواجه رشیدالدین فضلغازان خان، تاج

های مرمر شفاف و دلپذیری که در هر کدام از دهلیزهای مسجد  گوید: "لوحهبرافراشته بود، می
درخشید. در میان حیاط مسجد استخر بزرگی  میآیینه  کار گذشته شده از فاصلۀ یک مایلی چون  

قرار داشت به شکل چهار گوش و بر روی استخر ایوانی ساخته بودند که بر شش ستون از سنگ  
شد. همچنین از وجود کاخ با  مرمر قرار داشت و پلکانی از کنار استخر به آن ایوان منتهی می

نویسد: "این کاخ را چهار در ورودی است سر تا  برد و میشکوهی به نام "هشت بهشت" نام می
اند  ... از جلو هر یک از درهای ورودی کاخ راهروی از مرمر ساخته  ندودبه پا مینا کاری و زرا
شود و از میان مصطبه نهری جاری است به شکل مارپیچ که بستر آن می (۲)که منتهی به مِصطبه

های  ترین سنگاند، و تا سه زرع بالای مصطبه را در هر سمتی از نفیسرا از سنگ مرمر تراشیده

 
م. بوسیلۀ تاج الدین علی شاه جیلانی   ۶۱۱3 - ۱33۵ق / هـ.7۱۶ - 73۶های مسجد ارگ علیشاه در سال ۱

 تبریزی وزیرسلطان خدابنده، الجاتیو، ساخته شده است.  
 فرهنگ معین. ند.نشین  سکویی که بر آن ۲



ایرانیان در                                                                                                                                 35۲

کاپوی آزادی و استقلال  ت

   

پوشانیده رنگمرمر  به  آن  پایین  مُقَرنسَ کاریاند.  مانند    (۱) های گوناگون  دور  از  و  آیینه شده 
درخشد ... درون کاخ، روی سقف تالار بزرگ با سیم زر و لاجورد از تمامی جنگهایی که می

های باستان در ایران روی داده است و فرستادگانی که از دربار عثمانی به تبریز آمده و به در دوره
های  های ایشان و پاسخاند و نیز خواستههایی ساختهاند نگارهحضور سلطان حسن بیگ باریافته

پادشاه ایران همه به خط فارسی رقم زده شده ... همچنین مجالسی از شکار شاه با گروهی از  
قوش و  تازی  سگان  همراهی  به  سوار  میملازمان  نظر  جلب  شکاری  "هشت های  کند. کاخ 
 .     (۲)آباد" تبریز پرتو افکن استبهشت" بَرسانِ تختی فیروزه فام در باغ  "صاحب

قویونلو اقدام به "اصلاح مالیاتها"  از رویدادهای جالب و قابل ذکر دوران حکومت یعقوب آق   
ایران را، که حیات جامعه به    های دوران تیموری کمر روستائیان است. "کلاف سردرگم مالیات

می خم  داشت،  بستگی  آنها  زحمت  و  نو  کار  سال  حلول  لحظۀ  نخستین  از  برزگر  کرد. 
کرد و برای زمین، )مالیات عید( و سلامانه آغاز می  (3) های خویش را با دادن شیلان بها کوشش

داد و هر دام، آب، چرا، کاشتن، درو، آرد کردن گندم، بردن آن به بازار و فروشش مالیات می
شد. حتی روسبیان و امردان نیز به نسبت کس در هر شغلی مشمول ده دوازده گونه مالیات می

    (4) پرداختند."زیبایی خویش مبلغی بر سبیل مالیات و بر اساس تعرفۀ مالیاتی می
با مخالفت      امّا  اوزون حسن مبذول گردید.  از جانب  برای رفع این مظالم  نخستین کوشش 

مند به حفظ وضع موجود بود، مواجه شد. از آنجا  شدید امرای کشور و طبقۀ بانفوذی که علاقه
هیچ این گروه  موافقت  جلب  بدون  اساس  که  پادشاه  حسن  لذا  نبود،  ممکن  اصلاحی  گونه 

آوری مالیات بر سرمایه و درآمد را یک بر بیست کرد به این معنی که از هر بیست درهم جمع
سرمایه فقط یک درهم مشمول مالیات گردید. و لذا جمع کل مالیات به نصف کاهش یافت. 

آوری مالیات بود بار مردم را به مراتب های چندی که در جمعاین تغییر اساسی و رفع تناقض
ها فراوان و گوناگون و پرداخت آنها دشوار بود و نوز مالیاتسبکتر کرد. با همۀ این احوال ه 

 
 های برجسته. بریگچ ۱
تشکیل دولت ملی در  " " و87تا  8۲تاریخ سیاسی و اجتماعی ایران، ابولقاسم طاهری، تلخیص از صفحات  " ۲

 "8۵  - 83ایران، والتر هینتس، صفحات 
 کلمه مغولی به معنای؛ سفره امرا و بزرگان =  شیلان بها 3
 ۴۱۱و  8۶تاریخ سیاسی و اجتماعی ایران، ابولقاسم طاهری، صفحات  4



کاپوی آزادی و   ایرانیان در ت

 353                                                                                                                               استقلال

گردید. چون درآمد و های عقب افتاده منّجر به اجحاف و بیعدالتی میگاهگاه تحصیل مالیات
عواید عمومی کاهش یافت و هزینۀ نگهداری ارتشی مرکب از سواران دائمی تغییر نکرد رفته  
رفته ضرورت اصلاحاتی ارضی آشکار شد؛ امّا تا حسن پادشاه زنده بود در این راه هیچ اقدامی  

تر گردید. به ویژه که شیخ نشد. در دوران پادشاهی یعقوب ضرورت اجرای چنین طرحی روشن 
لازم  لشکریان  حقوق  تأمین  برای  هم  را،  اصلاحاتی  چنین  پادشاه،  معلم  ساوجی،  عیسی 

 دانست و هم اعتقاد داشت که احقاق مظلومان از این راه میسر تواند بود. می
آوری و  هـ.ق( هزینۀ جمع89۴داری کهن از هم پاشیده نشده بود )تا هنگامی که نظام زمین    

نگهداری لشکریان دائمی و موقت و همچنین مستمری سرداران و سران سپاه و امرای لشکر از 
 .(3) شدتأمین می (۲) ها و سیورغال  (۱) محلّ اقِطاع ها 

 ای از امیران و سرکردگانآوری مالیاتهایی که عدهداری و جمعبرای ایجاد نظم نوینی در زمین    
دادند، شیخ عیسی ساوجی که قدرت و ستاندند و به خزانۀ عمومی نمیارتش به میل خود می

ای اندیشید. ظاهراً نظر مربّی و معلم پادشاه آن نفوذش از خود یعقوب پادشاه کمتر نبود چاره
داری را بر پایۀ جدیدی استوار سازد  های جاری را بکلی موقوف کند و اصول زمینبود که مالیات

های قدیمی  ای جدید درآمدی معادل عواید حاصل از مالیاتتا بتوان از مالکان جدید طبق تعرفه
یت اصلاحات ارضی و مالیاتی که یعقوب با آن نظر کاملاً مساعدی داشت بر مسؤولگرفت.  

 
برداری از عواید یا تملک واگذار  ملک یا زمینی که از جانب خلیفه یا سلطان به یکی از امرا جهت بهره=  اقِطاع  ۱

ها بود و از محل این درآمدها هزینۀ سپاهیان شد. دارندۀ اِقطاع خودش مکلف به جمع آوری عواید و مالیاتمی
]تاریخ ایران زمین، دکتر محمّد جواد مشکور،  پرداخت می -که سپاهیان خلیفه یا سلطان هم بودند   -خود را 

 [.۲۶۲،  ۲۶۱صفحات 
تفاوت سیورغال با اِقطاع آن بود که صاحب موروثی  "  - کلمۀ مغولی به معنای هدیۀ موروثی=  سیورغال  ۲

سیورغال گذشته از معافیت مالیاتی که صاحبان اقِطاع نیز از آن نصیب داشتند، از حق معافیت قضائی و اداری  
مأموران دستگاه مرکزی دولت حق ورود به اراضی سیورغال را نداشتند. این معافیت مالیاتی   -نیز برخوردار بود 

هایی را که پیشتر از طرف حکومت مرکزی برای خزانه اخذ  داد تا تمام مالیاتمیبه صاحبان سیورغال حق 
شد، به نفع خویش از رعایا وصول کنند. ضمناً صاحب سیورغال موظف بود در جنگ سرباز بدهد که  می

شدند" ]تاریخ ایران زمین، دکتر محمّد جواد مشکور، صفحات  دار میفرزندان روستائیان این وظیفه را عهده
داد. آنها در برابر خدماتی که در  می[. شیوۀ سیورغال اختیارات نامحدودی به صاحبانش در روستاها ۲۶۲،  ۲۶۱

دادند، چه از نظر قضائی و چه از نظر ارضی و اقتصادی، دارای اختیارات میولایت و روستاها برای دولت انجام  
 و حاکمیت مطلق بودند.  

 ۱۱۵و  ۴۱۱ تاریخ سیاسی و اجتماعی ایران، ابولقاسم طاهری، صفحات 3



ایرانیان در                                                                                                                                 354

کاپوی آزادی و استقلال  ت

   

عهدۀ سه نفر بود. اوّل شیخ عیسی ساوجی که در واقع زیر دستار و خرقۀ روحانیت، صاحب 
دیهیم و قبای شاهی بود و پر واضح است که جمع شدن اختیارات دینی و ملکی در دست مردی  

ساخت. دوّم شیخ نجم الدین مسعود خواهر  چنین متنفّذ عملی کردن اصلاحات را آسانتر می
امیر دیوان گماشته شده بود. سوّم شرف از طرف پادشاه به مقام  الدین محمود  زادۀ عیسی که 

دار کل کشور که مورد اعتماد و احترام همگان بود. نتیجه مشورت  دیلمی وزیر عواید یا خزانه
ها و اصول  الدین محمود مأمور تجدید نظر در تمامی مالیاتمیان این سه تن آن بود که شرف

و مالیات  داری شود، همه چیز زمین ارزیابی  نو  ... از  بندی گردد و در سراسر عراق و فارس 
هان گذشته به امیران و مقرّبان و خدمتگذاران بر سبیل پاداش خدمت یا  هایی که پادشاهزمین

مستمریّ و مانند آن بخشیده بودند از بین برود و مادام که املاک از نو مفروز و معین نگردیده 
 است بازرسان مالیاتی از این گونه زمینداران چیزی مطالبه نکنند و نستانند. 

م.( خبر مقرّرات جدید در سراسر عراق و فارس اعلام گردید و ۱۴89هـ.ق )89۴اوایل سال     
تا   که  ابلاغ کردند  زمینداران  تمامی  به  نظام جدید  مالیاتی طبق  بازرسان  و  مأموران حکومت 
مقرّرات مزبور عملی نشده است و حدود املاک نوین معلوم نیست باید از گرفتن مالیات و  

های حکومتی چنان دقیق داری ورزند. ظاهراً اجرای فرمانود به خزانۀ عمومی خوددادن حصّۀ خ
مورخ دربار یعقوب )که خود یکی از مخالفان سرسخت   و بی تبعیض صورت گرفت که به گفتۀ

پول  قبول  به  مأموران  از  یک  هیچ  بود(  جدید  مالیاتی  نظام  و  ارضی  و اصلاحات  نقد  های 
شد حاضر نگردید. در اندک  قماشهایی که بر سبیل رشوه از طرف صاحبان سیورغال داده می

مدتّی مأموران حکومتی درهر بلوکی به اتفاق یک نفر قاضی شرع و یک نفر حسابدار به ارزیابی 
ها مشغول شدند ... دقت و کوشش پاکدلانه و بیغرض مأموران در  ها و محصول و دامزمین

خواستند هرج و مرج  تهیۀ دفاتر جدید و پافشاری و پیگیری بنیادگذاران این نظام نوین که می
یک قلم از ایران براندازند و    های تیموری رامالیاتی و باقیماندۀ یاسای چنگیزی و رسم  نظامات

بی جالبسابقهعدالت  از  یکی  تضمین کنند  ایران  رنجبران  تودۀ  برای  را  رویدادهای  ای  ترین 
 تاریخی عهد یعقوب و دودمان بایندری است.

داران بدیهی است که غیرممکن بود تحوّلی به این بزرگی با دشمنی و نارضایی طبقۀ سیورغال    
روزبهان در مورد علمای شیراز اللّه ها را فضلها و ناراحتیای از این نارضاییمواجه نشود. پاره

اتکای سیورغال  به  فروش محصول  که  با  دِرو  از  پس  بودند  امیدوار  و  ستانده  وام  های خود 



کاپوی آزادی و   ایرانیان در ت

 355                                                                                                                               استقلال

ها طبعاً سودی که از ها و ناراحتیم این گِلهغود را بپردازند وصف کرده است. بررهای خبدهی
شد  های عمومی عاید قاطبۀ مردم بویژه رنجبران و مستمندان میلغو مالیاتاصلاحات ارضی و  

دار تضادّ  انکار کردنی نبود؛ امّا درعمل این طرح اصولی با منافع نیرومندترین عناصر طبقۀ زمین
امرای   یعنی  عناصر  همان  بربست  از جهان  پادشاه چشم  یعقوب  تا  همین سبب  به  و  داشت 
صاحب نفوذ که منافعشان بیش از سایرین به خطر افتاده بود به مخالفت با نظام نوین زمنیداری  

هـ.ق )اواسط ژانویه 89۶بلند شدند و یک ماه پس از مرگ یعقوب در هشتم ربیع الاوّل سال  
م.( شیخ عیسی ساوجی را ]که روحانی بود[ در میان بازار سربازان )اردو بازار( به دار ۱۴9۱

   (۱) آویختند."
های داخلی و خارجی جای خود را به  ها و کشمکشدر زمان حکومت یعقوب ظاهراً جنگ    

اند و کمتر جور و ها و نوسازی سرگرم شدهصلح و امنیت داده و مردم دوباره به ترمیم خرابی
 اند.  ستم کشیده

هایی که از اتّحاد آنها کشور نظم و آرامش یافته  پس از مرگ یعقوب میان سرداران و سران ایل     
بود، دوگانگی افتاد و هر کدام، بنا به منافع خود، به هواخواهی از شاهزادۀ خردسالی برخاستند. 

برادر   -ابتدا ارشد فرزندان خردسال یعقوب، بایُسنقر به حکومت رسید و حریفش رستم بیگ  
ا نفوذترین اعیان دربار بایسنقر به نام ایبه سلطان خود را زادۀ مارتا به زندان افتاد. امّا یکی از ب

و وی را از زندان آزاد ساخت  -جایی که رستم بیگ در آنجا زندانی بود    -به نخجوان رسانید 
م بیگ پس  و رستم بیگ به پایمردی طایفۀ استاجلو به پادشاهی رسید. از نخستین کارهای رست

از نشستن بر اریکه پادشاهی آزاد ساختن عمّه خویش و کودکانش )یعنی مارتا همسر شیخ حیدر  
و سه پسرش؛ سلطان علی میرزا، ابراهیم میرزا و اسماعیل میرزا( از زندان استخر فارس بود. 

بیش  جنگ داخلی بین برادران و برادرزادگان دربار یعقوب ادامه داشت و هر کدام دو سه سالی 
آق سلسلۀ  سرانجام  تا  نبودند،  حکومت  منقرض  در  صفوی  اسماعیل  شاه  دست  به  قویونلو 

 . (۲) گردید
قویونلوها[ را که برزخ میان تیموریان و صفویانند بدون شک  "دوران زمامداری بایندریان ]آق   

های درخشان و جالب تاریخ ایران دانست. در عهد حسن پادشاه و فرزندش، باید یکی از دوره

 
 اختصار   به ۱۱7و  ۱۱3 تاریخ سیاسی و اجتماعی ایران، ابولقاسم طاهری، صفحات ۱
  ۱۲۱تا  ۱۱7همان، صفحات  ۲



ایرانیان در                                                                                                                                 356

کاپوی آزادی و استقلال  ت

   

آرامش و روزبهی رسید. در هنرهای زیبا میراث تیموریان حفظ و به دست  ایران به  یعقوب، 
صفویان سپرده شد. مردم بخش بزرگی از ایران از عدالتی نسبی برخوردار شدند. بسیاری از 
شهرها رو به ترقی نهاد و بازرگانی رونق گرفت. نبوغ ایرانی مجرایی چند برای تجلّی پیدا کرد. 

تری در آمد، و برای نخستین بار ارتش ایران مجهز به توپ و های ارتشی به شکل مرتبسازمان
ها در جنگ استفاده کرد. برای اصلاحات ارضی گامهایی خمپاره انداز گردید. و از این وسیله

ها نافرجام بود معذالک شک نیست که عهد  برداشته شد و هر چند در این زمینه بیشتر کوشش
ها  اری لحاظ راه را برای آمدن صفویّه هموار ساخت، به طوری که نه فقط مالیاتبایندری از بسی

های عهد بایندری  های دولتی بلکه بسیاری از بنیادهای عهد صفویه بر شالودۀ سازمانو سازمان
استوار گردید و نهالی که در عهد حسن و یعقوب کاشته شده بود در عهد اسماعیل و طهماسب 

  (۱) به ثمر رسید."
  

 
   ۱۲۱ تاریخ سیاسی و اجتماعی ایران، ابولقاسم طاهری، صفحۀ ۱



کاپوی آزادی و   ایرانیان در ت

 357                                                                                                                               استقلال

  



 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

از آغاز تا عهد صفوی و  شیعه و شیعیگری
 نقش آن در تاریخ ایران  
 
 
 
 
 
 

  



کاپوی آزادی و   ایرانیان در ت

 359                                                                                                                               استقلال

لغت عربی "شیعه" به معنی " گروهی از مردم است که بر کاری متّفق و همداستان هستند و    
 8۱  که در سورۀ الصّافات آیۀفارسی(. چنان  المعارفدایرةپیروان و یاران کسی را نیز گویند" )

قرآن اشاره به شیعۀ ابراهیم شده که مراد پیروان و طرفداران ابراهیم است و در سورۀ قصص آیۀ 
 از شیعۀ موسی سخن به میان آمده که به معنای پیروان موسی است.  ۱۵
"در ادبیات فارسی نیز به کرّات کلمه "شیعه" در همین مفهوم به کار گرفته شده است: "پس به     

بن شهر اندر آمد و شیعت عرب را همی گرفت و همی کشت"، "... و مردمان هرات شیعۀ یعقوب
 .  (۱) لیث گشته بودند از پی، و دل بر او نهاده" )تاریخ سیستان( 

امّا، در تاریخ اسلام پس از قیام خوارج، لفظ شیعه اصطلاحاً به کسانی گفته شد که جانشینی     
دانند. ضمناً  دانستند و میابیطالب و خانوادۀ رسالت میبن  پیغمبر اسلام را حق اختصاصی علی

پذیرند، نیز  های انشعابی شیعه که خلافت شیخین )ابوبکر و عمر( را میبه زیدیّه، یکی از شاخه
عبّاس خلافت را مختص  بنیامیه و  بنیشود: "به مناسبت اینکه در برابر خلفا و  شیعه گفته می

 .     (۲) دانندعلی و اولاد علی می
اند، امروز فقط زیدیه، های منشعب از تشیعّ که در طول تاریخ پدیدار شدهها و سلسلهاز فرقه   

اند که به مرور زمان نام شیعه برای شیعۀ  اسماعیلیه و شیعۀ دوازده امامی )اثنا عشریه( باقی مانده
 دوازده امامی اختصاص یافته است. 

نویسد: "نخستین کسی که بذر  دربارۀ پیدایش شیعیگری محمد حسین کاشف القطاع چنین می    
تشیعّ را در سرزمین اسلام پاشید، شخص بنیانگذار جهان اسلام، حضرت محمد)ص( بود. 
یعنی بذر "تشیّع" و "اسلام" همراه هم و پهلوی یکدیگر افشانده شد و پیامبر همواره آن را آبیاری  

های آن پرگل شد و سرانجام پس از نمود تا نهال آن برومند شد و شاخهکرد و مراقبت میمی
     (3) "وفات او میوه داد

 
  9۰۱و  9۰۰سال، شجاع الدین شفا، صفحات  ۱۴۰۰پس از  ۱
   ۲۶اللّه سید محمّد حسین طباطبائی، صفحۀ شیعه در اسلام، آیت  ۲
 ۱3۱کتاب "این است آئین ما"، نوشتۀ محمّد حسین کاشف القطاع، ترجمۀ ناصر مکارم شیرازی، صفحۀ  3



ایرانیان در                                                                                                                                 36۰

کاپوی آزادی و استقلال  ت

   

 :دگوی مین  ربَی در مصاحبه با پروفسور هانری کُئامه سید محمدحسین طباطباه علّاللّا آیتامّ    
طلوع کرده و جماعتی با این )ص( ع از روز رحلت پیغمبر اسلام تشیّ ۀطریق ،به شهادت تاریخ"

 .(۱)اند ز پیدا کردهیُمَ ن و تَیُّعَ روش تَ
درست است که اصطلاح "شیعه علی" در عهد خود پیغمبراسلام وضع شد و به کسانی اطلاق     

کردند. امّا آنچه مسلم است در زمان پیامبر اسلام آئینی به نام گردید که روش علی را پیروی می
"مذهب شیعه" وجود نداشت تا پیامبر آن را آبیاری و مراقبت کند. پس شیعیگری چگونه پیدا  

 شد؟
نخستین چیزی که در میان مسلمانان سبب پیدایش اختلاف بزرگی شد، موضوع جانشینی      

 های اسلامی بر اثر آن پدید آمدند. پیامبر بود که مهمترین فرقه
می    تشکیل  را  اکثریت  مسلمانان گروهی که  دراختیار  را  پیامبر  جانشین  انتخاب  و  دادند 
 ساعده گرد آمدند و ابوبکر را به خلافت انتخاب کردند.   بنیدانستند، در سقیفۀ می
می    و  بودند  اقلیتی  دیگری که  شایستهگروه  خلافت  به  علی  که  و گفتند  صلاح  و  است  تر 

مصلحت در آن است که خلافت در خانوادۀ پیامبر باقی بماند، توفیق نیافتند، و این امر موجب 
ابیطالب بن  پیدایش یک اختلاف سیاسی شد. امّا در جریان انتخاب جانشین پیامبر، نه خود علی

یک  هیچ  -اند  که محدثان شیعۀ امامیه آنها را سه تا نه نفر نوشته  -  (۲)و نه محدود هواداران او
ادعا نکردند که پیامبر اسلام علی را قبل از رحلتش به جانشینی انتخاب کرده، و اعتراض یاران 

در سقیفۀ   متخّذه  به تصمیم  به بنیعلی  نسبت  و شایستگی علی  اولویت  پایۀ  بر  فقط  ساعده 
توان یافت که علی به رویداد غدیر اشاره کرده و گفته باشد  سایرین بود. و نیز هیچ موردی نمی

که محمد در روز غدیر خم او را به جانشینی خود برگزید. و از یاران علی که مایل به بیعت با او 
بودند نیز، حتی یک نفر دلیل تمایل خود را به بیعت با علی، انتخاب شدن او به عنوان جانشین 

ساعده هم بنیکس از افراد حاضر در اجتماع سقیفۀ  همچنین، هیچاز جانب پیامبر ذکر نکرده.  
به هنگام انتخابات، از انتخاب    -اند  که اکثریت قاطع آنها در روز غدیر خم حضور داشته  -

 
 ۵۵تا   ۵۱، صفحات کُربَن یپروفسور هانرمجموعۀ مذاکرات با  ۱
بن عبدالمطلب، ابی ابن کعب، حذیفه و  عمّاربن یاسر، اباذر غفاری، سلمان فارسی، جابربن عبداللّه، عبّاس ۲

، به نقل از  ۱3های اسلام تا قرن چهارم"، دکتر محمّد جواد مشکور، صفحۀ "تاریخ شیعه و فرقه -چند نفر دیگر 
 سفینة البحارمجلسی  



کاپوی آزادی و   ایرانیان در ت

 361                                                                                                                               استقلال

ابیطالب به جانشینی از جانب شخص پیامبر سخنی به میان نیاورده است. در حالی  بن  شدن علی
سفر   ۲8ساعده  بنیهـ.ق" و "اجتماع سقیفۀ  ۱۰سال    الحجۀذی  ۱8که بین رویداد "غدیر خم،  

هـ.ق" به روایت شیعیان، فقط سه ماه فاصله بوده و در مراسم غدیر خم هفتاد تا یکصد ۱۱سال  
 اند.و بیست هزار نفر حضور داشته

تر از دیگرانم و به مردم گفت که من برای خلافت شایستهشخص علی ابن ابیطالب هم می   
کرد: صلاح و مصلحت اینست که حکومت را از دست خانوادۀ پیامبر نگیرید. امّا به  توصیه می

اصل امامت و ولایت، به مفهومی که بعدها رایج شد، چه در دوران زمامداری سه خلیفۀ اوّل، 
 و چه در عهد زمامداری خویش اعتنا و اعتقادی نداشت.

همچنین، "هنگامی که شورش سربازان ناراضی عرب منّجر به قتل عثمان شد، و ]مردم[ ...      
از بین بزرگان مدینه، علی)ع( را به "خلافت" انتخاب کردند ..."دیدِ آنان نسبت به علی)ع( با  

ها بعد پیدا کردند تفاوت داشت. آنان علی را انتخاب کرده بودند  دیدی که اهل شیعه در قرن
آنان که در جهت تقویت  اقدامات  اوّل با همۀ  او در تمام طول خلافتِ سه خلیفۀ  اینکه  برای 
فراگرد طبقاتی شدن جامعۀ اسلامی بود، مخالفت کرده بود. در نظر آنان چنین کسی شایسته 

عیت خود را از این انتخاب داشت نه از حادثۀ غدیر خم. رهبری آنان بود. و این رهبری مشرو
 (۱) نگریستند نه رهبر کاریزماتیک ر آنان به علی)ع( به عنوان یک رهبر سیاسی میبه عبارت دیگ

ابیطالب نیز آغاز خلافت خود را به بن شخص علی (۲)که در ولایت پیامبر اسلام شرکت دارد."
 کند:معاویه چنین اعلام می

"قومی که با ابوبکر وعمروعثمان دست بیعت داده بودند، با من نیز به خلافت بیعت کردند.    
تواند با دیگری بیعت کند، نه آن کس که غایب بود  پس، نه آن کس که در بیعت حاضر بود می

تواند آن بیعت را نپذیرد. همانا که مهاجران و انصار برای تعیین خلیفه ارباب مشورتند و می

 
 رهبر کاریزماتیک = رهبری که رهبریتش منشاء الهی دارد نه منشاء مردمی.  ۱
 ۱3۵7، تهران 7۶جامعه شناسی سیاسی تشییع اثناعشری، دکتر اسماعیل نوری علاء، چاپ اول، صفحۀ  ۲



ایرانیان در                                                                                                                                 36۲

کاپوی آزادی و استقلال  ت

   

پس اگر به خلافتِ کسی اتفاق کنند و او را امام نامند آن کار مایۀِ خشنودی   (۱)مردان حّل و عقد.
     (۲) خداوند است."

دیگران که  چنان     با  پیامبر  جانشینی  سر  بر  که  بودند  گروهی  آغاز  در  شیعیان  است  مشهود 
اختلاف سیاسی داشتند نه اختلاف مذهبی. امّا چون در جوامعی که مذهب ایدئولوژی حاکم 

گیرند. این اختلاف سیاسی نیز رنگ مذهبی به  است، مسائل سیاسی رنگ مذهبی به خود می
های متخاصم جنبۀ خود گرفت و به تدریج تحت تأثیر شرایط اجتماعی گوناگون و منافع گروه

 ای ازلی شد. صِرف مذهبی پیدا کرد. در نتیجه امری موقّت تبدیل به پدیده
ابیطالب باید مورد توجه قرار گیرد اینکه کلمات "خلیفه" و بن  نکتۀ دیگری که در نامه علی    

"امام" در آن نامه به یک معنا به کار برده شده است. یعنی در آن زمان کلمات "خلیفه" و "امام" 
های ایرانی  مفهوم واحدی داشتند جدائی بین آن دو موجود نبود. بعدها، بیشتر تحت تأثیر اندیشه

گوید: "امر امامت در صلاحیت عامّه نیست، "امام" معنای خاصّی گرفت؛ معنا و مفهومی که می
یعنی عامّۀ جماعت حق تعیین جانشین برای پیامبر ندارند. بلکه این موضوع مانند نبوتّ امری  
غفلت  آن  به  نسبت  اسلام  پیامبر  هم  سبب  بهمین  و  است  اسلام  قاعدۀ  و  دین  رکن  و  الهی 

نمود و حتی باید گفت که تعیین امام از باب حفظ مصالح امّت بر او واجب بود و او هرگز  ینم
بایست به جانشینی خود بر کرد. کسی که پیغمبر میچنین امر خطیری را به امّت تفویض نمی

گزیند لازم است که معصوم از گناهانِ صغیره و کبیره و از خاندان رسالت باشد و چنین کسی  
)ع( است که پیامبر او را در غدیر خم به امامت امّت معرفی کرد. شیعه در اثبات  ابیطالببن  علی

 این مطلب نصوصی دارد که غالباً مقبول ائمّۀ اهل سنّت نیست."
به نظر شیعیان خلیفه فقط مأمور اجرای احکام اسلام و سنّت رسول است ولی ممکن است     

حقّانیت اشغال این مقام را نداشته باشد. به گفتۀ تفتازانی: "شیعه معتقدند که امامت اخص از 
توان امام خواند که به حق صاحب این تر، لذا کسی را می خلافت است و به عبارت دیگر کامل

عنوان باشد خواه این شخص عملاً رهبری مسلمانان را در دست داشته باشد یا خیر. امّا خلیفه 

 
اند، به  مردان حّل و عقد = "گروهی از میان مردم که از علما، رؤسا، مردم موجهّ و برجستۀ جامعه تشکیل یافته ۱

اوضاع و احوال اجتماع و سیاست آگاهند و صلاحیت انتخاب خلیفه یا امام )هر دو به یک معنا( را دارا  
 88حکومت اسلامی و نظر ابن خلدون، صفحۀ   -باشند"می

 ۵۵ها، دکتر اسداللّه مبشری، صفحۀ ترجمۀ نهج البلاغه، بخش دوم و سوم نامه ۲



کاپوی آزادی و   ایرانیان در ت

 363                                                                                                                               استقلال

کسی است که عملاً سلطۀ خلافت را در دست دارد و ای بسا که صاحب حق نیست. لذا شیعیان 
که "اکثریت مسلمانان را   . امّا سنّیان (۱) گفتند نه امام"العبّاس "خلیفه" میبنیامیّه و  بنیبه خلفای  
دهند، طرفداران این نظرند که پیامبر عالماً و عامداً مسألۀ جانشینش را باز گذاشت تشکیل می

تر و سزاوارتر برای جانشینی او و  و آن را بر عهدۀ امّت قرار داد که تعیین کند چه کسی صالح
کنند، ولی در ادامۀ رهبری اوست ... بسیاری از اینان اعتبار واقعه و حدیث غدیر را انکار نمی

در    (۲) گیرد، خاصّه در فهم مراد از "مولا"ای که از آن میدهد و نتیجهمعنایی که شیعه به آن می
انتخاب   در  اسلامی  به حق جامعۀ  قائل  این،  جای  به  سنّیان  دارند.  و چرا  پیامبر، چون  بیان 
جانشین پیامبر و رهبری سیاسی هستند نه به یک حق انحصاریِ از پیش تعیین شده برای فردی  

ای منسوب به پیامبر دارند بدین نسبت به آن. "نکتۀ مهم در این موضع، تأکیدی است که بر گفته
مضمون که پیروانش علم بهتر یا بیشتری در امور دنیاویشان نسبت به او دارند؛ و احتمالاً مراد  

     (3) او زمان پس از وفاتش بوده است."
ساعده را بنیفقهای شیعه بعدها با توجه به اینکه سنّیان حمایت اکثریت حاضران در سقیفۀ      

بالیدند، از شمردند و به آن میدلیل حقّانیت و مشروعیت خویش در انتخاب جانشین پیامبر می
اعتبار کردن این اصل؛ به  پذیرفتن "مشروعیت و حقانیت رأی اکثریت" سرباز زدند و برای بی

 نگرد و به ندرت رای اکثریت را به عنوانای به اکثریت بدبینانه میکه در آیات عدیده  -قرآن   
شاذان نیشابوری )متوفای  بن  توسل جستند. از آن جمله فضل   -کند  عامل مشروعیت قبول می

: قرآن "اکثریت را به خاطر پیروی  نویسدهـ.ق( فقیه و متکلّم قرن سوم هجری است که می  ۲9۰
: "و اگر از بیشتر ۱۱۶شمارد، )سورۀ انعام، آیۀ  از هواهای باطل حدس و گمان خود بیراه می

کنند جز از کنند؛ آنها پیروی نمیگمراه میخدا  آنان که در زمین هستند پیروی کنی تو را از راه  

 
 79حکومت اسلامی و نظر ابن خلدون، صفحۀ  ۱
نویسد: "... امّا داستان "غدیر خم" بسیار شگفت است که  احمد کسروی در بارۀ مفهوم کلمۀ "مولا" چنین می ۲

دانند. مگر آنان  ملایان معنی این جمله را ]که پیغمبر اسلام فرمود[: "مَن كنُت مولاه فهذا علي مولاه" نمی
باشد؟! این یک وصیتِ خاندانی است. خوانند که "ولاء" خود یک "بابی" از بابهای فقه میهای فقه را نمیکتاب

داشتم، علی در این  گوید: "من با کسانی که "ولاء" میپیغمبر را با کسانی رشتۀ "ولاء" در میان بوده و اینست می
 شیعیگری، احمد کسروی  -زمینه جانشین من خواهد بود. آخر در کجا "مولی" به معنی خلیفه است؟! "  

 فرهنگ معین  -ولاء بمعنای لغوی یعنی = محبّت، نزدیکی، دوستی با کسی 
   ۲3اندیشۀ سیاسی در اسلام معاصر، نوشتۀ حمید عنایت، ترجمۀ بهاءالدین خرمشاهی، صفحۀ  3



ایرانیان در                                                                                                                                 364

کاپوی آزادی و استقلال  ت

   

نامد، )سوره اعراف آیۀ علم و عقل میسازند."( و آنها را بیگمان و نیستند جز اینکه دروغ می
شود. بگو: علم آن نزد پروردگار من پرسند که چه وقت واقع میمی: "از تو دربارۀ قیامت  ۱87

ها و زمین سنگین شد، بر شما  کند، آن، بر آسماناست، جز او آن را )کسی( به وقتش آشکار نمی
کنند، مثل اینکه تو بدان عالمی، بگو: علم آن تنها نزد خداست جز به ناگاه نیاید! از تو سئوال می

 دانند."( که باطناً مشرکانند.  ولیکن بیشتر مردم نمی
آیۀ      ایمان نمی۱۰۶)سورۀ یوسف،  آورند جز )اینکه( در آن حال نیز  : "و بیشترشان به خدا 

 .(۱) العابدین رهنما( و چند آیۀ دیگرمشرکانند!"( )به نقل از قرآن مجید، ترجمه و تفسیر زین
آور بودن خواست اکثریت را سید محمد طباطبائی نیز در تفسیر خود، المیزان، الزام  اللّهآیت   

کند و اینکه در دنیای جدید قرار است قوانین و روابط اجتماعی را رأی اکثریت تعیین کند  ردّ می
نویسد: "آنچه در تاریخ رخ داده عکس این است: همۀ ادیان بزرگ و می  (  ۲) داند،  نادرست می

ها  افتادند. انساندر ابتدا به جای آن که به اهوا و آرزوهای اکثریت خوشامد بگویند، با آنها در می
 7۱و    7۰غالباً آنچه را حق و بر حق است چنان خوش ندارند و در اثبات این گفته به آیات  

د که در او دیوانگی است؟ نگوی: "آیا می7۰کند. ]سورۀ المؤمنون آیۀ  سورۀ المؤمنون استناد می
: "و اگر خدا  7۱پسندند." و آیۀ  )نه( بلکه برایشان حق را آورده است و بیشتر ایشان حق را نمی

گشت. )نه(  ها و زمین و هرچه در آنهاست تباه میکرد، البته آسمانپیروی آرزوهای ایشان می
از شرف و فخر خودشان رو گردانند."  بلکه ایشان را )مایۀ( فخر و شرف دادیم، پس ایشان 

 العابدین رهنما.  ترجمه و تفسیر قرآن از زین
لا تجتمع أمّتي علیٰ خطا"   های ذیل از پیغمبر اسلام: ""در صورتی که اهل سنّت با نقل حدیث    

لا تجتمع أمتّي علیٰ ضلالة "  = )امّت من   کنند.(  و "= )امّت من بر امر اشتباهی اتفاق نمی

 
اندیشۀ سیاسی در اسلام معاصر، نوشتۀ حمید عنایت، ترجمۀ بهاءالدین خرمشاهی، به تلخیص و مضمون،   ۱

 شرکت سهامی انتشارات خوارزمی.  ۱38، چاپ چهارم، ۲37و  ۴۵، ۴۴صفحات 
که سید محمد خاتمی با  ۱37۶این نظر بین حکّام جمهوری اسلامی عقیدۀ رایجی است، چنانکه به سال   ۲

اش که از صدا و  های قرآنیاکثریت آراء مردم به ریاست جمهوری انتخاب شد، محسن قرائتی در یکی از درس
فرماید: مردم عقل درستی ندارند و بنابراین به فرض که اکثریت هم رأی داده  سیما پخش شد گفت: "قرآن می

هایی  نویسد: "جامعه از انسانشود. علامه محمد باقر مجلسی نیز میباشند، دلیل حقانیت او ]محمد خاتمی[ نمی
شود." به نقل از کتاب "نظام  با عقل ناقص تشکیل یافته، که از کنار یکدیگر قرار گرفتن آنها عقلانیّتی حاصل نمی

 3۱8، صفحۀ ۱38۴فر، چاپ اول، تهران سلطانی از دیدگاه اندیشۀ سیاسی شیعه"، نوشتۀ سید محسن طباطبائی



کاپوی آزادی و   ایرانیان در ت

 365                                                                                                                               استقلال

گویند: "اتفاق آرای امّت اسلام در هر امری در  کنند.(، میای اتفاق نمیهکنندبرای امر گمراه  
   ( ۱)حکم قانون شرع است و از خطا و گمراهی مصون.

می  اللّهآیت    هم  نائینی  محمدحسین  و  شیخ  )ص(  اکرم  رسول  سنّت  و  "عمل  نویسد: 
   ( ۲))ع( پیروی از اکثریت آراء در حوادث بوده و این قابل انکار نیست." امیرالمؤمنین

تشیعّ در اوّلین نیم قرن تاریخ خود، در آن هنگام که فقط جنبش سیاسی بود، معتقدات دینی      
شیعی نداشت. بعلاوه سرشتی منحصراً عربی با کششی محدود برای متضاد از مسلمانان غیر

عرب داشت. شیعیانِ نخستین به دنبال خلافت علی بودند و دوستان و هواداران مسلمانان غیر
را دنبال   (3) هاشمبنیهای طایفۀ  مذهبی، خواسته-علی و خاندانش به عنوان یک فرقۀ سیاسی

 کردند. می
دانیم، هنگام رحلت پیغمبر اسلام و تعیین جانشین برای او هنوز ساسانیان به ایران که میچنان    

کردند؛ لذا اینکه چه کسی شایستگی جانشینی پیغمبر را دارد و اینکه پیغمبر اسلام حکومت می
که اعراب به  کسی را به جانشینی تعیین کرده است یا نه، برای مردم ایران مطرح نبود. پس از آن

امیّه مردم ایران را به ستوه آورد، ایرانیان که در  بنیایران حمله کردند و به دنبال آن جور و ستم  
انتظار فرصتی برای گسیختن زنجیرهای اسارت و جدایی از سلطۀ خلافت بودند، "متوجه شدند  

باشند که در نهان و آشکار بر ضدّ خلفا قدّ  هایی موجود میکه در میان اعراب، احزاب و گروه 
ها شدت بیشتری یافت. ایرانیان در تعیین خلافت اند و با مرگ عمر این دسته بندیعلم کرده 

گونه دخالتی نداشتند، ولی از زمان خلافت عثمان نفوذ ایرانیان در سیاست بکر و عمر هیچابو
ابیطالب بود و ایرانیان  بن  های قدرت علیگردد. یکی از قطبآن دوران آهسته آهسته ظاهر می

 (4)تواند مهرۀ جالبی باشد."دریافتند که علی ادعای خلافت دارد و برای رسیدن به قدرت می
هاشم بر سر خلافت سود  بنیامیّه و بنیایرانیان از این فرصت تاریخی، یعنی وجود تضاد بین    

جسته به حربۀ دین متوسل شدند و از آن برای رهایی از سلطۀ خلفا و کسب استقلال به بهترین 
بی   دادن  نشان  برای  نبوت  به خاندان  "ارادت  به گفته شاهرخ مسکوب:  استفاده کردند.  وجه 

 
 87و  8۶حکومت اسلامی و نظر ابن خلدون، صفحات  ۱
 87الّامه و تنزیه الملهّ یا حکومت از نظر اسلام، صفحۀ تنبیه  ۲
هاشم = مجموعۀ دوطایفۀ علوی یعنی ابوطالب و فرزندش علی، وعبّاسی یعنی فرزندان عبّاس  بنی 3

 بن ابیطالب. برادرابوطالب وعموی علی
 78و  77، صفحات ۱تشیّع و سیاست در ایران، بهرام چوبینه، جلد  4



ایرانیان در                                                                                                                                 366

کاپوی آزادی و استقلال  ت

   

ای نیست که تفکّر شیعیگری یک پدیدۀ تماماً  امیه و بریدن از آن". شبهه بنیاعتقادی به خلافت  
ساخته و پرداختۀ دست ایرانی نبوده و نیست، بلکه بیشتر از تضادّ درونی قریش پدید آمده است. 

های اسلامی با روح  امّا آنچه مسلم است اینکه عقاید شیعه در جریان ریشه دواندن در سرزمین
 و اندیشۀ ایرانی پیوند و اتحّاد یافت. 

ها آغاز شد، امّا در میان ایرانیان شکوفا گردید. چنانچه در زمان  تشیعّ نخست در میان عرب    
امویان "سرزمین شمالی ایران با موقع طبیعی استوار و دژ مانند، به تدریج، به صورت پناهگاهی  
و  او در آمد،  ... و به طورعمده پیروان و هواداران علی)ع( و خاندان  برای مخالفان خلافت 

 قم نیز به خاطر کوچ عربانِ شیعه، پایگاه تشیعّ شد."    برخی از شهرهای ایران چون
الهام و   "عقیدۀ شیعه مبنی بر اینکه امامت بین افراد خانوادۀ پیغمبر )اهل بیت(، که حاملین   

ث سلطنتی، راولایت الهی هستند، موروثی است؛ به نظر ایرانیان که به اعتقادی شبیه آن، یعنی تو
گونه و باور داشته و خو گرفته بودند، پسندیده آمد". طبعاً "برای کسانی که به سنّت سلطنت الهی

انسانی پادشاهان خو گرفته بودند، دشوار نبود که این احساس را در خود  صفات و سجایای فوق
بپرورانند که رستگاری و نجات آنان از پریشانی و رنج با پیروی از شخصی که صفات و سجایای  

مُقدََّر از جانب خداوند داشته باشد )مُوَیَّد مِن عنِد باشد(، ممکن است بیشتر   اللّهفوقِ انسانیِ 
ناپذیری  ومیت و خطا ضمانت تحقّق بیابد و این چنین بود که شیعه صفت مِن عنِدالهی و معص

 ( ۱)را در علی یافت."
خواست تازه به آموزش ساسانیِ فرّۀ ایزدی و علم به نوشتۀ دکتر علینقی منزوی، "ایرانی که می    

و سواد ادعائی شاهانش خو کند، خود را در برابر خلیفگان عرب یافت که توان ادعای علم را 
 نیز نداشتند.

اندیشید که حضرت محمد)ص( و جانشینانش فرّۀ ایرانی مسلمان شده در نسل بعد چنین می   
ایزدی داشتند وگرنه بر کسری و قیصر پیروز نشدندی. فرض کردن فرّۀ ایزدی، علم و سواد و 
معجزه برای گذشتگان دشواری نداشت. ولی برای خلیفۀ زنده که ادعای آن را نیز ندارد، و جز  

اند، نامی جز غاصب حق دیگران او ندیده  ستم، کشتار مردم و اسیری زنان و فرزندانشان کاری از 
توانستند به او بدهند. تاج و تختی که محمد)ص( با فرّۀ ایزدی به دست آورده است، بایستی  نمی

 
 ۵8و  ۵7ای، صفحات تاریخ و عقاید اسماعیلیه، دکتر فرهاد دفتری، ترجمۀ دکتر فریدون بدره ۱



کاپوی آزادی و   ایرانیان در ت

 367                                                                                                                               استقلال

مانند دورۀ ساسانی از راه تخم به فرزندانش منتقل شود، چرا به دست خاندان امیّه افتاده است 
سال  عدّه  که  آن  نبودند،  اندیشه  بدین  ایران  مردم  همۀ  اگر  اند؟  جنگیده  محمد)ص(  با  ها 

می اندیشهروشنفکرتران که  این  برهانند،  را  خود  میهن  خاک  مردم خواستند  میان  در  را  ها 
    (۱) کردند."کشیده و هموطنان رنجیده پخش میستم

به اشکال مختلف، خصوصاً شکل دوازده امامی آن، به عنوان شکل   بدین ترتیب شیعیگری    
 ایرانی شدۀ دین اسلام ظاهر گردید. لکن هنوز اکثریت مردم ایران سنّی مذهب بودند.  

گاهی شیعیان از این امر که از مذهب تشیّع شکل ویژه     اند که ای از اسلام را یافتهبعلاوه، "آ
مخالف طبقۀ حاکمه و عقیدۀ رسمی اکثریت بزرگ قوم عربی زبان است )و بعدها نیز مخالف  

های اوّل، این آمادگی ویژه را بخشید که بتواند  عقاید ترکان اشغالگر در آمد(، در همان زمان
 (۲) های ملی بگردد."هستۀ مرکزی برای قیام

جستند. پس هر  ای می"ایرانیان از برای پاره کردن نظام و اساس آئین تازیان وسیله و واسطه   
زمان از راه و بیراهه "قلعۀ محکم اسلام" را سوراخ نموده و برای تنفسات طبیعی خویش سر از 

وغیره، که موافق سلیقه و ذوق  (3) اطاعت شریعت بر تافتند. از اینرو به تشیعّ و تصوف و رفَض
 ( 4)خودشان و مخالف مشرب عربی بود روی نهادند."

حکومت      برانداختن  برای  ایرانیان  سیاسی که  بزرگ  تدبیرهای  از  انقراض  بنی"یکی  و  امیّه 
هاشم" حمایت کنند. ظاهر این امر صورتی بسیار بنیسیادت عرب اندیشیدند، این بود که از " 

هاشم هم عرب بودند و هم قرابت و نزدیکی آنها به پیغمبر از هر  بنیخوش و زیبا داشت. زیرا  
هاشم در انظار مسلمانان رنگ حمایت از دین و مذهب بنیداری از  خانواده یی بیشتر بود. طرف

داشت و مقصود ایرانیان این بود که خود را بر حسب ظاهر حامی دین و پیغمبر نشان بدهند،  
خواستند که به دست خودشان کسی را روی کار بیاورند  ولی در باطن غرض دیگری داشتند: "می

آنها باشد و به دلخواه آنان رفتار کند. مقصود نهایی ایرانیان این بود که حکومت   ۀکه دست نشاند
را از دست عرب انتزاع کنند و خود زمامدار امور دولت باشند. امّا به اقتضاء وقت مجبور بودند  

 
 7۲8هفتاد مقاله، جلد دوّم، صفحۀ  ۱
 سال دوم، مقالۀ شعوبیه، نوشتۀ استاد جلال همائی.  3مجلۀ مهر شمارۀ  ۲
رَفض = "خروج از دین، دست برداشتن از دین )ظاهردعوت ایشان رفض است، باطن کلمۀ ایشان   3

 نامۀ دهخدا. کفرمحض(". لغت 
 ۱8۲های میرزا آقا خان کرمانی، دکتر فریدون آدمیت، صفحۀ اندیشه 4



ایرانیان در                                                                                                                                 368

کاپوی آزادی و استقلال  ت

   

نمایند و پشتیبان مسند   انتخاب  از همان جنس عرب  را  پادشاه اسلامی  و  که شخص خلیفه 
خلافت وی باشند تا به حسب ظاهر او حاکم باشد و در باطن خودشان حکومت داشته باشند  

    (۱) هاشم را در نظر گرفتند."بنیو برای رسیدن به این مقصود، طرفگیری از 
نویسد: درست است که آنها  عبّاس اقبال آشتیانی دربارۀ گرویدن ایرانیان به مذهب شیعه، می   

به مذهب شیعه گرویدند، "منتها در اختیار این طریق، جماعتی به تدبیر و حکمت، آراء موروثی  
رسید، با مذهب شیعه وفق دادند و بین عقاید  اجدادی را، که به ظاهر نیز چندان زننده به نظر نمی

مذهبی این فرقه و طبع خود، به یک نوع توافق موفق آمدند. ولی جمعی دیگر تقبّل عنوان شیعه 
را آلتی ساخته، علناً بر ضد خلفا و هرگونه فکر عربی، حتی در باطن بر ضد اسلام، برخاستند. 

پنداشتند که داشتند و چنین مییی از این فِرَق به عمد قدم برنمیو اگر چه در رفتن این راه عده
پرستی و جمیع افکار ایشان عین اسلام است؛ باز محرکّ آن جماعت غلیان احساسات ایران

برده و در این طریقشان بستگی به آراء و افکار اجدادی بوده که اختیار را از کف ایشان به در می
      (۲) انداخته است."می
ابیطالب نسبت به ایران و ایرانیان توجّه و لطف  بن  این مطلب را نیز باید روشن ساخت که علی   

شد. خاصّی نداشت. در دورۀ خلافت وی نیز کار فتوحات و سرکوبی در ایران همچنان دنبال می
عبّاس  بن  عبداللّهکه بعد از کشته شدن عثمان باز اهل استخر سر به شورش بر آوردند و  "چنان

. و به نوشتۀ بلاذری در فتوح البلدان، (3) به فرمان علی عصیان آنها را در سیل خون فرو شست"
به قزوین به جنگ دیلمان   خثیم را با چهار هزار تن ازمسلمانان بن  ابیطالب ربیعبن  "امام علی
       (4) فرستاد."

جز اینکه به روایت تاریخ، علی در چهارچوب اعتقادات خویش و در قیاس با همتایانش،     
بود و قرائتی به سود طبقات پائین اجتماع از اسلام و قرآن داشت. "علی  مردی منصف و دادجو

 
 سال دوم، مقالۀ شعوبیه، نوشتۀ استاد جلال همائی.   3مجلۀ مهر شمارۀ  ۱
خاندان نوبختی، مقدمه به قلم عبّاس اقبال آشتیانی، صفحات ص تا ویب و تاریخ اجتماعی ایران در عصر   ۲

  ۱۲7افشاریه، جلد دوم، نوشته دکتر رضا شعیانی، صفحۀ 
  3۵۱و  3۵۰تاریخ ایران بعد از اسلام، دکتر عبدالحسین زرّین کوب، صفحات  3
   ۲۶شهریاران گمنان، احمد کسروی، صفحۀ  4



کاپوی آزادی و   ایرانیان در ت

 369                                                                                                                               استقلال

  (۱)توان نمایندۀ جناح دموکراتیک قریش دانست و به همین جهت بسیاری از اهل صُفّه را بحقّ می
         (۲) و پارسیان زهدپیشه در میان صحابه، مانند سلمان و اباذر به او متمایل بودند."

اصولا "شیعیگری تا اوایل قرن سوّم هجری مبتنی بر مکتب و فرهنگ مشخصّ نبود و شیعیان     
امّا "اسلام ایرانیان ]شیعه مذهب[،  (3) تنها به دوستداری علی و خاندان علی شهرت داشتند."

اسلام خاصّی بود که در آن اساطیر کهن ایرانی با اسلام فاتحان درآمیخته بودند. هنگامی که میان  
ای بدین کشمکش نداشتند و برایشان الاصول علاقهامیّه نزاع در گرفت، ایرانیان علیبنیعلی و  

کرد که خلافت به دست علی یا معاویه بیفتد؛ زیرا که این هر دو عرب نژاد بودند و با  فرقی نمی
ایرانیان ارتباطی نداشتند آنچه برای ایرانیان مهمّ بود، این بود که به خاطر دفاع از موجودیّت خود  

تر به مخالفت با طرف غالب برخیزند، و چون در  به حمایت طرف مغلوب و به عبارت صحیح
این مبارزه علی مغلوب شد ایرانیان حق را به جانب او دادند. با اینهمه دلیل خاصّ دیگری نیز  
برای این جانبگیری وجود داشت، و آن این بود که علی داماد پیغمبر بود و پسران او نوادگان  

آمدند و از این بابت در دیدۀ ایرانیان از امتیازی که اصل وراثت نصیب آنان مبر به حساب میپی
ها پیش بر آن بنیاد  شدند؛ زیرا اصلی بود که سازمان جامعۀ ایرانی از قرنکرد برخوردار میمی

دانستند  نهاده شده بود. ایرانیان پادشاهان خود را برخوردار از فروغی آسمانی به نام فرّۀ ایزدی می
کرد ... یافت و وی را تبدیل به نوعی زادۀ کردگار میکه از هر پادشاه به جانشین او انتقال می

همین فرّۀ ایزدی پادشاهان پیش از اسلام بود که در اسلام ایرانی با عنوان "عصمت" به وارثان  
جامعۀ عرب برای  علی انتقال داده شد". در حالی که " اصل وراثت هیچگاه اصل مورد قبول در  

           (4) جانشینی نبوده است."
"علاقمندان به حضرت علی)ع( طرفداران حکومت ]مساوات طلبانۀ[ او بودند، زیرا علی میان     

گذاشت و حاضر نبود به زن سوگلی پیامبر )عایشه( امتیازاتی بیشتر از  افراد مسلمان فرقی نمی
المال سهمیه بپردازد. سایر زنان مسلمان بدهد. و یا به برادرش عقیل بیش از مردم دیگر از بیت

 
اهل صُفهّ = جماعتی از فقرای مسلمان مدینه و مهاجر که چون در آن شهر مسکن و مأوایی نداشتند، در صُفۀّ   ۱

 کردند. )ایوان سرپوشیدۀ( مسجدِ پیغمبر بیتوته می
 ۱۵۰های اجتماعی در ایران، احسان طبری، صفحۀ ها و جنبشها در بارۀ جهان بینیبرخی بررسی ۲
   ۴۶خواهی، مهدی قاسمی، صفحۀ شیعیگری و ترقی 3
 )دارمستتر( در:  Darmesteterبه نقل از  9۵۲و  9۵۱پس از هزار و چهار صد سال، صفحات  4

Le Mahdi depuis les origines de l'Islam jusqu'à nos jours. 



ایرانیان در                                                                                                                                 37۰

کاپوی آزادی و استقلال  ت

   

طرفداران این نحوۀ حکومت، قیام تشیعّ را علیه حکومت معاویه آغاز کردند. هستۀ مرکزی این 
قیام، سلمان فارسی و چند تن از یاران و نزدیکان پیغمبر بودند که نویسندگان و حافظان وی به 

اباذر غفاری و جابرابن عبدحساب می یاسر،  از اللّه  آمدند، مانند عمّار  این گروه که  انصاری. 
گاهی داشتند و آنرا مخالف با روش رسول خدا   مجالس داخل بارگاه معاویه و فرزندش یزید آ

ها به نزدیکان دیدند که همۀ مقامات و موقعیتساختند. آنها میدانستند، مردم را از آن آگاه میمی
یکی  های دیگر حتی مجال نزدخانوادۀ معاویه و بستگان آنها واگذار شده است و برای خانواده

 به دربار معاویه نیست.
به طرفداران روش حکومت علی نسبت داده شده است و چون   نهضت تشیعّ نیز اصطلاحاً    

سرعت  به  بود  مناسب گردانیده  و  فراهم  نهضت  این  برای  را  وضع  معاویه  حکومت  شرایط 
گسترش پیدا کرد و بصورت یک ایدئولوژی سرکش و انقلابی علیه زور و فساد و چپاول دستگاه 

های وسیع مسلمانان و بویژه در ایران که آمادگی بیشتری داشتند قرار معاویه مورد استقبال توده
 گرفت. 

بیشتر مبلغان تشیعّ که با پشتیبانی سلمان فارسی به حرکت در آمدند، موالی و بردگان ایرانی      
های برده فروشی فروخته ها بر ایران بدست آنها اسیر شده و در بازاربودند که پس از تسلط عرب

کوشیدند تا رفتار ظالمانه و ستم سالار موجود در شده بودند. این ایرانیان دلسوخته و آواره می
گونه دستور مکتوب و اصول مدوّن و مشخص، زمان معاویه را در هم بریزند، ولی البته هیچ

و   یافتن معاویه  "از زمان قدرت  ترتیب  ..."بدین  نداشتند  میان مسلمانان  از سنن مرسوم  جدا 
های سیاسی و اقتصادی قلمرو اسلام بطور انحصاری، تشیعّ  فامیلش و قبضه کردن همۀ زمینه

مبارز، خودجوش و سختب انقلابیِ  در میصورت یک نهضت  دائما شاخهکوش  و  و  آید  ها 
 شود. زند و ایران سنگر آیین شیعه میهای تازه میجوانه

هستۀ مرکزی قیام شیعیان در آن زمان غالباً روستاهای ایران و بدست روستازادگان ایرانی بوده      
اند و در حقیقت عصیان شیعیان بر علیه اعرابی بود  است. شیعیان بیشتر ستمدیدگان ایرانی بوده

که با شعار "برابری" و "برادری" آمده بودند و پس از قدرت یافتن، حکومت آمرانه و جاه و جلال  



کاپوی آزادی و   ایرانیان در ت

 371                                                                                                                               استقلال

دانستند  کشی و ستم همه چیز را از آن خود میهای پر شکوه را بر پا داشته و با حقخلافت و کاخ
   (۱) کردند."شان تجاوز میپرداختند و به مال و ناموسهای دیگر میو به تحقیر و سرکوب ملت

امّا، تداوم این نهضت انقلابی منحصراً تحت شعارهای مذهبی، برای جلب ایرانیان اسیر و    
بایست این نهضت رنگ  کردند. لذا میستمدیده کافی نبود، چرا که ایرانیان برای آزادی مبارزه می

ملّی نیز داشته باشد. در اجرای این مقصود بود که فکر ایجاد خویشاوندی و پیوستگی بین سلسلۀ 
امامان علوی و خاندان ساسانی به میان آمد و افسانۀ اسیر شدن "شهر بانو" یا "شاه جهان" دختر 

ع آن  حاصل  که  ازدواجی  شد.  ساخته  حسین  امام  با  او  ازدواج  و  حسین بن  لییزدگرد 
العابدین(، امام چهارم شیعیان، بود. پیوندی که تا ظهور امام زمان ادامه خواهد یافت. در )زین

افسانه عُمَرای از تازیان، به صورت آدمی کریه و منفور ظاهر    ن  ایران  به عنوان عامل شکست 
آید، به او فحش  اش بدش میافتد از قیافهشود،" بطوریکه "شاه جهان" تا چشمش به عمر میمی
دهد. امّا علی به عنوان انسانی مُصلِح و مهربان پا در میان دهد و عمر هم به او فحش میمی
گوید: جایز نیست دختران ملوک را فروختن هر چند کافر باشند". و بالاخره او گذارد و میمی

     (۲)آورد."رهاند و به عقد امام حسین در میرا از چنگ عمر می
این افسانه در میان مردم ستمدیده و غارت شده، خصوصاً در میان ایرانیان به تدریج ریشه    
 گذارد. دواند و در باور آنها به حقیقت پیوسته و آثار روانی در شیعیان ایران باقی میمی
بانو اطلاع درستی در دست نیست. به نوشتۀ شادروان دهخدا، "تتبّعات  دربارۀ تولد و مرگ شهر    

بانو نبوده خیر نشان داده است که این شهرت را اصلی نیست و یزدگرد را دختری به نام شهرا
. به نوشته (3)  علی نیز در تمام عمر خود با چنین دختری ازدواج نکرده استبن  است" و حسین 

"هنگامی که در جنگ کربلا امام حسین به دست یزید   :(4) کتاب "چراغ روشنی در دنیای تاریک"
م.( شهربانو بر اساس وصیّت شوهرش بر اسب حضرت به نام  ۶8۰-ق.  ۶۱به شهادت رسید )

سوار شد و به سوی ایران گریخت. کوشش سواران یزید که به او برسند به جایی نرسید    ذوالجناح
و شهربانو یکسر از کربلا تا نزدیکی تهران اسب راند. در آن جا در حالی که نزدیک بود به دست 

 
 دکتر عبدالغفار احمدی، مقالۀ "ایران در برخورد با فقه شیعه"، انجمن پژوهشگران ایران، لندن  ۱
 اند.این روایت را کُلینی در "اصول کافی" و مجلسی در "بحارالانوار" نقل کرده ۲
 نامۀ دهخدا ذیل کلمۀ "شهربانو".لغت  3
 نویسنده: سید جعفر شهیدی.  4



ایرانیان در                                                                                                                                 37۲

کاپوی آزادی و استقلال  ت

   

آن به جای  برای کمک فریاد کشید، ولی  اسیر شود  از اعراب  "یا کوه"  "یاالله" فریاد  که بگوید 
گلویش بیرون آمد. در همین هنگام کوه شکافت و شهربانو با اسب خود وارد آن شد. بلافاصله 
شکاف کوه به جای خود بر گشت، در حالی که فقط گوشۀ روسری شهربانو از آن بیرون مانده  

 رسد".  ها است که زیارتگاه زنان تهران است و پای هیچ مردی به آن نمیبود. این مکان قرن
بی شهربانو و بانوی پارس"  در تحقیقی تحت عنوان "بی  (Mary Boyce)"پروفسور مِری بویس     

بی شهربانو زیارتگاه زنان  ضمن نقل این داستان معتقد است محلی که اکنون به عنوان مقبرۀ بی
باشد که آنجا به پرستش "آناهیتا"  های قدیمی زرتشتیان میشهر تهران است یکی از پرستشگاه

شود. این معبد بدون در آثار زرتشتی به "بانو" یاد می  -الهۀ زرتشتی    -اند. از آناهیتا  پرداخته
تا سال  ایران[ پرستشگاه زرتشتیان بوده تا آن که در قرن نهم تردید  از نفوذ اسلام ]به  ها پس 

  (۱)"ای چنین محکم برای ادامۀ حیات خود پیدا کرده است.]میلادی[ عاقبتی یافته و شناسنامه
بعلاوه نوشته شده است که او خود را در فرات انداخت و تلف شد و یا اسبی سوار شد و ناپدید  

یک ازین  ولی برای هیچ   (3) درگذشت."  (۲) العابدین در حال نفاسگردید و یا "در تولدّ امام زین
کربلا همه زنان همراه حسین   دانیم که در واقعۀادّعاها مدرکی ارائه نشده است. همین قدر می

 اسیر شدند و در بین آنها زنی به نام "شهربانو" وجود نداشت.   
قمری در صحرای    ۶۰علی در سال چهارم هجری قمری زایش یافته و در سال  بن  "حسین   

هجری  ۱۶سال عمر کرده است. جنگ قادسیّه نیز در سال    ۵۶کربلا کشته شده و بدین ترتیب  
تازی از  ایران  سال  دراین  و  داده  علیروی  سو  دگر  از  است.  خورده  شکست  حسین بن  ها 

 قمری درگذشته است.  9۵قمری زایش یافته و در سال  38العابدین(، در سال )زین
هایِ تاریخی ذکر شده در بالا قابل انکار نیستند، اگر فرض کنیم، یزدگرد  با توجه به اینکه سال     

سوّم دختری به نام "شهربانو" و یا "شاه جهان" داشته که در جنگ قادسیّه اسیر شده و به مدینه 
سال داشته، بنابراین او   ۱۲علی تنها  بن  هـ.ق( حسین۱۶آورده شده باشد، چون در این سال )

علی هیچگاه بن  دانیم حسینباید در دوازده سالگی با "شهربانو" ازدواج کرده باشد، در حالیکه می

 
سال   ۱"حضور ایران در اسلام"، نوشتۀ احسان یارشاطر، ترجمۀ فریدون وهمن، نشریۀ "ایرانشناسی" شمارۀ  ۱

۱37۶ 
 نِفاس = حالت وضع حمل.   ۲
 السلام"، عمادالدین حسین تهرانی. "زندگانی امام زین العابدین علیه 3



کاپوی آزادی و   ایرانیان در ت

 373                                                                                                                               استقلال

به فرض محال، اگر فرضیه بالا را درست حساب    (۱) در دوازده سالگی ازدواج نکرده است."
هجری به دنیا آمده پس "مدت بیست و دو سال در رحم   38العابدین" در سال کنیم، چون "زین

 تا امام چهارم شیعیان زاده شود. (۲)  "شهربانو" به استراحت مشغول بوده"
های بسیاری  امّا، اعم از اینکه چنین ازدواجی انجام یافته و یا این امر داستانی خیالی بوده، قرن   

است که شیعیان این مطلب را مانند یک حقیقت مسلّم باور داشته و دارند و "ایرانیان فرزندان 
نظیر یی بیابیطالب علاقهبن  دانند[، و به علیدانستند ]و میحسین را مظهر پادشاهان خود می

    (3)داشتند ]و دارند[."
باید گفت که امام حسین نیز مانند سایر امامان شیعه، هیچ وابستگی یا علاقۀ خاصّی به ایرانیان     

نداشت. حاج شیخ عبّاس قمی، از علما و محدّثین شیعه در دورۀ معاصر، نظر امام حسین را 
کند: "ما از تبار قریش هستیم و هواخواهان ما عرب و دشمنان ما  دربارۀ ایرانیان چنین بیان می

ها هستند. روشن است که هر عربی از هر ایرانی بهتر و هر ایرانی از دشمنان ما هم بدتر ایرانی
ها را باید دستگیر کرد و به مدینه آورد، زنانشان را به فروش رسانید و مردانشان را است. ایرانی

    (4) به بردگی و غلامی اعراب گماشت."
ای عرب در برابر پذیرش یکی از دو  علی "به عنوان یک رهبر قبیلهبن  لکن، نظر به اینکه حسین   

حالت جنگ و نابودی و یا تسلیم شدن و تن در دادن به ذلت و خواری ... جنگ و نابودی و  
که  -؛ ستایش ایرانیان را  (5)  کردار و فاجر را گزینش کرد"تسلیم نشدن به دشمن فاسد و زشت 

بر انگیخت. بی شبهه تعظیم و    -ای قرار گرفته بودند خود رویاروی چنین گزینش آرمانخواهانه
کنند، بیشتر به خاطر همین صفت آرمانخواهی  ای که ایرانیان از امام حسین میالعادهتکریم فوق

و آزادمنشی است. در واقع ایرانیان با زنده نگهداشتن واقعۀ کربلا و برگزاری مراسم عزاداری  
می چشم  به  را  خود  فرسای  طاقت  رنج  و  مظلومیت  حسین،  نکوهش  شهادت  با  و  کشیدند 

تبهکاریبیدادگری و  شعلهها  را  ایران  مردم  و کینۀ  خشم  آتش  بغداد،  و  شام  خلفای  ور های 

 
 ۶۵شیعه گری و امام زمان، دکتر مسعود انصاری )روشنگر(، صفحۀ  ۱
 همان ۲
 ۲۴9و  ۲۵۰، صفحات ۱تاریخ سیاسی اسلام، جلد  3
، به نقل از شیعه گری و  ۱۶۴"سفينة البحار و مدينة الاحکام و الآثار"، نوشتۀ حاج شیخ عبّاس قمی، صفحۀ  4

 ۵۶امام زمان، صفحۀ 
 ۶3شیعه گری و امام زمان، دکتر مسعود انصاری )روشنگر(، صفحۀ  5



ایرانیان در                                                                                                                                 374

کاپوی آزادی و استقلال  ت

   

ساختند. از اینرو، پذیرفتنی است که شیعیگری برای ایرانیان ابزار مبارزه با خلافت، و عزاداریِ  می
 عاطفی آن بود. شهادت حسین، انگیزۀ

توان گفت که در ایران، حسین و کربلا فریاد سوگ و عذاب و ماتم و ترحّم در یک جهان  "می   
توانسته است از طریق پناه بردن به حسین بیرحم بوده است. جهان بیرحمی که ایرانی تنها می

های خود را فراموش کند، الم و درد  برای خود یک ملجأ روحی بسازد و حدّ اقلّ برای مدتی رنج
 (۱)  های حسین به فراموشی بسپارد و نوعی لذتّ روحی به او دست دهد"خویش را در پرتو رنج

انگیزی بود  توان گفت که "تعزیۀ غایب شدن شهربانو"، یادبودِ دردناک و حزنو نیز به یقین می
سر، و پای پیاده، به بازارهای  و اسرا، برهنه  (۲) پناهی که به نام "سَبایا"از اسارتِ کودکان و زنان بی

شدند تا یوغ بردگی اربابان تازه به دوران رسیده را گردن نهند و  فروشان مدینه کشانده میبرده
 زیر فشار زنجیرهای اسارت نابود و فراموش شوند.

که گفته شد، مراسم عزاداری در آغاز برای ستمدیدگان و شهیدان ابزاری جهت تهییج چنان    
احساسات و بسیج مردم علیه بیدادگران و استیلاجویان بود و حقیقت و معنویت شگرفی، بر 

تواند  مبنای عاطفیگری، در خود نهفته داشت. امّا همین عاطفیگری با دو شیوه و دو هدف می
 مورد بهره برداری قرار گیرد: 

با هدف شستن لوث گناهان،    -حتی تظاهر به گریه کردن    -گریه و شیون و خود آزاری   . ۱
"پس از یک عمر ظلم و ستم به مردم، نوکریِ جلاّد و همدستی دزد،" و "تقربّ به ائمّۀ  

با هدف نجات از آتش    (3) اطهار مانند افراد صاحب نفوذ در دستگاه دادگستری الهی"
  -  (4)   دوزخ و رسیدن به بهشت موعود، )مَن بَکی او اَبکی او تباکی وُجبَ لَه الجَنّة(

این روش، در عمل    -تری در فرهنگ شیعه داشته و دارد  ای که تأثیر دراز آهنگشیوه
"مددکار نیرومندی برای استبداد است. چه نه فقط مَفّر مناسبی برای احساس شکست 

سازد، که از  سازد، بلکه زمینۀ گرایش ذهنی را فراهم میو سرخوردگی عامّه فراهم می

 
 ۱8/۲/8۱مورخ  3۲۰دکتر هاشم آقاجَری، مقالۀ "مبانی مشروعیت حکومت"، روزنامۀ "نوروز"، شمارۀ  ۱
 سَبایا = جمع سبَی بمعنای اسیر. ۲
 از دکتر علی شریعتی.  3
 شود. حدیث = به معنای: هر کس گریه کند، یا بگریاند یا تظاهر به گریه کردن بنماید، بهشت به او واجب می 4



کاپوی آزادی و   ایرانیان در ت

 375                                                                                                                               استقلال

های ظالم  از در افتادن با قدرتآورد تا  "مظلومیت" خرسندی خاطر بیشتری به دست می
    (۱) موجود."

شناختن و شناساندن گوهر آرمانخواهی و آزادمنشی حسین به مردم، گوهری که وی با   . ۲
تکیه بر آن علیه ستمگران و زورگویان جنگید و از شهادت بیمی به خود راه نداد: "نه  
به خدا، هرگز چون ذلیلان با یزید و یزیدیان دست نخواهم داد و چون بندگان زر خرید  

"به درستی که من مرگ را جز سعادت ابدی و زندگی    -."  نزد آنها اقراری نخواهم کرد
نمی خواری  و  ننگ  جز  را  ظالمان  و  طاغوتیان  حسین  -دانم."  با  )از  امام  )ع( 

(. نه تاریخ و نه گذشت زمان در عصر حسین و یزید  ۱3۵7های انقلاب سال  پلاکارت
د را دارد.  اند، هر دوران تاریخی ستمدیدگان و ستمگران مخصوص به خومتوقف نشده

بزرگداشت واقعی حسین، نیز نه در گریه و زاری و خود آزاری، بلکه در آموختن و به  
کار بردن الگوی عملی وی در هر دوران خاصِّ تاریخی است. متأسفانه در روزگار ما،  
عزاداری به ابزاری جهت خاموش کردن شور و هیجان مردم علیه بیداد و ناروا و به  

که ردای دینداری بر    -چهرۀ کریه بیدادگران و زورگویان زمان    نقابی برای پوشانیدن
مبدّل شده    -اند  تن کرده در جایگاه برپاکنندگان و گردانندگان این مراسم قرار گرفته

 است. 
 در اینجا تأکید بر دو نکتۀ مهم ضروری است:     

هایی که در ایران زیر پرچم شیعیگری انجام یافته، در قرون اوّلیّۀ هجری عمدتاً  جنبش . ۱
هایی نظیر زیدیّه، قرمطیان و اسماعیلیه صورت گرفته و شیعۀ اثناعشری  توسط فرقه

 بعدها وارد میدان شده است.
خواهی، مردم  های مدوّنی نداشت و فقط عدالتتشیعّ، چه در دورانی که دستورالعمل . ۲

نام خواستهدوستی، ظلم به  با فساد و زورگویی  های شیعیان دهان به  ستیزی، مبارزه 
ها از تشیعّ  گشت و تودۀ مردم، خصوصاً ستمدیدگان بخاطر همین خواستهدهان می
خواه از جهت شکل خود،    -کردند؛ و چه در زمانی که دارای فقه مدونّی شد دفاع می

تاریخی از جهت  دوره  -اش  خواه  در  در  "تشیعّ  است.  نمانده  های گوناگون یکسان 
ایامی که حربۀ اپوزیسیون بود، و تشیع در دورانی که به حربۀ هیئت حاکمه بدل گردید؛  

 
 ۶۰ - ۶۱اندیشۀ سیاسی در اسلام، صفحات   ۱



ایرانیان در                                                                                                                                 376

کاپوی آزادی و استقلال  ت

   

دارای نقش همانندی نیست. همۀ اینها را یک پژوهندۀ تاریخ اسلام و تشیع باید با  
انصاف و عینیت علمی در نظر بگیرد. زمانی بود که ستایش خاندان علی، مشتی کوبنده  

شد و در همان زمان بود فردوسی،  بر پوزۀ خلفای غاصب اموی و عباسی محسوب می
گران سنّت و فرهنگ ایرانی در دوران سلطۀ عرب، این اشعار را به نام یکی  یکی از احیا 

 های اسلام و تشیع نوشت:ترین چهرهاز روشن 
 درست این سخن گفت پیغمبر است  که مـن باب علمـم، علییّـم در اسـت  

 (۱)   تو گوئــی دو گوشـم بر آواز اوسـت."   گواهی دهم کاین سخن را از اوست  
پس از واقعۀ کربلا افراد خانوادۀ امام حسین به شام برده شدند. علی فرزند حسین نیز  
که بیمار و بستری بود همراه خانوادۀ خویش به شام رفت و سپس به مدینه اعزام گردید.  

ابیطالب و خاندانش، که خلافت را حق اولاد  بن  گروهی از دوستداران و هواداران علی
العابدین و یا امام سجّاد شهرت  حسین را که بعدها به امام زینبن  دانستند، علیعلی می

گیری  کامل و کناره نشینییافت، به امامت پذیرفتند. ولی او تمام عمر خود را در گوشه
که قبلاً نیز اشاره کردیم، در سال دومِ خلافت یزید، تنی چند  ند و چناناراز سیاست گذ

به شرب خمر و قمار و سگبازی سرگرم   را  به شام سفر کردند، یزید  از مردم مدینه 
دیدند. چون برگشتند اهل مدینه را خبردار نمودند و همه بصورت اعلام تنفّر از یک  

بن  خلافت خلع کردند و به علیرئیس سیاسی مستِ مخمور سگباز رو گردانیده او را از  
الحسین مُلتجی شدند که با او بیعت نمایند. امّا "امام خود را از فتنه کنار کشید و فرمود  

با  من عهد کرده ناچار  هم  آنها  رفت.  مدینه  به خارج  و  نکنم  در سیاست دخالت  ام 
ان او در  بن عامر بیعت کردند، به خلع یزید. حاکم مدینه و هواخواه بن حنظلةعبدالله

فتنه   دفع  برای  کمک  و  دادند  گزارش  یزید  به  و  محاصره کرده  را  دسته  این  مدینه 
عقبه را، که به سَرَف ]زیاده روی و تجاوز از حدّ[ شهرت  بن  خواستند. یزید هم مسلم

عقبه در  بن  ترین افراد بود، به مدینه فرستاد. مسلمالقلب ترین و قسیداشت و از شقی 
مدینه به کشتار و غارت وسیع مردم پرداخت و ناموس آنان را مباح کرد؛ ولی سفارش  

الحسین نشوند و او و هر کس در پناه اوست مصون بماند" )به  بن کرد که مزاحم علی

 
 ۱۴۵های اجتماعی در ایران، احسان طبری، صفحۀ ها و جنبشها در بارۀ جهان بینیبرخی بررسی ۱



کاپوی آزادی و   ایرانیان در ت

 377                                                                                                                               استقلال

خمینی در کشف    اللّه(. چرا که به نوشتۀ آیت۴3۱و    ۴3۰نقل از تاریخ طبری، صفحات  
الحسین در صحیفۀ سجّادیۀ خود، در دعایی که قریب هشت بن  الاسرار: "حضرت علی

خلفای   به  است،  این کتاب  راهنمائیبنیصفحۀ  وقت،  سلاطین  فراوانی امیّه،  های 
..."می شوند  پیروز  جنگ  در  آنها  لشکریان  اینکه  برای  زین  (۱) کند  در  امام  العابدین 

"صحیفۀ   عنوان  تحت  دعاهایی  مجموعۀ  وی  از  بود.  ناتوان  و  بیمار  عمر  سراسر 
 هـ.ق درگذشت.          9۵سجّادیه" باقی مانده است. وی در سال 

امیّه  بنیپس از حادثۀ کربلا اوّلین کسی که علیه خلافت  
( بود  زیر  ۶۴قیام کرد، مختار ثقفی  این قیام  هـ.ق(. 

عنوان خونخواهی امام حسین در کوفه انجام گرفت. 
نزدیک قیام  این  مثل در  را  موالی  مختار  بودند.  ایرانی  موالی  مختار  یاران  وفادارترین  و  ترین 

شد  "سادات عرب" بر اسب نشانده و با اعراب در اعطای غنیمت و خراجی که از دشمن گرفته می
همسان و برابر گرفت. "در واقع آنها که مختار را پیش انداختند و آن جنبش بزرگ را در عراق 

خواستند  )ع(، ولی در اصل ایرانیانی بودند که میپدید آوردند، بظاهر طرفداران و شیعیان حسین
ندازند. چرا که اگر ]واقعاً[ شیعه بودند، امام حسن در جنگ با معاویه فرمانروایی عرب را بر ا

بن عقیل و حسینبن  شد و مسلمهایش غارت نمیخورد و خیمهماند و زخم نمیدر کوفه تنها نمی
 (۲) رسیدند."علی به قتل نمی

)زینبن  مختار، علی    را که شخصی گوشهحسین  در العابدین(  به دخالت  تمایلی  و  بود  گیر 
حسین نیز مایل به همکاری با او نبود، و بن  کرد. علیسیاست نداشت، به عنوان امام قبول نمی

برای اینکه درگیر حوادث سیاسی نشود، در مسجد و در حضور عام، مختار را بدکار و کافر  
ابیطالب را بن  نامیده و به او ناسزا گفت و اعلام کرد که مختار دوستی و تمایل به خاندان علی

العابدین و نارضایی او از مختار و وسیلۀ جلب مردم قرار داده است. امّا طعن و لعن امام زین
که به علت امتیازاتی که مختار به موالی داده بود از او بشدتّ    -نکوهش و بدگویی اعراب از وی  

بودند  خ با مختار همکاری و همراهی می  -شمگین  را که  باز  ایرانیانی  ادامۀ مبارزه  از  کردند 

 
 9۲7سال، شجاع الدین شفا، صفحۀ  ۱۴۰۰پس از  ۱
 ۱79و  ۱78های ملی و مذهبی در ایران، انصاف پور، صفحات نهضت  ۲

 قیام مختار ثقفی



ایرانیان در                                                                                                                                 378

کاپوی آزادی و استقلال  ت

   

نداشت. چرا که هدف اصلی آنها جنگ و ستیز با مهاجمان و اشغالگرانی بود که آنان را به اسارت  
 کشانده بودند.

پسران علی    از  دیگر  یکی  با  رنگ مذهبی جنبش خود،  برای حفظ  بنام بن  مختار،  ابیطالب 
بود بیعت کرد. گروهی    -یک کنیز حَنَفی    -"محمد حنََفیّه" که مادرش "خوله بنِت جعفربن قیس"  

که از محمد حنفیّه پشتیبانی کرده او را به امامت شناختند "کِیسانیّه" نام گرفتند. "مختار با لشکری  
علی دست بن  تل حسینکه در کوفه بوجود آورد، موفق شد بر مخالفان خود و کسانی که در ق 

گری را استوار کرد و ایدئولوژی  داشتند پیروز شود ... این رویداد تاریخی استخوان بندی شیعه
     (۱) گری" را بعنوان یک مذهب رادیکال در دوران اسلام شکل و هستی داد.""شیعه

زُبیر" که خود  بن  عبداللّهگرچه مختار یک سال بعد شکست خورد و بدست "مُصعِب" برادر "   
از مدعیان خلافت بود، کشته شد و محمد حنفیّه نیز وفات یافت، ولی قتل مختار و مرگ محمد  

یک نتوانست جنبش "کیسانیّه" را خاموش کند و این جنبش با خود اصول و عقایدی  حنیفه هیچ
 را  برای مذهب شیعه به ارمغان آورد.

بوبکر، عمر و عثمان(  اای که پیش از علی خلافت کردند )" "کیسانیّه" معتقد بودند، سه خلیفه   
قانونی و غاصب بودند و علی و سه فرزندش، حسن، حسین و محمد حنفیّه را جانشینان  غیر

که اغلب ایرانی    -دانستند. بسیاری از پیروان محمدحنفیّه  میاللّه  عبدبن  اصیل و بر حقّ محمد
اعتقاد داشتند، حنفیّه نمرده، بلکه زنده است، غیبت کرده، در کوه رضوی نزدیک مدینه    -بودند  

برد، دوباره ظهور خواهد کرد و با عدل و داد بر دنیا حکومت خواهد کرد. "کیسانیّه" به سر می
پیش    -نامیدند  که او را مَهدی می  -همچنین معتقد بودند که در هنگام رجعت محمد حنفیّه  

از روز قیامت گروهی از مردگان زنده خواهند شد و او را در به کیفر رساندن گناهکاران یاری  
 "محمد حنفیّه" نخستین "مَهدی موعود" مذهب شیعه است.   (۲)خواهند داد."

میچنان     "مَهدیکه ملاحظه  بازگشت  به  باور  رهگذر شود،  از  تشیّع،  مذهب  در ساختمان   "
های عرب نطفۀ مهدیگری بسته  دیانت دیرین ایرانیان رسوخ یافت و در دوران اختلافات قبیله

 
 8۴و  83شیعه گری و امام زمان، دکتر مسعود انصاری )روشنگر(، صفحات  ۱
 8۵و  8۴همان، صفحات  ۲



کاپوی آزادی و   ایرانیان در ت

 379                                                                                                                               استقلال

پایه و  ملاّیان  تأویلات  خلاف  بر  وگرنه  از  شد.  سخنی  محمدی  دیانت  در  شیعه  فقه  ریزان 
 مهدیگری نبود. 

ها و عقایدی منبعث موالی ایرانی که در فرقۀ کیسانیه گرد آمده بودند با خود موجی از اندیشه   
های دینی زرتشتی، مزدکی، مانوی، و شور انقلابی از سوابق فرهنگی متفاوت و متنوع و بدعت

به ایدئولوژی مذهب شیعه، که در حال شکل گرفتن بود، وارد نموده توانستند "نقش عمده ای  
در تغییر شکل تشیّع از یک حزب عربی با عضویت و مبنای عقیدتی محدود، به یک جنبش  

که بیشتر در میان موالی    -یی فعّال بازی کنند. بدین ترتیب، ما در میان اعتقادات کیسانیه  فرقه
نخستین اظهارات شیعی را دربارۀ غیبت، یعنی غایب گشتن و اختفای امامی که   -شیوع داشت  

آسایی تطویل یافته است و روزگاری به عنوان "مَهدی" از نو ظاهر خواهد  نحو معجزهزندگیش به  
فرقه کیسانیه    (۱)کنیم."شد و در دورۀ غیبت مهدی هیچ امامی جانشین او نخواهد بود، پیدا می

 پس از روی کار آمدن خلفای عبّاسی از هم متلاشی و در پایان قرن دوم هجری بکلی نابود گردید.
دربارۀ اندیشۀ "غیبت و ظهور" این مطلب نیز گفتنی است که اندیشۀ بازگشت قهرمان و یا      

امامی که با ظهور خود چرخشی در احوال بشر و روزگار به سود ستمدیدگان ایجاد خواهد کرد،  
اندیشه در دین یهود، مسیح،  این  از عقاید اختصاصی شیعیگری.  نه ساختۀ تشیعّ است و نه 

نیز وجود داشته است. باور به   آمریکا ر نزد هندیان، مردم حبشه و حتی سرخپوستان  زرتشتی و د
مهدویّت نزد اهل تسنّن نیز وجود دارد ولی به قدرت و عمق باور شیعیان نیست. آنچه از نظر 

های  تاریخی قابل ذکر است اینکه، این عقیده در دورانی از تاریخ بشری پایه ایدئولوژیک جنبش
کشیدگان را همواره آمادۀ حمایت و پشتیبانی از هر کسی که و رنجدیدگان و ستممردمی بوده  

پا می به  آماده نگهمیداشت. ولی در    -خاست  علیه ستم و ستمگر  "مَهدی"  احتمال ظهور  به 
طلبان برای فریب مردم و های دیگر گاه دستاویزی بوده در دست اقتدارگرایان و فرصتدوره

عملی و سلب رسیدن به قدرت و گاه توجیهی برای تسلیم و رضایت دادن به وضع موجود، بی
زمان  در  قهرمانی که  به گردن  داریم  عهده  به  خود  وظایفی که  فرافکنی  و  خود  از  مسؤولیت 
نامعلومی ظهور خواهد کرد و جهان را پر از عدل و داد خواهد ساخت. چنانچه شیعۀ دوازده  

 
، نقل به  7۴ - 7۰ای، صفحات تاریخ وعقاید اسماعیلیه، دکتر فرهاد دفتری، ترجمۀ دکتر فریدون بدره ۱

 مضمون



ایرانیان در                                                                                                                                 38۰

کاپوی آزادی و استقلال  ت

   

امامی، "پس از غیبت امام ]دوازدهم[ معتقد شدند که "شمشیر بر کشیدن حرام است، حتی اگر 
         (۱)کشته شوی، تا امام ظهور کند و امر به جهاد نماید"."

  "شیعیان برای امامت و مسائل آن اهمیت بسیار قائلند 
تا جایی که آن را جزو اصول دین شمرده و معتقدند  

گردد. به نظر ایشان امامت از  بدون آن ایمان کامل نمی
امامت در   امّت واگذار شود.  به  اموری نیست که  آن 

کند  مذهب امامیه منصبی است الهی و دنبالۀ نبوت و کلیۀ دلایل و شرایطی که نبوّت را ایجاد می
دارد. دربارۀ امامت نیز صادق است. شیعیان برآنند که خدا برای همۀ اعمال بندگان خود حکمی

با بیانی دیگر همۀ کارهای بندگان تابع یکی از احکام پنجگانه است. این احکام را خداوند از راه 
های مناسب وحی و الهام به پیامبرش ابلاغ فرموده. پیامبر اکرم قسمتی از این احکام را در فرصت

که مورد مناسبی ب آموخته است. قسمتی دیگر از این احکام را به علت آنبه پیروان و اصحا 
برای ابلاغ آنها پیش نیامده، پیامبر به ائمّه اطهار به ودیعه سپرده تا در موقع مقتضی و فرصت 
ابلاغ  به جانشینان خود  را  احکام  این  اطهار  ائمّه  از  ابلاغ گردد. هر یک  به مسلمانان  مناسب 

شيخ محمد حسين آل كاشف الغطاء(. نتیجۀ این گفتار   -الشيعه و اصولها"  کردند )"اصلمی
السلام دنبالۀ سخنان پیامبر است و مانند آنها اعتبار قانونی دارد. اینست که سخنان ائمّه  علیهم

رسد، جانشینان او که دوازده امامند  پس بیان قانون در مذهب تشیعّ با رحلت پیغمبر به آخر نمی
دارند  السلام این احکام را از طریق وحی دریافت نمیبرخوردارند، منتها ائمّه علیهماز این حق  

السلام مانند گفتۀ پیامبر بوده بلکه با واسطه از پیامبر به آنها رسیده است. چون گفتۀ ائمّه  علیهم
و حکم قانون شرع را دارد، لذا ائمّه باید مصون از هرگونه لغزش و اشتباه و فراموشی باشند. اگر 

ای از قوانین نادرست به شرع راه قرار بود ایشان نیز جایزالخطا باشند احتمال داشت که پاره
 یابد. پس امام باید مانند پیامبر معصوم از خطا باشد.

عِلم لدَنُّی = دانشی که شخص بدون رنج تَعَلّم و به الهام الهی  عِلم امام نیزعِلم لدَُنّی است ]   
 اند".     بینیم که چگونه ائمّه تحصیل کردهها نمی[. درهیچ یک از تواریخ و تذکرهدریابد

 
 ۶۱تشیّع و تصوّف، دکتر کامل مصطفی الشیبی، ترجمۀ علیرضا ذکاوتی قرا گوزلو، صفحۀ  ۱

امامت و امامان از نظر  
 شیعه دوازده امامی  

 



کاپوی آزادی و   ایرانیان در ت

 381                                                                                                                               استقلال

 وجوب امامت  
شیعه معتقد است که "نصب کردن امامی که قائم مقام رسول باشد بر خدا واجب است و همچنین 

الامامیّه"   )"معتقد  باشد  امامی  عصری  هر  در  که  باید  باشد  تکلیف  محمدرضا    -تا  شیخ 
" است که  احادیث  در  خالی    المظفر(".  حجّت  از  زمین  )روی   " حجُة  من  الأرض  تخلو  لا 

روی زمین است. شیعیان معتقدند اگر ه  شود(. و منظور از حجت امام است که "حجُة الله" بنمی
    (۱) ثقةالاسلام کلینی(." -روی زمین تنها دو نفر ماندند یکی از آن دو امام است" )"الکافی" ه ب

چرا باید در هر عصری امامی باشد؟ نظر به اینکه صدور احکام آسمانی دائمی و استمراری      
نیست، لذا لزومی ندارد که "پیوسته پیغمبری ]برای دریافت وحی و ابلاغ آنها[ بین مردم حضور 
داشته باشد". برعکس چون حفظ و نگهداری دین آسمانی "امری است استمراری و مداوم "وجود  

آسمانی است    -امام   احکام  در میان مردم ضروری    -که متصدی حفظ و نگهداری  پیوسته 
شود چه او را بشناسند یا نشناسند". است. از اینرو، "هرگز جامعۀ بشری از وجود امام خالی نمی

)پیشوای   امامی  پیوسته  اسلامی  امت  میان  در  اکرم)ص(  پیغمبر  رحلت  از  پس  اینکه  نتیجه 
ده و خواهد بود ... "چرا که "تصوّر بقای جامعه بدون امام ممکن منصوب( از جانب خدا بو 

 ( ۲) نیست."
نویسد: در دورۀ غیبت کبری "که امام دوازدهم وارد دوران طولانی  امّا، دکتر علی شریعتی می   

کند و ما اکنون در این اش را به طور رسمی با مردم قطع میشود و رابطه و نامعلوم غیبت می
ایم ... چون هم پیغمبر نیست، هم امام حضور ندارد، رسالت پیامبران و امامان بر عهدۀ  دوره

باطل و جهاد و خود مردم می آنان برای گسترش حق و مبارزه با  ... یعنی وظایفی را که  افتد 
د؛ مردم باید انتخاب  ن تربیت و حکومت و هدایت جامعه بر عهده داشتند مردم شیعه بر عهده دار

 کنند ..." 
بدین معنی که در این دوره "افرادی از مردم که به خاطر علم و تقوی از طرف مردم انتخاب      

شوند و جانشین پیغمبر. یعنی مسؤولیت رهبری با آنها است که از میان اند، جانشین امام میشده
اند و منتخب مردم، و تودۀ مردم در تعیین رهبری معنوی و اجتماعی جامعه، جانشین خدا  مردم

گردند. و در تشیعّ علوی، دورۀ غیبت است که دورۀ دمکراسی است و بر خلاف نظام نبوّت  می

 
 ۱۰۱و  ۱۰۰حکومت اسلامی و نظر ابن خلدون، نوشته دکتر داوود رسائی، صفحات   ۱
 ۲۶۰و  ۲۵۲شیعه در اسلام، علامه طباطبائی، صفحات  ۲



ایرانیان در                                                                                                                                 38۲

کاپوی آزادی و استقلال  ت

   

شود، رهبری جامعه در عصر غیبت، بر اصل تحقیق و تشخیص و  و امامت که از بالا تعیین می
    (۱) گیرد."انتخاب و اجماع مردم مبتنی است و قدرت حاکمیت از متن امّت سرچشمه می

اند. در "اصول کافی" از قول امام  فقها مشخصات و علایم جسمانی امامان را نیز معین کرده    
ختنه شده متولّد شود.  -۱محمد باقر روایت شده است که: "همانا که امام را ده علامت است: 

دهن   -۴محُتلم نشود.   -3چون به دنیا آید کف دست را بر زمین نهد و شهادتین ادا کند.    -۲
زمین مدفوع او را   -7دهد.  می  (۲) مدفوعش بوی مُشک  -۶از پشت سر ببیند.    -۵دره نکند.  

چون زره رسول خدا را بپوشد به قامتش رسا باشد. ولی هر    -  8در خود بپوشاند و فرو برد.  
باشد.    کسِ بلند  او کوتاه یا  بر  این زره را بپوشد  به    -9دیگر که  چشمش بخوابد ولی دلش 

نرود.   کند."  -۱۰خواب  ایراد  حدیث  وفاتش  زمان  آقای کاظمینی   (3) تا  معظم  "دانشمند  و 
بروجردی نیز در "جواهر الولایه" دو صفت دیگر از امامان ذکر کرده است: امام سایه ندارد و  

 (4) ای با امام است که نام پیروانش تا روز قیامت در آن ثبت است."صحیفه
نویسد: "از نظر شیعه شأن امام برتر از آن است که  در این باره محقق اسلامی، احمد امین می    

دهد. هم بتوان انتقاد یا سرزنش کرد. سرشت او و اعمال او، او را برتر از سایر مردم قرار می
مُقنَِّن است، هم مُجری. ولی در اعمال او استیضاح روا نیست. او خود معیار نیک و بد است: 
هر کار که انجام دهد خوب است، و آنچه از آن نهی فرماید بد است. او رهبر روحانی است، 

و زکات  اعتبار روحانی او فراتر از اعتبار پاپ در کلیسای کاتولیک است. لذا نماز و روزه و حجّ  
  که اعمال صالح یک کافر هم مادام که به خدا بدون سرسپردگی به امام، سودی ندارد. همچنان

 و رسولانش ایمان نیاورده عبث است. 
سازد و زیانبارترین نتیجۀ چنین نظریۀ سیاسی این است که قوای انتقادی انسان را بلااثر می   

سان تشیّع عقل را فلج کُشد: بدینهرگونه تمایلی را در او برای ایستادن در برابر بیداد و فساد می
حدّ و اندازه قائل ا امام یا سلطان قدرت بییاندازد؛ چه برای خلیفه  سازد و ذهن را از کار میمی

کس حق اعتراض در برابر او نداشته باشد، تا چه  است، تا هر کار که دلش خواست بکند و هیچ
 

 ۲7۴و  ۲7۲تشیّع علوی و تشیّع صفوی، دکتر علی شریعتی، صفحات  ۱
 آید. ای است معطّر که از آهو به دست میمُشک یا مَشک، مادهّ ۲
  ۱73، دکتر شجاع الدین شفا، صفحۀ ۱سال، جلد  ۱۴۰۰پس از  3
 ۱73تشیّع علوی و تشیّع صفوی، دکتر علی شریعتی، صفحۀ  4



کاپوی آزادی و   ایرانیان در ت

 383                                                                                                                               استقلال

رود دم بر نیاورد، زیرا همواره حق با امام است". رسد که بر او بشورد. حتی از سِتمی که بر او می
به این ترتیب "عقیده شیعه نقض دموکراسی واقعی است"، نظامی که "سلطه را برای مردم و به  

زند و خلیفه و امام و سلطان را خادم نفع مردم قائل است و همۀ اعمال را به محک عقل می
اریکۀ قدرت و   زدن برسازد، تا اگر روزی به آنان خدمت نکردند، دیگر سزاوار تکیه  خلق می

     (۱) اعتبار نباشند."
 گردیم:به امامان شیعۀ اثناعشری بر می    
العابدین، فرزند مهترش محمد،  ملقّب به الباقر، به مقام امامت رسید.  پس از فوت امام زین    

هـ.ق، ۵7امیّه سیاست مماشات و خاموشی گزید )تولد  بنیوی نیز مثل پدرش نسبت به خلفای  
 هـ.ق(.۱۱7یا  ۱۱۴فوت 

"اصل "تقیّه" یا دروغ شرعی ... در زمان این امام وضع شد، و در زمان جانشینش به صورت     
مُدَوّن در آمد. بر اساس این اصل، هر فرد شیعه حق دارد در موقعی که ضرورت اقتضا کند )ولو  
انکار کند، هم دربارۀ  را  باشد(، هم شیعه بودن خود  تنها خودش چنین تشخیص داده  اینکه 

شیعه ناسزا بگوید، هم تهمت و دروغ به مخالفان ببندد، تا آنان را در جای خود به خطر  امامان 
اندازد؛ و ضرورت این دروغِ واجب چنان مورد تأکید قرار گرفت که تدریجاً تقیّه نُه دَهم آئین 
شیعه شناخته شد و بقیۀ فرایض این آئین جمعاً یک دَهم آن. و به احادیث مربوط به این ضرورت  

     ( ۲)اب خاصّی به نام "بابُ التقیّه" در کتاب "الایمان و الکفر" اصول کافی اختصاص داده شد."ب
شمردند و از مماشات  گروهی از شیعیان که محمد باقر را به اندازۀ کافی مبارز در راه حق نمی   

عملی او ناراضی بودند، امامت او را نپذیرفتند و دور برادرش زید، که شخصی جدیّ و پر و بی
 کرد، گرد آمدند.  شور بود و علیه امویان اقداماتی می

عادل تأکید  "زید بر وجود یک امام عادل و الزام جامعۀ اسلام در طرد و برکنار ساختن امام غیر   
خواهد به امامت شناخته  اند که گفته است اگر امامی میروایت کردهگذاشته است. نیز از وی  می

شود باید حق خود را بر امامت علناً اعلام دارد و اگر لازم باشد برای احقاق حق خود شمشیر 
 برگیرد ]در این شاخۀ انشعابی شیعه کوشش شخصی عامل قطعی برای رسیدن به امامت است[. 

 
 8۵و  8۴"ضحیّ الاسلام"، نوشتۀ احمد امین، صفحات  ۱
 9۲9، دکتر شجاع الدین شفا، صفحۀ ۱سال، جلد  ۱۴۰۰پس از  ۲



ایرانیان در                                                                                                                                 384

کاپوی آزادی و استقلال  ت

   

به عبارت دیگر، زید برای قبول اندیشۀ مَهدی غایب یا امام خاموش، آمادگی نداشت و نیز      
اصل معتقد بودند    ود. بنابراین زیدیان در ببرای جانشینی موروثی و نصّ امامت اهمیّتی قائل ن 

تواند به ادّعای امامت برخیزد، و اگر چنین کند ادعای او ای اهل بیت میضکه هر یک از اع
مشروع است، مشروط بر اینکه دارای دانش مذهبی لازم باشد و نیز قادر به خروج علیه حکومت 

علی خودش علیه حکومت غاصب وقت خروج  بن  که زیدظالم و غاصب وقت باشد. همچنان
    (۱)کرد."

"در مذهب زیدی از همان آغاز، اجتهاد در فقه و احکام شرعی مقبول افتاد و تا کنون نیز منع     
ترین دلیل مقبولیت اجتهاد در زیدیّه سه چیز بود: یکی عدم اعتقاد به  نشده است. شاید عمده

امامان، دیگر عدم اعتقاد به مهدویت و سوّم گرایش شدید معتزلی و پذیرفتن نقش   عصمت 
     (۲) عقل در فهم اصول و فروع دین."

میان عقاید اهل سنّت و شیعیان دست یازید. وی    "زید، به اقدامی بزرگ در جهت سازواری   
ابیطالب برای جانشینی پیامبر افضل بوده است، بیعت مسلمانان بن  که علیاظهار داشت که با آن

      (4) اند، صحیح بوده است."بوده (3)با ابوبکر و عمر نیز، هر چند مفضول 
زیست و به تدریس و تعلیم فقه شیعه مشغول  امّا، امام محمد باقر، که در رفاه و راحتی می   

عطا، بن کرد که از واصلگذرانید و برادرش زید را ملامت میبود، خود به مماشات روزگار می
کند. به نوشتۀ "منتهی الامال": "آن حضرت را غلامان بیشمار و مزارع استاد معتزلیان، پیروی می

های او و املاک و مواشی ]گاوها و شترها[ و مراعی ]چراگاهها[  و ثروت بیحدّ بود و بخشش
پس از رحلت امام محمد    (5) هـ.ق درگذشت."۱۱7کمتر از پانصد هزار درهم نبود. وی در سال  
 باقر پیروانش به چندین گروه تقسیم شدند:    

 
 8۵تاریخ و عقاید اسماعیلیه، دکتر فرهاد دفتری، صفحۀ  ۱
و   77المعارف اسلامی، فصل فقه و اجتهاد، نوشتۀ حسن یوسفی اشکوری، صفحات تشیّع، از انتشارات دایرة ۲

78 
 که دیگری بر او فضیلت دارد. مفضول = کم فضل، آن 3
 8۵تاریخ و عقاید اسماعیلیه، دکتر فرهاد دفتری، صفحۀ  4
 ۵7۵منتهی الامال، جلد یک، صفحۀ  5



کاپوی آزادی و   ایرانیان در ت

 385                                                                                                                               استقلال

خوانند در انتظار بازگشت امام به عنوان "مَهدی" ماندند و حال  یک گروه که آنان را باقریّه می    
از  آن امّا گروهی  امام حسن بود پیوستند.  از فرزندان  الزکیّه که  النفسُ  که گروه دیگر به محمد 

جعفر ملقب به صادق را به امامت شناختند و او را اللّه  پیروان وفادار او فرزند ارشد او، ابوعبد
 امام منصوص پدرش دانستند. 

امام محمد باقر، زید     علی به کوفه وارد شد و بر ضد خلیفۀ بن  چند سال پس از درگذشت 
از قیام مختار در واقع، 7۴۰هـ. /  ۱۲۲عبدالملک قیام کرد )بن  اموی، هشام او پس  م.( قیام 

علی  بن  ابیطالب پس از قیام حسینبن  نخستین قیام شیعی و دومین قیام فردی از خاندان علی
نویسند که حدود چهارده هزار تن با او در جهاد پیشقدم شدند از اهالی عراق در کربلا بود. می

و خوزستان که اغلب ایرانی بودند. چون نبرد در گرفت، زید را گفتند که تا نگویی رأی تو دربارۀ 
ابیطالب ستم کردند چیست ترا بر دشمنانت یاری ندهیم. زید  بن  ابوبکر و عمر که بر جَدتّ علی

العابدین[ جز سخن نیک دربارۀ : من آن دو را جز به نیکی یاد نکنم و از پدرم ]امام زینگفت
ای  امیه از آنروی شوریدم که جدّ من حسین را کشته و در نبرد حَرّه )ناحیهبنیآنان نشنیدم و بر  

 نزدیک مدینه( مدینه را غارت کردند و سپس با منجنیق به خانۀ خدا سنگ و آتش افکندند.
ایرانیان چون این سخن از وی بشنیدند او را با دشمنان رها کردند و از وی جدا شدند. نباید     

ین تصوّر کرد که این کار ایرانیان از شدت تعصّب شیعیگری بود، چرا که در آن زمان هنوز چن
مده بود. هدف ایرانیان در دفاع از خاندان رسالت و مبارزه با  ا تعصبی در مذهب تشیعّ بوجود نی 

رفت انداختن حاکمیت عرب و رهایی از بند اسارت آنها بود. راهی که زید میامیه، بربنیخلافت  
 چنین راهی نبود.    

  عبدالملکبن  قیام زید شکست خورد و خود وی کشته شد. اندک زمانی بعد، خلیفه هشام       
های  فرمان داد که همۀ افراد برجسته از آل ابوطالب باید زید را محکوم سازند، و از همۀ فعالیت

ضد اموی کناره جویند. امّا ظاهراً امام جعفر صادق، که پس از پدرش به امامت رسیده بود، از 
این آزمایش برکنار ماند. زیرا وی مخالفت خود را با هرگونه فعالیت مسلحانۀ شیعی صریحاً  

 اعلام داشته بود. 
پس از کشته شدن زید، پسرش یحیی به خراسان فرار کرد و خراسانیان او را یاری دادند و به      

ها خوارج ساکن سرخس با او بیعت شورشهایی به هواخواهی او دست زدند. در این شورش



ایرانیان در                                                                                                                                 386

کاپوی آزادی و استقلال  ت

   

های نافرجام، سپاهیان والی خراسان، نصربن سیّار، بر او غلبه  کردند. امّا پس از سه سال کوشش
 م.( کشته شد.37۴هـ. / ۱۲۵در گرفت ) (۱)  یافتند و یحیی در نبردی که در نزدیکی جوزجان

زیدیه برای فرار از تعقیب و فشار حکومتی، نواحی کرانۀ خزر )طبرستان، دیلم، گرگان، گیلان(     
 را پناهگاه خود قرار دادند، مردم آن نواحی نیز از مهمان نوازی و یاری دریغ نورزیدند.  

)امام جعفر صادق(      فرزندش جعفربن محمد  باقر  امام محمد  درگذشت  از  پس  گفتیم که 
 هـ.ق(. ۱۴8فوت -83جانشین او شد )تولد 

دورۀ امامت طولانی امام جعفر صادق که حدود سی و اند سال به درازا کشید، مقارن بود با      
ها و تحولات بسیاری در های تاریخ صدر اسلام. در این دوره انقلابترین دورهیکی از متلاطم

امیّه قیام کردند  بنیهای بسیاری از مسلمانان بر ضد خلافت  های اسلامی روی داد و گروه کشور
 امیه گردیدند.بنیهای خونین سرانجام سبب سرنگونی خلافت  و با جنگ

ترین جنبشی که زیر پرچم شیعه در ایران انجام گرفت قیام سیاه جامگان به سرداری  درخشان    
( بود  خراسانی  مسلم  شرکت ۱3۰-۱۲9ابو  آن  در  ایران  مردم  طبقات  همۀ  تقریباً  هـ.ق( که 

تشکیل  خرمدینان  و  زرتشتیان  روستائیان،  بردگان،  از  عمده  بطور  ابومسلم  یاران  داشتند. 
امیّه و رهایی از بنیجنگیدند، بلکه به امید نجات از ظلم  شدند. اینان به خاطر عبّاسیان نمیمی

 اسارت عرب سلاح بدست گرفته بودند.  
ایرانیان برای رهایی از دست اعراب "درفکر ساختن یک نهضت شبه عبّاسی بودند تا بتوانند     

توانست بمانند قیام عبّاسیان موفق شود  آنرا در مقابل عبّاسیان قرار دهند. این نهضت زمانی می
از خاندان رسول در رأس خود می یا سمبلی مذهبی  داشت. و یا حداقل در قالب که رهبری 

مذهب و عقیدۀ مخالف مبانی فکری عبّاسیان بود. تاکتیک و تکنیک تازه در قالبی دیگر و به 
عبّاسی،  خلیفۀ  اوّلین  وزیر  همدانی،  ایرانیِ  ابوسلمه،  شد.  پیاده  تجربه  با  ایرانی  یک  وسیلۀ 

و داماد بکیربن ماهان ایرانی بود که طراحی، سازماندهی و رهبری این فکر اللّه  ابوالعباس عبد
 را بعهده داشت. تازه

ای  به همراه یکی از شیعیان علوی به  نویسد: "نامهکه صاحب تجارب السلف میاو، آن چنان   
حضور جعفربن محمد صادق ]امام جعفر صادق[ فرستاده و به او گفت اگر نامه را جواب داد،  

 
 نام قدیمی منطقۀ غربی حدود بلخ.  ۱



کاپوی آزادی و   ایرانیان در ت

 387                                                                                                                               استقلال

ابن حسن از اولاد امام حسن اللّه  دو نامۀ دیگر که همراه اوست باطل است و اگر جواب نداد عبد 
امام  اولاد  از  عُمر  به  را  سوّم  نامۀ  نداد  اگر جواب  و  بده  او  به  را  دوم  نامه  و  ملاقات کن  را 

العابدین برسان و در خواست جواب کن. فرستادۀ ابوسلمه اوّل حضور جعفر صادق رفت زین
و نامه بداد. جعفر گفت، ابوسلمه از شیعیان کسان دیگرست ]منظور از شیعیان، هواداران عبّاسی  

رسان گفت نامه را بخوانید. جعفر هم نامه را سر به مهر در آتش  است[ ما را به او چه کار. نامه
 انداخت تا تمام بسوخت و گفت جواب این است.

حسن رفت و نامۀ ابوسلمه را به او اللّه  فرستادۀ ابوسلمه از جعفر صادق نومید شد و پیش عبد    
نامه را بخواند و از مضمون آن آگاه شد و با نظر ابوسلمه موافق بود. امّا، برای  اللّه  داد و عبد

مشورت به حضور امام جعفر صادق رفت و مطالب نامه را بیان داشت و نظر او را جویا شد و 
کند و بوسیلۀ یکی از شیعیانِ خراسانیِ  گفت: این نامۀ ابوسلمه است که مرا به خلافت دعوت می
دارد در آن روزگار ایرانیان یا دست کم ما رسیده است. امام صادق جوابی بدو داد که معلوم می

ز چه  خواستند و شیعۀ خالص علویان نبودند. گفت: "ابیشترشان فقط رهایی از قید عرب را می
اند. مگر تو ابومسلم را سوی آنها فرستادی؟ مگر کسی از ایشان وقت خراسانیان شیعیان تو شده

شناسی و نه آنها ترا اند که نه تو آنها را میشناسی؟ چگونه شیعیان تو شدهرا به نام یا صورت می
شناسم، جواب  علی نیز نامه را رد کرد و گفت من صاحب این نامه را نمی  عمربن  (۱) شناسند."می

 چگونه نویسم.
بدین ترتیب امام جعفر صادق خود را از تمام رویدادهای دوران زندگی خود برکنار نگهداشت     

و با تقیّه کامل به تنظیم اصول و احکامی که پدرش دربارۀ فقه شیعه اعلام داشته بود اشتغال  
ورزید. "وی نه فقط خود تقیّه کرد، حتی به پیروانش دستور داد از مبارزۀ سیاسی بر ضد اهل 

 (۲)سنّن دست بردارند و از نظر سیاسی از آنها فرمانبرداری کنند." ت
گری برای شیعۀ امامیه سازمان "امام جعفر صادق با تدوین اصول و احکام فقه و موازین شیعه   

شود". "شمارۀ احادیثی که مذهبی و تئوریک مستقل به وجود آورد، که "شیعۀ جفری" نامیده می
هایی که از شخص محمد و کلیۀ امامان شیعه  اند، از مجموع حدیثبه خود او نسبت داده شده

 
 به نقل از تاریخ سیاسی اسلام.   ۲7۰ - ۲۶9، صفحات ۱تشیّع و سیاست در ایران، بهرام چوبینه، جلد  ۱
 9۰ - 89شیعه گری و امام زمان، دکتر مسعود انصاری )روشنگر(، صفحات  ۲



ایرانیان در                                                                                                                                 388

کاپوی آزادی و استقلال  ت

   

"، این دانش دینی وی "در میان   (۱)اند بیشتر است."روایت شده امّا به نوشته "ضحیّ الاسلام 
او جعل کرده قول  از  بخاری سخنانی که  حدّ که  بدان  تا  شد  وی   (۲) اند، گم  احادیث  نقل  از 

 ( 3)خودداری کرده."
اساس و پایۀ شیعه امامیه که زمان امام جعفر صادق به وجود آمد، بر این اصل استوار شده     

ها نیاز به رهبری دارد که از جانب خدا برگزیده شده، است که جامعۀ بشر پیوسته و در تمام زمان
تا افراد بشر را در کلّیۀ امور مذهبی ارشاد و هدایت نماید. وی عقیده داشت که دنیا هیچ زمانی، 

خالی بماند. امام،   -که نمایندۀ الله است    -تواند از وجود امام  حتی برای یک لحظه هم، نمی
دهند. بدین ترتیب ها، در کلیۀ امور بجز وحی، وظیفۀ پیامبر را انجام میباشد و اماممعصوم می

"امام" و "خلیفه" که ها را در طراز و مقام پیامبران قرار داد، بعلاوه کلمات  امام جعفر صادق امام
تا آن زمان معنای واحدی داشتند، دو مفهوم جداگانه پیدا کردند. و "تقیّه" یعنی "پوشانیدن و 
اظهار نکردن عقیدۀ دینی، و حتی ترک فرایض آن، در آن هنگام که آشکار کردن آن خطری متوجّه 

 شخص شود، در بین شیعیان جایز و در بعضی موارد واجب شمرده شد."  
آید و در همۀ عمر خود نیز  گفتیم که اصل معصومیّت امام، یعنی اینکه "امام معصوم به دنیا می 

ماند، یعنی امکان اشتباه کردن و به خطا رفتن ندارد، در زمان امام جعفر صادق پا  معصوم می
بنایی جهان تشیعّ شناخته شد". امّا این اصل "در زمان زندگی خود امام  گرفت و از اصول زیر

 بدین شرح:   (4)صادق در معرض آزمایشی دشوار قرار گرفت."
بنا به نوشتۀ منابع شیعۀ دوازده امامی، امام جعفر صادق نخست پسر بزرگ خود، اسماعیل     

صریح جانشین خود ساخت و گفت که بعد از من امامت به حکم خداوند به او   (5)را به نصَّ
گیرد. لکن، بعد، به نوشتۀ همان منابع، "چون دانست که اسماعیل عصارۀ ممنوعۀ انگور تعلق می

 
 93۲سال، صفحۀ  ۱۴۰۰پس از  ۱
بن اسماعیل بخارائی، از بزرگان علما و محدّثان و صاحب یکی از شش کتاب بخاری، شهرت ابوعبداللهّ محمّد ۲

 ۰۰۰/۶۰۰عمرۀ موسوم به "صباح ستّه". کتاب او، "صحیح بخاری"، اولین کتاب "صحیح" به شمارست. وی 
 حدیث جمع آورد، که از آن میان هرچه را به راویان آنها اعتماد داشت، در کتاب خویش ثبت نمود.  

   3۲تشیّع و تصوّف، دکتر کامل مصطفی الشیبی، ترجمۀ علیرضا ذکاوتی قرا گوزلو، صفحۀ  3
  933و  93۲سال، صفحات  ۱۴۰۰پس از  4
نَصّ = در اصطلاح علم حدیث کلامی است صریح و آشکار که احتمال اختلاف و تأویل در آن نباشد و جز   5

 یک معنی از آن بر نیاید.



کاپوی آزادی و   ایرانیان در ت

 389                                                                                                                               استقلال

نوشیده است"،  امامت را از وی گرفت و به برادر کوچکترش، موسی کاظم، واگذار نمود. طولی  
  ندشت انکشید که اسماعیل درگذشت. جسد او قبل از اینکه به خاک سپرده شود در منظر عموم گذ

با اینکه بیشتر شیعیان با موسی بیعت کردند، باز هم   تا دربارۀ مرگ وی تردید حاصل نشود. 
ای اشخاص خبر ای نسبت به اسماعیل وفادار ماندند. برخی منکر مرگ وی شدند؛ زیرا پارهعده

دادند که اسماعیل بعد در بصره دیده شده است و گفتند بعد از تاریخی که مدّعیان موت او برای  
وفات او قائل گردیدند، در بصره رؤیت شده است و یا اینکه اظهار داشتند امامت از اسماعیل 

ش محمد منتقل گردیده است. در هر دو صورت، این جماعت عدّۀ ائمه را هفت تن به فرزند
      (۱) پنجگانۀ وی را مردود دانستند." معین کردند و دعاوی موسی کاظم و اخلافِ

امّا با توجه به اینکه منابع شیعی اثناعشری نظری خصمانه نسبت به اسماعیل و پیروان وی     
های دیگر در این شمارند، به تحقیقات و بررسیدارند و اسماعیل را فاقد فضایل اخلاقی می

امام جعفر صادقباره می اختیار ماست،  در  منابعی که  بیشترِ  بر  "بنا  فرزند خود  پردازیم:  )ع( 
اسماعیل را از طریق نصّ به جانشینی خود برگزید. در صحّت و درستی این تصمیم و قرار دادن 

را تشکیل می اسماعیلیان  ادعای  اساس و شالودۀ  اسماعیل که  نام  به  امامت  دهد، جای  نصّ 
ای  بایست در جای و زمان خود هر گونه مشاجرهگونه شک و تردید نیست و این نصّ میهیچ

علت عزل اسماعیل از جانشینی امام، نوشته شده    شینی امام فرو نشاند. امّا در بارۀ را در باب جان
فعّال امام جعفر)ع( و پیروان آمیز و غیرکه "اسماعیل از آن گروه شیعیان بود که از روش احتیاط

او خرسند نبود"، "اسماعیل با شیعیان تندرو روابطی داشته و در میان آنها از محبوبیت برخوردار 
بوده این امر موجب ناخرسندی امام جعفر صادق از تندروانی بوده که فرزندش را از راه بدر کرده  

کار پرداختن یک قیام نظامی بر ر اندبودند"، "ظاهراً اسماعیل با همکاری چند تن دیگر دست
الصیرفی، یکی از شیعیان تندرو، اللّه  عبدبن  ضد حکومت وقت بود. از جملۀ این کسان از بَسّام

 اند.  ردهکرد، نام بکه در کوفه صرّافی می
منصور خلیفه عبّاسی، اسماعیل و امام جعفر صادق و نیز بسّام را به حضور خویش در پایتخت    

کیلومتری جنوب شرقی نجف کنونی[ واقع در نزدیکی   ۵/۶اداری خلافت، در حیره ]شهری در 
بردند.  نزد خلیفه  به  بودند،  توطئه علیه دستگاه خلافت  به  را که مظنون  آنان  کوفه فراخواند. 

 
 ۴۴۲، صفحۀ ۱تاریخ ادبی ایران، ادوارد براون، جلد  ۱



ایرانیان در                                                                                                                                 39۰

کاپوی آزادی و استقلال  ت

   

پوشی کرد ولی بسّام را به سیاست رساند ... امام جعفر صادق منصور از مجازات اسماعیل چشم 
        (۱)در طی این رویداد بود که شدیداً از کارها و افعال اسماعیل بیزاری جست."

"همچنین اسماعیل با ابوالخطاب که از پیروان پر جنب و جوش امام جعفر صادق بود و از    
 جانب امام بعنوان داعی در کوفه، مرکز پیروان امام گماره شده بود، ارتباط و سَر و سریّ داشت. 

شیعه بود و دربارۀ امام جعفر صادق ادعاهای اغراق آمیزی داشت.   (۲) ت غُلا  ابوالخطاب از   
از حدّ تحمل امام صلح طلب و قائل به تقیّه در گذشت   نظر به اینکه اعمال تندروانۀ ابوالخطاب

های جنگجویانۀ ابوالخطاب متمایل یافت، علناً ابوالخطاب  و بعلاوه اسماعیل را نسبت به هدف
را به علت ارتکاب خطا مورد طعن و لعن قرار داد. این عمل که احتمالاً اندکی پس ازجلوس  

صورت گرفت، مایه حیرت عظیم در میان    7۵۴/ژوئن  ۱3۶منصور به خلافت، در ذوالحجه  
هواخواهانش در یک حرکت شورشی بدست پیروان امام شد. ابوالخطاب به همراه هفتاد تن از  

عام شدند و پس از مرگ او، هواخواهان او که از حادثه جان بدر برده بودند با  والی کوفه قتل
 اسماعیل بیعت کردند.  

توان به احتمال قوی باور کرد که علت اصلی عزل اسماعیل از امامت، ارتباط نزدیک  لذا می   
عبّاس مخالفت داشتند  بنیآمیز امام نسبت به خلافت  که بارفتار مسالمت  - وی با شیعیان تندرو  

ت شرابخوارگی سراسر برساختۀ  علّه  بود و روایت مربوط به محروم شدن اسماعیل از امامت ب  -
        (3)ورزند."کسانی باشد که اسماعیل و گروه اسماعیلیه را دشمنی می

پس از عزل اسماعیل از امامت، جماعتی از شیعیان این تغییر را نپذیرفتند و گفتند: "نصّ اوّل      
درست است و اگر خدا با علم به اینکه اسماعیل شرابخوار خواهد شد امر به نصب او کرده بود  
  باید گفت شُرب خَمر جایز است، چرا که هر کس باطن شریعت را بداند اگر بظاهر تغافلی کند

 (4)کند حق است."مورد عِقاب نخواهد بود و آنچه اسماعیل می

 
 ۱۱8تاریخ و عقاید اسماعیلیه، دکتر فرهاد دفتری، صفحۀ  ۱
ای عقاید مذهبی، مخصوصاً در وصف، مبالغه و گزافه گویی کنند. مثلاً  غُلاّت = غُلو کنندگان، کسانی در پاره ۲

 امام را تا حدّ خدایی برسانند. 
 ، نقل به مضمون۱۱8تاریخ و عقاید اسماعیلیه، دکتر فرهاد دفتری، صفحۀ  3
استاد دانشگاه تهران در دانشکدۀ الهیات و معارف اسلامی مشهد، اردیبهشت ماه  -از سخنرانی مجتبی مینوی  4

 ۱3۵۱، نشریۀ آن دانشگاه، شمارۀ سوم، تابستان ۱3۵۱



کاپوی آزادی و   ایرانیان در ت

 391                                                                                                                               استقلال

سخن، "اگر اسماعیل به امر خدا به امامت تعیین شده بود، کردار و رفتار او لابد مورد    بدیگر    
که گفته شد، اسماعیل در زمان حیات پدرش درگذشت و مرگ  پسند خدا بوده است. امّا، چنان

توانستند  )ع( بر انگیخت. اینان نمیهایی در ذهن برخی از پیروان امام جعفر صادقاو پرسش
درک کنند چگونه ممکن است امامی که مُتَهدّی بالله است ]راهنمائی شده توسط خدا[ در امر 
خطیری همچون نصّ امامت مرتکب خطا و اشتباه شود. گروهی از این شیعیان امامیه که بر علم 

)ع( شک کرده بودند، در همان زمان حیاتِ امام از او جدا شدند. و امامت امام جعفر صادق
الشیعۀ   "او ]امام جعفر صادق[ بنوشتۀ فرق  از مرگ اسماعیل گفتند که  نوبختی، گروهی پس 

که او ]اسماعیل[ در روزگار  پیش از این ما را گفته بود که پس از من اسماعیل امام است. حال آن
پدرش بمرد، و اگر خداوند وی ]امام جعفر صادق[ را از امامت اسماعیل آگاه ساخته بود، او 

در نمی از پدر  در  بن  گذشت. پس جعفرپیش  را دروغگو خوانده  ]امام جعفر صادق[  محمد 
روی داده و خواست   (۱) گفت دربارۀ اسماعیل بدَاءامامت وی بدگمان شدند و سخن او را که می

خداوند دیگرگون شده است، انکار کردند و چنان چیزی را روا ندانستند و از وی روی گردانیده 
گفت جریر در این باره با یاران خود میبن  جریر بگرائیدند. سلیمانبن  و سلیمان  (۲) به گفتار بَتْریّه

اند تا به دست آویز آنها هیچگاه سخن که امامانِ رافضیان دو گفتار در میان شیعیان خود نهاده
   (3) ایشان را دروغ نیانگارند؛ و آن دو یکی بَداء و دیگری تقیّه است."

امام جعفر صادق    امامی مدعی هستند که  از اسماعیل نَصّ  گرچه "شیعیان دوازده  )ع( پس 
جعفر، برادر کوچکتر و ناتنی اسماعیل، کرده بوده است و در این باب  بن  امامت به نام موسی

توان چشم پوشید که سه تن از پسران کنند؛ امّا ازین حقیقت نیز نمیچند حدیثی نیز روایت می
یک  که ظاهراً هیچ)ع( همزمان ادعای جانشینی او را کردند، و حال آنباز ماندۀ امام جعفر صادق

قادر به آوردن حجتّی قانع کننده بر اینکه نصَّ دومّی به نام آنها برای امامت شده است، در دست 

 
بَداء = در علم کلام شیعه پیدا شدن اوضاع و احوال جدیدی که بنا بر آنها خداوند در تقدیر سابق خود تغییری   ۱

دهد. چون بدین معنی مسلتزم جهل و پشیمانی است، و این هر دو برای خداوند محال است. شیعه بداء را  می
 دانند.  برای خداوند محال می

اند. این کلمه به گروهی از نامۀ دهخدا به فتح باء نوشتهبَتریهّ = فرق الشیعه نوبختی این کلمه را به ضَمّ باء و لغت  ۲
پذیرند ولی عثمان را  خوانند، ابوبکر و عمر را میبن ابیطالب میشود که مردم را به دوستی علیزیدیان گفته می

 کنند.  نکوهش می
 98و  97فرق الشیعه، صفحات  3



ایرانیان در                                                                                                                                 39۲

کاپوی آزادی و استقلال  ت

   

او  به شش گروه شدند: گروهی گفتند که  امام جعفر صادق  پیرو  نتیجه، شیعیان  نداشتند. در 
های دیگر هر یک یکی از فرزندان امام را به پیشوایی نمرده، زنده است و او "مَهدی" است. گروه 

ملقّب به افَطَح، برادر  اللّه  بر داشتند ... امّا بیشتر پیروان امام جعفر صادق به امامت فرزند او عبد
افَطَح هفتاد روز پس از رحلت پدرش وفات یافت و بعد  اللّه  ناتنی اسماعیل، گردن نهاند. عبد

جعفر که بعدها ملقب به الکاظم شد توانست بیعت اکثریت شیعیان بن  از مرگ وی بود که موسی
 امامی را بدست آورد.

امّا اسماعیلیان به راه خود ادامه دادند. آنها همواره یکی از فرزندان و نوادگان اسماعیل را به    
از مردم پنهان میپیشوایی بر می این پیشوا خود را  امام مَستور داشتند و چون  داشت، وی را 

که خود    -المهدی  اللّه  خواندند. سرانجام در قرن چهارم هجری قمری عبد)پنهان از نظرها( می
های شمال  کرد، بعضی از سرزمینرا از نسل فاطمه دختر پیغمبر اسلام و اسماعیل اعلام می

آفریقا را زیر فرمان خود در آورد و امامت اسماعیلیان را آشکار کرد و نخستین فاطمی بود که 
 گردیم(   سلسلۀ فاطمیان را بنیان گذشت. )به این مطلب در صفحات بعد باز می

توانست   افَطَحاللّه  که گفتیم امام موسی کاظم هفتمین امام شیعیان امامیه پس از مرگ عبدچنان    
آورد امامی را بدست  اینکه وی در تقیّۀ کامل زندگی (۱)بیعت اکثریت شیعیان  . لکن با وجود 

میمی دوری  کارهای سیاسی  از  پدرش  از  بیش  )کرد  مهدی  خلیفه  زمان  در  -۱۵9جست، 
هادی )۱۶9 او  و جانشین  برای مدتّ  ۱7۰-۱۶9هـ.ق(  و  قرار گرفت  مورد سوءظن  هـ.ق( 

هـ.ق( دستگیر و به بغداد  ۱93  -  ۱7۰کوتاهی زندانی شد. وی در زمان خلافت هارون الرشید )
 هـ.ق(. ۱83 -هـ.ق ۱۲8منتقل و زندانی شد و در زندان وفات یافت )تولد 

اش جنگید و شهید شد و به آنچه علی که در راه عقیدهبن  گرچه امامان شیعه امامیه جز حسین   
گفت: ""اِنما الحیاة عقیدة و جهاد" با نثار جانش جامۀ عمل پوشانید، بقیۀ امامان در دریای   می

امیّه و بنیمماشات و خاموشی فرو رفتند و در نهایتِ تقیّه زندگی کردند، تا مگر از ایذاء و آزار  
ایرانیان، بر عکس، به دفاع از خاندان   -چیزی که میسّرشان نشد    -عبّاس در امان بمانند  بنی

نبوتّ و همکاری و همراهی با علویان در برابر خلفای غاصب همچنان ادامه دادند. به نوشتۀ 
لحُِبِّ علی احمد کسروی: "ایرانیان از نخست هواداران علویان بودند ولی به عبارت معروف ""لا

 
 به نوشتۀ بحارالانوار مجلسی امام موسی کاظم امامت خود را مخفیانه و با تقیهّ آغاز کرد.  ۱



کاپوی آزادی و   ایرانیان در ت

 393                                                                                                                               استقلال

بَل لبِغضُِ معاویه"، چه عمده مقصود ایرانیان آن بود که بنیاد عبّاسیان به دست علویان کنده شود  
و  بویژه دیلمان )کوهسار جنوبی و ولایت جنگلی  برگردد.  به استقلال خود  ایران نیز  تا مگر 

ها با  ریزیها و خونهمه دشمنیکوهستانی گیلان کنونی که امروزه رودبار و الموت است( که آن
 برانداخته شود.  -تازیان کرده یگانه آرزوی ایشان بود که بنیاد خلافت اسلامی بهر دستی که بود  

از آن سوی چون سختی و محکمی دیلمستان و دلیری و مردانگی دیلمان در سرتاسر عالم    
شمردند که از این سرزمین و مردمانش فایده  اسلام معروف شده بود، علویان نیز غنیمت می

بن از نوادگان امام حسناللّه  عبدبن  بردارند و نخستین علوی که رابطه با دیلمان پیدا کرد یحیی
هـ.ق. )در دورۀ خلافت هارون الرشید( پناه به دیلمستان آورده و ۱7۵علی)ع( بود که در سال  

 در آنجا بیرق خروج و دعوت برافراشت. 
دو برادر یحیی، محمد و ابراهیم در زمان منصور یکی در مدینه و دیگری در بصره خروج      

پدر یحیی را با چند تن از عمویانش به زندان اللّه  کرده هر دو کشته شده بودند و منصور، عبد
"  (۱) انداخته با شکنجه کشته بود و خود یحیی با دو برادرش همراه حسین معروف به "صاحب فَخّ

بر هادی برادر هارون خروج کرده پس از کشته شدن حسین گریزان و پنهان زیسته از ترس هارون 
 جایی آرام نداشت تا پناه به دیلمستان آورد.

بن نویسد: "جهت رفتن یحیی به دیلمستان آن بود که فضل برمکی که پدر او یحییابوالفرج می   
خالد وزیر هارون بود، از نهانگاه یحیی آگاهی یافته نامه بدو نوشت که به دیلمستان پناه برد و 

بوده( نوشته سفارش یحیی   (۲)ستانای نیز به خداوند دیلم )که مرزبان نخستین یا پدر اوجِنامه
 را کرد.

 
"فَخّ" و "صاحب فَخّ" = فَخّ، موضعی نزدیک مکّه در عربستان سعودی است که امروز "الشهدا" نام دارد. علّت   ۱

هادی خلیفه عبّاسی در آن محل روی   هـ.ق. در زمان۱۶9ذیحجه سال  8ای است که در روز این نامگذاری واقعه
هایی که نایب حاکم مدینه  داد. در آنجا و در آن روز عدۀّ زیادی از علویان )سیصد نفر( در اعتراض به مزاحمت 

آورد، قیام کردند و حدود یکصد نفر از آنها کشته شدند. پیشوای قیام کنندگان علوی حسین برای ایشان فراهم می
بن حسن مثلث، معروف به صاحب فَخّ، از اعقاب امام حسن مجتبی بود. از امام محمّد تقی روایت شده  ابن علی

است که هیچ روزی بر علویان، بعد از روز کربلا، سخت تر و مصیبت برتر از یوم فَخّ نبوده است. امام موسی  
یکی از کسانی که از حادثه جان بدر برد، از موافقت با قیام کنندگان سرباز زد.  -کاظم، امام هفتم شیعیان امامیه 

 بن عبداللّه بود که به دیلمستان پناه برد.  که گذشت، یحییچنان
 = دریای خزر ستاناوجِ ۲



ایرانیان در                                                                                                                                 394

کاپوی آزادی و استقلال  ت

   

توان دانست که دیلمان در این وقت با برمکیان و دیگر بزرگان هواخواه استقلال  از این خبر می   
داشته آشنایی  و  رابطه  میایران  طبری  دعوت  اند.  بیرق  دیلمستان  در  چون  یحیی  نویسد، 

ها به سوی او شتافتند و  برافراشت شکوه بزرگی یافت و کار او بالا گرفت، از شهرها و ولایت
چون این خبر به هارون رسید سخت غمناک شد و خود را با خطر عظیمی که اتحّاد دو دشمن 

 مواجه دید.  - علویان و دیلمان بود  -بزرگ خلافت 
خالد برمکی، پسر او فضل برمکی را والیگری  بن  هارون پس از مشورت با وزیرش، یحیی    

خراسان و ری و جبال و خوارزم و سیستان و ماوراءالنهر داده با پنجاه هزار لشکر و مال و گنجینۀ 
 فراوان به دفع یحیی فرستاد. 

گوید: ای پسر! بزرگ کاری  پیش از حرکت فضل برمکی "پدرش به او می  به نوشتۀ تاریخ بیهقی  
است که خلیفه تو را فرمود و درجۀ تمام که تو را ارزانی داشت این جهانی، ولیکن آن جهانی با  

باید انداخت، و جز فرمانبرداری  بر می  -السلام  علیه  - عقوبت قوی؛ که فرزندی از آنِ پیغمبر  
روی نیست، که دشمنان بسیار داریم و متهم به علویانیم ... فضل گفت: دل مشغول مدار که من  

        (۱)در ایستم، و اگر جانم بشود، تا این کار به صلح راست شود."
او فراهم بودند فایده بردن    انبوه که گرد  از پیروان  نه  از دیلمان و دیلمستان و  ولی یحیی نه 

که کار به جنگ بکشد از فضل زینهار و پیمان گرفته از کوهستان دیلم  پائین نخواست و به آن
ها معروف است )ابتدا هارون در بغداد  آمد و همراه او به بغداد رفت و باقی داستان او در تاریخ

مقدم او را گرامی داشت و عطایایی به او بخشید، ولی پس از مدتی وی در زندان، از تشنگی و 
 لغت نامه دهخدا( .  - گرسنگی به هلاکت رسید 

به نوشته کسروی: "یحیی به جهت اختلافی که میانۀ پیروانش پدید آمده بود، از انجام کار خود      
بیمناک و خویشتن مایل به طلب زینهار از فضل و پائین آمدن از دیلمستان بوده وگرنه دیلمان  

او دریغ نمی از  پشتیبانی  پناه  کردند. چنانیاری و  به دیلمان  ناچار  که هر وقت علویان زیدی 
 (۲)کردند."بردند این طایفه از نگهداری و پشیتبانی آنها دریغ نمیمی

 
 ۱38هویت ایرانی و زبان فارسی، شاهرخ مسکوب، صفحۀ  ۱
  33و  3۲شهریاران گمنام، صفحات  ۲



کاپوی آزادی و   ایرانیان در ت

 395                                                                                                                               استقلال

امام موسی کاظم فرزندش علی     از مرگ  موسی ملقب به رضا به امامت رسید )امام  بن  پس 
هشتم(. در عهد امامت او مأمون  به یاری ایرانیان برادر خود امین را، که بنا به وصیت پدرش به  
احتمالاً  مأمون که  بلامنازع گشت.  وی  برای  خلافت  و  داد  شکست  بود،  رسیده  خلافت 

به فضلگرایش اجرای قولی که  الاختیارش و سایر بن  های شیعی داشت، در  تام  سهل، وزیر 
موسی معروف به الرضا را از بن  مدافعان ایرانی خود که تمایلات شیعی داشتند، داده بود علی

حجاز به خراسان دعوت کرد. در خراسان وی را به ولیعهدی خویش منصوب نمود و یکی از 
بن هـ.ق(. مأمون  با انتصاب علی۲۰3فوت  -۱۴8اد )تولد  دختران خویش را به زنی به او د

و تمایل بخشی از مردم خراسان،   موسی الرضا به ولیعهدی، ضمن جلب رضایت وزیر باتدبیرش 
کسی را به این مقام برگزید که اولاً از مبارزۀ زیدیان علیه خلافت عبّاسی بیزار و خشمگین بود،  
برای   از سوی خداوند  برگزیده  را  امام که خود  امّا معلوم نیست  داعیۀ حکومت نداشت.  ثانیاً 

 دانست و خلیفۀ عبّاسی را جائر و غاصب، چگونه ولیعهدی او را پذیرفت؟  خلافت می
برای روشن شدن اینکه چگونه ایرانیان برای مقابله با حاکمان عرب و دستیارانشان که تسنّن     

را به عنوان دین رسمی و مسلط در اختیار داشتند، تشیعّ را مانند سلاح و پرچمی که رنگ دینی  
، داشت انتخاب کرده بودند و از این انتخاب در درجۀ اوّل هدف سیاسی داشتند نه صرفاً مذهبی 

اش را سهل که مشغول قرآن خواندن بود، عقیدهبن  شرح ذیل گویاست: "وقتی مأمون  از فضل
شود که دربارۀ آن کتاب پرسید، جواب داد: "خُش است نِی چون کلیله". از این سخن معلوم می

 تا اوایل قرن سوّم هنوز ارزش و آموزندگی کلیله و دمنه را از لحاظ نثر و محتوی از قرآن برتر و 
میجالب استقبال دانستهتر  همچنین  نهضتاند.  از  و  هایی که  زرتشتی  مزدکی،  مانوی،  های 

های مردم هنوز عقاید اسلامی  شد، نشانۀ آن بود که تودهها و مازیارها میها، بابکسنبادها، مقنعّ
   (۱) اند."را صمیمانه قبول نداشته

دستگاه     بلندپایگان  اینرو  از  آمد.  گران  بغداد  عبّاسیان  بر  خراسان  در  مأمون  اقدامات  لکن 
مهدی بیعت کردند. مأمون بن  خلافت عبّاسی به مخالفت با او برخاستند و با عمویش ابراهیم

که مأمون   -سهل را  بن  چون مقام خود را در خطر دید، ابتدا دستور داد وزیر کاردانش فضل
با ضربات خنجر در حمام به قتل رساندند. سپس ولیعهد    -تمام کامیابی هایش را مرهون او بود  

و دامادش، امام رضا، به اشاره او مسموم و هلاک شد و مأمون طی مراسم باشکوهی برای وی  
 

  ۱۰9های ملی و اسلامی در ایران، غلامرضا انصاف پور، صفحۀ  روند نهضت  ۱



ایرانیان در                                                                                                                                 396

کاپوی آزادی و استقلال  ت

   

به  بود،  او  این "مصیبت جانکاه"، که دستپخت خود  به  مراسم  آن  در  برگزار کرد و  سوگواری 
 سختی گریست!

عبّاس تحت تعقیب و آزار قرار گرفتند و بنیپس از قتل امام رضا، اغلب علویان از طرف      
 ناچار به طبرستان و گیلان پناهنده شدند.

در       رضا  امام  فوت  اینکه  به  محمد۲۰3نظر  فرزندش  و  افتاد  اتفاق  سال  بن  هـ.ق  در  علی 
علی یا محمد تقی که بعدها ملقب به امام  بن  هـ.ق در مدینه به دنیا آمده است، لذا محمد۱9۵

امامت رسید. وی در مدینه زندگی می  8یا    7جواد شد، در سن   به  از سالگی  کرد. ولی پس 
بازگشت مأمون به بغداد امام محمد تقی را پیش خود احضار کرد و به حَسَب ظاهر مورد احترام 
قرار داده دختر دیگر خود را به عقد ازدواج او در آورد و در حقیقت او را تحت نظر قرار داد. 

جدداً به بغداد آورد  پس از مرگ مأمون امام به مدینه بازگشت. لکن، معتصم خلیفۀ عبّاسی او را م 
 هـ.ق(.     ۲۲۰و به نوشتۀ شیعیان وی را به دست همسرش مسموم و هلاک نمود )

هادی نیز   محمد یا محمد نقی که گاهی به لقب امامبن بعد از امام محمد تقی، فرزندش علی    
هـ.ق(. دوران امامت او با  ۲۱۲شود، به امامت رسید )امام دهم شیعیان امامیه متولد  گفته می

های خلافت هفت خلیفۀ عبّاسی: معتصم، واثق، متوکّل، منتصر، مستعین، معتز، مهتدی  دوره
کرد به همزمان بود. از معتصم و واثق آزاری بدو نرسید. امّا متوکل، او را که در مدینه زندگی می

داد. به نوشتۀ سامرا احضار نمود. از آن پس وی تحت نظر بود و در سامرا به حیات خود ادمه می
 هـ.ق(.۲۵۴شیعیان ظاهراً به دستور معتز مسموم و هلاک شد )

بحارالانوار     سیزدهم  جلد  در  مجلسی  باقر  محمد  نوشته  دهم (۱) به  امام  النقی،  علی  امام   ،
شیعیان، مادر "امام زمان" را سفارشی وارد کرد تا "مَهدی" از او زاده شود. شرح آن به اختصار 

ای که به خط و زبان  سلیمان" را با نامهبن  چنین است: "امام علی النقی برده فروشی بنام "بُشر
های حامل زنان برده که از رومی نوشته شده بود به بغداد فرستاد که در آنجا منتظر ورود کشتی

آورده می با نشانهسوریّه  را  کنیزی  باشد و  آن کنیز گویا  شدند  های مخصوص خریداری کند. 
 "ملیکه" نام داشته و دختر "یشوعا" قیصر روم بوده است.

 
های علمیه دینی  اند، جزو کتب درسی مهم حوزهالمعارف شیعی نامیدهجلد که آنرا دایرة  ۲۵بحارالانوار در  ۱

 شیعیان است.  



کاپوی آزادی و   ایرانیان در ت

 397                                                                                                                               استقلال

خرد و نامۀ امام علی النقی  کند و او را میرود و کنیز مذکور را پیدا میبرده فروش به بغداد می    
بوسد و آن را به خواند سخت به گریه افتاده نامه را میکنیزهنگامی که نامه را میدهد.  را به او می

گوید حضرت فاطمه زهرا و مریم مادر عیسی را در خواب  مالد و میصورت و بدن خود می
دیده و مریم به او گفته که این بانوی جهان ]یعنی فاطمه، مادر بزرگ حسن عسگری[ مادر شوهر  

 توست. 
ای تو به گوید: همانگونه که در رؤیاهایت دیدهآورند و امام میکنیز را پیش امام علی النقی می   

عقد ازدواج فرزندم حسن در خواهی آمد و مادر کسی خواهی شد که بر این دنیا حکومت و آن 
 پذیرد.واین ازدواج انجام می (۱)را پر از عدل و داد خواهد کرد" 

هـ. در مدینه بدنیا آمده بود، همراه پدرش به سامرا ۲3۲سال  علی )عسگری( که در  بن  حسن    
ای که ملک پدری او رفت و در ابتدا زندانی گردید ولی بعداً آزاد شد و در شهر سامرا در خانه

از کرد. وی در مدّت هفت سالی که امامت میبود زندگی می کرد "بواسطۀ سختگیری بیرون 
کرد، در به روی مردم حتی عامّۀ شیعه بسته  اندازۀ مقام خلافت، با تقیّه بسیار شدید رفتار می

و در ایامی که    (۲) داد. با این حال اکثر اوقات زندانی بود."جز خواص شیعه کسی را بار نمی
او، جریان    هـ.ق( خلیفۀ همزمان۲۵۶ِ  -  ۲79ه عبّاسی )اللّعتمد علیمزندانی نبود، چون خلیفه ال

هایش را به شدت زیر نظر گرفته و او را بوسیلۀ جاسوسان خود محاصره کرده  زندگی و فعالیت
گونه فعالیت سیاسی نداشت و بود، حسن عسگری از تماس آزاد با پیروانش محروم بود، هیچ

 برد.در تقیّۀ کامل به سر می
نویسد: "هر زمانی که در بارۀ به دنیا آمدن "امام زمان" محمد باقر مجلسی در بحار الانوار می    

کرد که خداوند فرزندی به او بدهد. دید، دعا  میاو را می  (3) "حکیمه خاتون" عمّۀ حسن عسگری
گوید: عمّه آنچه تو پیوسته از خدا برای من تا اینکه روزی حسن عسگری به حکیمه خاتون می

پرسد، از چه کسی؟ حسن عسگری کردی، امشب به دنیا خواهد آمد. حکیمه خاتون میآرزو می

 
  ۱۶9 - ۱۶8به نقل از شیعه گری و امام زمان، دکتر مسعود انصاری )روشنگر(، صفحات  ۱
  3۰۲شیعه در اسلام، سید محمّد حسین طباطبائی، صفحۀ  ۲
افتد. علت این  در این برهه از زمان از مادر حسن عسگری خبری  نیست و تمام اتفاقات در حضور عمۀ او می 3

 امر در صفحات آینده روشن خواهد شد.  



ایرانیان در                                                                                                                                 398

کاپوی آزادی و استقلال  ت

   

کند آن شب اش تقاضا میدهد: از "نرجس" ]همان "ملیکه" دختر قیصر روم[ و از عمهپاسخ می
 شعبان بوده، نزد آنها بماند و به جریان زایمان کمک کند. ۱۵را که 

بیند. آنگاه نزد حسن عسگری  رود، ولی اثری از بارداری در او نمیحکیمه خاتون نزد نرجس می    
دارد: زند و اظهار میگذارد. حسن عسگری لبخندی میگردد و جریان را با او در میان میباز می
گیریم و از راه رحم متولّد  های مادرانمان قرار نمیها مانند افراد عادیِ مردم، در شکمما امام

مینمی جای  خود  مادران  پهلوهای  در  بلکه  خارج  شویم.  مادرانمان  راست  ران  از  و  گیریم 
افزاید که اثر ها قادر نیستند نور را آلوده کنند. آنگاه میشویم. زیرا ما نور خدائیم و پلیدیمی

 شود. دم ظاهر میحمل نرجس در هنگام سپیده
دم نرجس را زیر چشم داشتم. او نزد من خوابیده بود و پهلو  گوید، آن شب تا سپیدهحکیمه می    

پهلو می نزدیک سپیدهبه  به سینه شد.  ویرا  و  رفتم  او  به سوی  برخاستم،  از جای  ناگهان  دم، 
چسباندم و نام خدای را بر او خواندم. حسن عسگری با صدای بلند اظهار داشت، عمّه سورۀ انّا  
انزلنا را بر او بخوان. از نرجس پرسیدم: حالت چگونه است؟ "پاسخ داد: "آنچه آقا گفت ظاهر 

 گردید."
هنگامی که سوره انّا انزلنا را بر او خواندم، جنین او نیز با من شروع به خواندن کرد. سپس      

جنین به من سلام نمود. چون صدای او را شنیدم وحشت کردم. امّا حسن عسگری اظهار داشت: 
 "عمّه از کار خدا شگفتی مکن!" 

ای  هنوز سخن امام پایان نیافته بود که نرجس از نظرم ناپدید گشت. گوئی میان من و او پرده    
آویخته شد. از این رو فریاد کنان به سوی امام شتافتم. امام گفت، عمّه! برگرد که او را در جای  

ای که بین من و نرجس ایجاد شده خود خواهی دید. هنگامی که باز گشتم، مشاهده کردم پرده
 کرد که دیدگانم را خیره نمود.بود برداشته شد و نوری از وی درخشیدن می

در      و  نشست  زانو  روی  آنگاه طفل  است.  مشاهده کردم که مشغول سجده  را  طفلی  سپس 
ه و ان حالیکه انگشتان خود را به سوی آسمان گرفته بود، اظهار داشت: "اشهد انّ لا اله الا اللّ 

ها را نام برد تا به خودش رسید،  جدی رسول الله و ان ابی امیرالمؤمنین"، پس از آن تمام امام
و   مرحمت کن  بودی  داده  وعده  من  به  "آنچه  "یعنی   ... عدی  و  انجولی  "اللهم  سپس گفت: 
 سرنوشتم را به انجام برسان! قدمهایم را ثابت بدار و به وسیلۀ من زمین را پر از عدل و داد کن!"



کاپوی آزادی و   ایرانیان در ت

 399                                                                                                                               استقلال

خواهد بچه را نزد او ببرد ... هنگامی  اش می"روز هفتم ولادت نوزاد، حسن عسگری از عمه   
کند. ناگهان چند  برد، او به امام سلام میکه حکیمه خاتون، نوزاد را نزد امام حسن عسگری می

خواند و به  آیند. امام حسن عسگری یکی از آن مرغان را فرا میمرغ در گرد او به پرواز در می
گوید: "این طفل را ببر نگهداری کن و در هر چهل روز به ما برگردان". مرغ، نوزاد را وی می

گوید، از  آیند ... حکیمه میکند و سایر مرغان به دنبال او به پرواز در میدارد و پرواز میبرمی
ائمه مراقبت میامام پرسیدم آن مرغ چه بود؟ پاسخ داد، روح از  بود که  را کند  القدس  آنها  و 

برگردانیدند. حضرت مرا خواست، ام  دهد. پس از چهل روز، بچه را نزد برادرزادهپرورش می
رسد. رود. گفتم، این که دو ساله به نظر میچون خدمتش رسیدم، دیدم بچۀ چهل روزه راه می

امام پاسخ داد: فرزندان انبیاء و اولیاء نشو و نمایشان با افراد عادی تفاوت دارد و کودکان یک  
 خوانند. زنند و قرآن میماهۀ آنها مانند بچۀ یک سالۀ دیگران هستند، در شکم مادر حرف می

که یک روز پیش از وفات  دیدم، تا آنحکیمه خاتون ادامه داد: من هر چهل روز طفل را می    
دهی  پدرش او را به شکل مردی دیدم و او را نشناختم. از امام پرسیدم این کیست که دستور می

   (۱) پیش رویش بنشینم؟ پاسخ داد: پسر نرجس است که جانشین من خواهد شد."
"بنا به روایت شیعه، امام حسن عسگری در چهار سال آخر عمر خود آن حضرت را ]امام     

می خود  شیعیان  خواصّ  به  را[  میزمان  مسائلی  حضرت  آن  از  آنان  و  او  نمود،  و  پرسیدند، 
       (۲) فرمود."داد و مشکلات آنان را حلّ میوار جواب ایشان را میمسیح

م. امام حسن عسگری بیمار شد و به بستر بیماری افتاد. هنگامی که 87۴هـ. /  ۲۶۰"در سال     
معتمد، خلیفۀ عبّاسی از بیماری حسن عسگری آگاه شد، بیدرنگ پنج نفر از خدمتکاران خود  

اش بود به منزل حسن عسگری فرستاد و به آنها دستور را که یکی از آنها "نحریر"، خدمتکار ویژه
"حسن و  پزشکان  معتمد  آنگاه  باشند.  داشته  نظر  زیر  دقیق  بطور  را  وی  ابی شوارب"  بن  داد 

القضات را به همراه ده نفر از معتمدان خود به منزل، حسن عسگری فرستاد تا از نزدیک  قاضی
او را زیر نظر داشته باشند. بیماری حسن عسگری روز به روز شدیدتر شد و سرانجام در روز 

که جانشینی برای خود تعیین کند  م.، بی آن87۴هـ. برابر با اوّل ژانویه  ۲۶۰وّل  هشتم ربیع الا

 
به نقل از بحارالانوار جلد   ۱8۱تا  ۱۶9شیعه گری و امام زمان، دکتر مسعود انصاری )روشنگر(، صفحات  ۱

 سیزدهم.
   ۱۶7ترجمۀ فرق الشیعۀ نوبختی، دکتر محمّد جواد مشکور، صفحۀ  ۲



ایرانیان در                                                                                                                                 4۰۰

کاپوی آزادی و استقلال  ت

   

)از طریق "تعیین و نصّ"(، درگذشت. پس از درگذشت حسن عسگری، خلیفه به برادرش "ابو  
برای نمازگذاری   بگذارد. چون جنازه  نماز  بر جنازۀ حسن عسگری  داد  عیسی متوکّل" دستور 

"ابو عیسی و بن  آماده شد،  او را به علویان  متوکّل" پوشش جسد حسن عسگری را کنار زد و 
الرضا است بن محمدبن علیبن هاشم و سایر حضّار نشان داد و گفت: "این حسنبنیعبّاسیان 

که به مرگ طبیعی در بستر خود مرده است و گروهی از خدمتگزاران خلیفه و بزرگان در زمان 
     (۱)اند."مرگ بر بالینش حاضر بوده

سپس دوباره روی جسد را پوشانید و پس از برگزاری مراسم نماز میّت، او را در سامره در    
 ای که پدرش دفن شده بود، به خاک سپرد.  خانه

بزرگ شیعه در کتاب "اصول کافی" راجع به    الاسلام کُلِینی، فقیه و محدّثةاین بود آنچه ثق   
 مراسم اقامۀ نماز میّت در مورد امام حسن عسگری نوشته است. 

امّا، عمادالدین حسین اصفهانی مشهور به عمادزاده در آخرین مجلدّ از "دورۀ بیست جلدی     
الذکر به نقل از ابن ، دربارۀ مراسم فوق۱3۴۲السلام" چاپ تهران  کامل چهارده معصوم علیهم

 کند: بابویه ]شیخ صدوق[ به اسناد خود از ابوالادیان چنین روایت می
عقیل خادم آمد به جعفر ]برادر امام حسن عسگری[ گفت: "امام را کفن کردند بیا نماز بخوان    

آمد،  بیرون  خانه  درون  از  ساله[ گندمگون  ]پنج  طفلی  بگذارد،  نماز  خواست  جعفر  تا   ...
درخشید، ردای جعفر را گرفت، کنار  دندان، صورتش چون ماه میرو، گندمگون، گشادهپیچده

ترم برای نماز گزاردن به جنازۀ پدرم، آن طفل نماز خواند و جنازه را کشید و گفت: من شایسته
پهلوی قبر امام علی النقی)ع( دفن نمودند". " ... و آن طفل به امر خداوند غایب شد تا روزی  

   (۲)که به اذن پروردگار ظهور کند." 
و      دارایی  بازرسی  برای  را  هیئتی  معتمد  خلیفه  عسگری،  حسن  امام  خاکسپاریِ  از  پس 

های امام حسن عسگری را مهر و  اش روانه داشت. این هیئت همه داراییبازماندگان او به خانه
موم نمودند و آنگاه تلاش کردند ببینند آیا فرزندی از او باقی مانده است یا نه؟ هیئت یاد شده  

 
 ۴3۴بن یعقوب کلینی، صفحۀ اصول کافی، محمّد ۱
 ۲3۲و  ۲3۱کتاب "امام حسن عسگری"، صفحات  ۲



کاپوی آزادی و   ایرانیان در ت

 401                                                                                                                               استقلال

این وظیفه را تا آنجا پیش برد که تمام زنان و کنیزان امام حسن عسگری را از نظر بارداری مورد  
 معاینه قرار دادند.  

، پس از آن جعفر، برادر امام حسن عسگری به دربار خلیفه معتمد  (۱) شیخ صدوق  تۀبنا به نوش    
داری که هیئت اعزامی خلیفه عبّاسی رفت و به او چنین گزارش داد: با وجود تحقیقات دامنه

اند که از امام حسن عسگری هیچ فرزندی باقی نمانده، پیروان انجام داده و به این نتیجه رسیده
او هنوز عقیده دارند که حسن عسگری فرزندی از خود باقی گذاشته است. معتمد، خلیفۀ عبّاسی  
او و   از سربازان خود را همراه جعفر به خانۀ حسن عسگری فرستاد تا خانه  بیدرنگ گروهی 

ببینند آیا از او فرزندی باقی مانده است یا نه؟  گروه   همسایگانش را مورد بازرسی قرار داده و 
مذکور هنگام بازرسی به کنیزی به نام "صیقل" از نظر بارداری مشکوک شدند و او را دستگیر 

یر" خدمتکار ویژه خود، و کردند. معتمد، خلیفۀ عبّاسی مدتّ دو سال "صیقل" را زیر نظر "نحر
پس  همسران و کنیزان خود و زنان "ابن ابی شوراب" قاضی القضات، در حرم خود زندانی کرد. 

از دو سال، هنگامی که برای همه روشن شد که امام حسن عسگری هیچ فرزندی از خود باقی  
امام حسن عسگری قرار شته، "صیقل" آزاد شد. و "رأی خلیفه بر تقسیم میراث حضرت  انگذ

که گرفت. بر سر این کار بین "حدیث" مادر آن حضرت و جعفر برادرش نزاع بروز کرد، و با آن
حدیث پیش قاضی ثابت نمود که تنها وارث امام یازدهم است، جعفر معارض او شد و از خلیفه 
در طلب میراث برادر استعانت جست، سرانجام به حکم خلیفه ماتَرکَ امام یازدهم را پس از 

    (۲)"هفت سال توقّف، بین حدیث و جعفر تقسیم کردند ...
دچار اختلاف شدند و به چهارده فرقه تقسیم  پس از فوت امام حسن عسگری شیعیان امامیه     

گشتند. "تشتّت در این عصر در موضوع امامت و غیبت تا آن حد رسیده بود که حتی در تعداد  
 (3) شمار ائمه نیز در میان آنان موافقتی نبود."

گری را از اینرو، گروهی از پیروان او جعفر را به امامت پذیرفتند و گروه دیگر امامت شیعه   
رهبری   به  و  بودند  علاقمند  علتّی  بهر  امامت  ادامۀ  به  داشتند. گروهی که  اعلام  یافته  پایان 

سعید عُمَری" اظهار داشتند که امام حسن عسگری دارای فرزندی است که محمد نام  بن  "عثمان

 
 هـ.ق 38۱شیخ صدوق، فقیه و مُحدّث معروف شیعه، فُوت  ۱
 ، تکیه ازماست. ۱۶۰ترجمۀ فرق الشیعه نوبختی، صفحۀ   ۲
 ۱۶۱و  ۱۶۰همان، صفحۀ  3



ایرانیان در                                                                                                                                 4۰۲

کاپوی آزادی و استقلال  ت

   

امام قائم در دارد و لقب او قائم آل محمد و امام عصر و صاحب الزمان و امام منتظر است.  
درنگ در چاهی در سامره غیبت هـ. یعنی چهار سال پیش از مرگ پدر متولد شده و بی۲۵۵سال  

و تنها با نایب و یا "باب" در تماس است و برای حفظ جانش، خود را به دیگران  (۱)کرده است
 نشان نخواهد داد. 

رساند و وجوهی را که پیروان سعید عمری مدعی بود که پیام امام را به پیروانش میبن عثمان   
دهد. راجع به اینکه چگونه مردم به "باب" یا سفیر امام دوازدهم  پردازند تحویل امام میاو می

ای از اهالی  نویسد: "پس از رحلت امام حسن عسگری )ع( عدهاعتماد کردند، شیخ صدوق می
همراه محمد به  تا  بن  قم  وارد شدند  به سامراء  آن حضرت  وفات  از  بی خبر  جعفر حمیری، 

استفتائات و  از شنیدن خبر    (۲) وجوهات  این شهر، پس  امّا در  تقدیم کنند.  ایشان  به  را  خود 
راهنمایی شدند.   آن حضرت، جعفر کذّاب  برادر  به سوی  یازدهم،  امام  به سیاق رحلت  پس 

او مقدار و صاحب وجوهات را پرسیدندموقعیت از  قبل،  امام جعفر ضمن های این چنینیِ   ،
آنها   از  یازدهم،  امام  بارۀ  در  امامیّه  دروغ خواندن مدعای  و  نخواندن خود  بین  فال  و  پیشگو 
تحویل وجوهات به شخص خود را خواستار شد؛ و در پی امتناع ایشان و نزاع با او، شخصی  

نام به  آنها  نامیدن  امام وارد شده و ضمن  وکیل  هنگامِ  آن  استقرار  محلّ  منزلِ  به سوی  شان، 
شان کرد؛ و پس از خبر دادن وکیل از مقدار وجوهات بدانها، جملگی امامت دوازدهم راهنمایی

قائم)ع( را پذیرفتند و آنگاه قرار شد که از آن پس وجوهات خود را به شخص معینی در بغداد  
 (3) دهند."  تحویل

 
امّا نه چاهی در سامره بلکه چاهی در   -در جمهوری اسلامی ایران هنوز هم ارتباط با امام زمان از طریق چاه  ۱

اند یکی برای  شود. به گفتۀ دکترعبدالکریم سروش: "هم اکنون در جمکران دو چاه نهادهبرقرار می - جَمکران 
زنان و دیگری برای مردان، تا عریضۀ حاجات خود به امام غائب را جداگانه در آنها بیندازند و برای هر عریضه  

پذیرد". از مهدویت  دویست تومان بپردازند و اینها همه در زیر گوش و چشم نُواّب امام و آیات عظام صورت می
 پاسخ به حجت الاسلام بهمن پور.   -سیاسی تا ولایت 

گویند و هادی  جَمکَران = "از مزارع قدیم قم است و دو آبادی دارد، یکی گرگابی که آنرا هادی مهدی هم می
نامۀ  باشند که در آنجا مدفونند و یکی قلعۀ جمکران که دو قلعۀ تو در تو بوده است". لغت مهدی دو امامزاده می

 دهخدا به نقل از مرآت البلدان. 
 استفتاء = پرسیدن رأی کسی از امامان یا عالمان در باب مسائل فقهی و شرعی. ۲
 8۴، صفحۀ ۱38۰های غیبت، محمّد کریمی زنجانی اصل، تهران امامیه و سیاست در نخستین سده 3



کاپوی آزادی و   ایرانیان در ت

 403                                                                                                                               استقلال

نویسد چنین است: گویا در طول زندگی امام یازدهم موقعی  مفهوم سادۀ آنچه شیخ صدوق می   
او می را که   اند و مبلغ وجوهاتیآمدند، وی نام کسانی را که آمدهکه پیروان و مریدانش پیش 

شد که کرد و همین امر سبب میپیشگوئی می  -گونه اطلاع قبلی  بدون هیچ  - اند  همراه آورده
مریدان به امامت او ایمان بیاورند. از اینرو همینکه جعفر در پاسخ سؤال آنها راجع به مقدار و 
صاحب وجوهات گفت که او پیشگو و فال بین نیست، امامت او را نپذیرفتند. امّا چون وکیل 

مان  امام از عهدۀ این پیشگوئی بر آمد، هم به وجود امام غایب و هم به صحت ادعای سفیرش ای 
 هـ.ق(. 3۰۵ - ۲۶۰سال ادامه داد ) ۴۵سعید این کار را مدتّ بن آوردند! عثمان

)از       عهده گرفت  به  را  نیابت  این  عثمان  محمدبن  پسرش  عثمان  مرگ  از  تا    3۰۵پس 
فرستد. پس  گذرد و برای امام میگفت وجوه دریافتی را در خیک روغن میهـ.ق(. وی می3۲۶

هـ.ق(  3۲9تا    3۲۶روح نوبختی، که یک ایرانی بود، این وظیفه را سه سال )از  بن  از او حسین
 ( ایرانی دیگری بر این مقام تکیه زد.    Sommariمحمد سُمَّری )بن دار شد و بعد از او علیعهده

پرداختند،  نیابت چهارمین نایب کوتاه بود. "شیعیانی که برای امام قائم سهم امام میامّا، دوران     
ای وجود وی را ثابت کند. خواستند که یا امام را به آنها نشان دهد، و یا بنحو قانع کنندهاز او می

م.  به بیماری بیدرمانی دچار شد و در بستر مرگ اظهار 9۴۱هـ./3۲9چهارمین نایب در سال  
داشت که او بزودی خواهد مرد و بعد از او "نیابت خاصّه" پایان خواهد پذیرفت و غیبت کُبرای  

سُمَّری در بستر مرگ  امام قائم آغاز خواهد شد و تا روز قیامت به درازا خواهد کشید. محمد  
متن نامه به نقل   (۱)ای به مردم نشان داد و ادعا کرد که امام قائم آن نامه را به وی داده است."نامه

دکتر محمد جواد مشکور، انتشارات بنیاد فرهنگ ایران، توسطّ  الشیعۀ نوبختی،  از ترجمۀ فرق
 صفحۀ یکصد و هفتاد و دو، چنین است:

محمد سُمَّری، خداوند پاداش برادران دینی تو را در  بن  الرحمن الرحیم، ای علیاللّه  "بسم     
مصیبت مرگ تو بزرگ دارد، همانا تو از اکنون تا شش روز دیگر خواهی مرد. پس کار خود  

کس وصیت مکن تا به جای تو بنشیند زیرا غیبت فراهم کن و دربارۀ نیابت و وکالت به هیچ
کُبری واقع گردید و من ظهور نخواهم کرد مگر به فرمان خدای تعالی و آن پس از مدتّ درازی  

ها را سختی و قساوت فرا گیرد و زمین از ستم پر گردد، به زودی از شیعۀ من خواهد بود که دل 
بدان هر کس که پیش از خروج سُفیانی و بر آمدن کنند.  آیند که دعوی دیدن مرا میکسانی می

 
 ۱9۵شیعه گری و امام زمان، دکتر مسعود انصاری )روشنگر(، صفحۀ  ۱



ایرانیان در                                                                                                                                 4۰4

کاپوی آزادی و استقلال  ت

   

صیحه و بانگی از آسمان ادعای دیدن من کند، دروغگو و مفتری است. ولاحول و لا قوّة الّا 
 ."باللّه العلی العظیم

از      سال  هفتاد  مدتّ  غایب   3۲9تا    ۲۶۰شیعیان،  امام  "نایبان"  نفر  چهار  را که  ه.ق. 
خوانند و از آن به بعد را "غیبت پراکندند، "غیبت صغری" میهای او را در میان مردم می(۱) توقیع

 کبری"، که هنوز ادامه دارد.
-7۲8پذیرند. از جمله "ابن تیمیه )فقهای سنّی نظر شیعیان را در مورد امامت و امام زمان نمی    

نویسد: الشیعة القدریه" میالسنة النبویه فی نقض کلامهـ.( " در کتاب خود به نام "منهاج۶۶۱
گویند امامت جزو اصول  دین "در کتاب و سنّت چیزی نیست که ادعای شیعه را در اینکه می

که غیبت امام عملاً او را تا حدّ موجودی بیفایده  است، تأیید کند. چگونه چنین نباشد، حال آن
نمی پایین میکه  باشد،  منشأ خدمتی  اخُروی مسلمانان  و  دنیوی  امور  در  از تواند  اینک  آورد. 

میدهای کاذب و فریب و اعمال  گذرد. انتظار فرج او چیزی جز ا غیبت امام چهارصد سال می
مسلمانان به بار نیاورده است. اطاعت از خدا و رسول  از  هایی  آمیز در میان بعضی گروهفساد

 .   (۲) (۶9و  ۱3های برای اینکه مسلمانی شایستۀ بهشت شود کافی است )سورۀ نساء آیه
، یا با او تماس حاصل کند  تواند ببیندششیعه با الزام به اطاعت از امامی غایب که نه کسی می   

کند، و درخواستی دارد که نظر به عدل  و سخنانش را بشنود، تکلیف مالایطاق بر مسلمانان می
سان هدف از عقیده به امامت، ایجاد نظامی است که نیل به آن محال  الهی،  ناممکن است. بدین

      (3) است."
 

شود که امام زمان در "غیبت صغری"  ها و جواب استفتائاتی گفته میتوقیع در اصطلاح فقها و محدّثین به نامه ۱
 داد.  به نایبان خود می

بیارند او را به باغ   -اطاعت کند از خدا و رسول  -: "...هر آن کس کند امر ایزد قبول ۱3سورۀ نساء، آیۀ  ۲
اطاعت    -: "کسی کز کلام خدا و رسول ۶9سراسر همه جویبار است و کشت ..." و سورۀ نساء آیۀ  -بهشت 

به همراه افراد شایسته کار   -ک و شهید شهیدان و افراد پا   -...به همراه پیغمبران طریق -نماید به میل و قبول 
 با ترجمه شعری، امید مجد.   -بگردند محشور روزِ شمار". قران مجید  -

هایی  برداری کند، خدا او را به بوستان: "این حدود خداست و هر کس از خدا و رسولش فرمان۱3سورۀ نساء، آیه 
 ها روان است، و آن ماندگارند، و این کامیابی بزرگ است."  در آورد که از زیر آن جوی

: "و کسانی که از خدا و پیامبر )او( فرمان برند، با کسانی همدم خواهند شد که خدا به آنها  ۶9سورۀ نساء، آیۀ 
 اند آنها در رفاقت." گویان و شهیدان و صالحان، و نیکنعمت داده: از پیامبران و راست 

 7۰و  ۶9اندیشۀ سیاسی در اسلام معاصر، صفحات  3



کاپوی آزادی و   ایرانیان در ت

 405                                                                                                                               استقلال

های آن دست کم شش نفرشان، که نخستین آن محمد حنََفیّه و ششمین  از امامان شیعه و شاخه   
. یعنی گروهی از پیروانشان مرگ آنها را (۱) اندشان امام حسن عسگری، پس از مرگ غایب شده

اند، او "مَهدی قائم" است، او نمرده بلکه از نظرها ناپدید شده و روزی باز  باور نکرده و گفته
خواهد گشت و دنیای آشفته و ممّلو از فساد را از عدل و داد پر خواهد کرد. حتی گروهی از 
پیروان امام حسن عسگری برای اثبات "مَهدی قائم" بودن و "غایب شدن" وی چنین استدلال  

اند: "هر امامی که مُردن او فرا رسد و مانند پدرانش دارای فرزندی آشکار و نامبردار باشد، کرده
به ناچار خواهد مُرد. ولی اگر در هنگام مُردن وی را فرزندی نباشد، "مَهدی قائم" است و روا 

از گردد. بُودَ که بر زنده بودن او درنگ کنند، و شیعیان او ناچارند که چشم به راه وی باشند تا ب
فرزند و جانشین را، مرده نتوان پنداشت و باید گفت که غایب است". و چون امام  ام بیزیرا ام

 . (۲) حسن عسگری فرزندی ندارد، پس "مهدی قائم" است
نویسد: "مَهدیگری در مذهب شیعه تا آنجا  درین باره، شهرستانی در کتاب "الملل و نحل" می    

گری را اشغال کرده که تقریباً تمام امامان پس از مرگ دچار بیماری غیبت، از ذهن پیروان شیعه
ای منتظر در آمده که انتظار گری به شکل فرقهای که شیعهاند به  گونهطرف هوادارانشان، شده 

   (3)رجعت و ظهور امام زمان خود را دارد."
ابیطالب بن  چنانچه به استناد منابع معتبر تاریخی ذکر گردید، از امامان شیعۀ امامیه جز علی    

نبودهعلی، هیچبن  و حسین و شمشیر  مرد جنگ  در یک  از  با دستگاه خلافت  بر عکس  اند؛ 
آمدند، و این گفته که "ائمۀ ما همه جنُدی ]نظامی، سپاهی[ همکاری بر میسازش تا تمکین و گاه  

، بر خلاف واقع و (4) کشتند"رفتند. آدم میبودند، سردار بودند، با لباس سربازی به جنگ می
 . (5) تحریف تاریخ است

در تنگدستی زیسته و یا    همچنین بر خلاف گفتۀ اکثر واعظان مذهبی که امامان شیعۀ امامیه    
داشته متوسطی  زندگی  رفاه کامل حداکثر  در  و  بوده  ثروتمند  امامیه  شیعه  امامان  همۀ  اند، 

 
 ۱۴۱و  ۱۴۰، ۴9، ۴8فرق الشیعۀ نوبختی، ترجمۀ محمّد جواد مشکور، صفحات  ۱
 همانجا ۲
 ۱۶7شیعه گری و امام زمان، دکتر مسعود انصاری )روشنگر(، صفحۀ  3
  3۰/9/۶3اللهّ خمینی به مناسبت سالروز تولد پیامبر اسلام از سخنرانی آیت  4
 9۱7سال به اختصار، صفحۀ  ۱۴۰۰پس از  5



ایرانیان در                                                                                                                                 4۰6

کاپوی آزادی و استقلال  ت

   

اند. در  اند. با این حال برای "پاک کردن گناهانِ" شیعیانِ خود مال امام نیز دریافت داشتهزیسته
گوید: "هیچ عمل نیکی نزد خداوند بهتر و ثوابش زیادتر از دادن این باره امام جعفر صادق می

پول به امام نیست. یک درهم که به امام برسد، بهتر از دو میلیون درهمی است که در راه خیر 
دیگر صرف شود. من در حالیکه ثروتم از تمام اهالی مدینه بیشتر است، باز هم از شما پول  

 (۱) گیرم، زیرا هدفم اینست که شما پاکیزه شوید."می
"پس از آغازِ "غیبت کبرای" امام دوازدهم )عج( و آغاز دوران نامعلوم "انتظار" آشفتگی و تا     

حدودی بلاتکلیفی دامنگیر شیعیان گردید و در آغاز تا حدودی تعادل و توازن دیرین را بر هم  
دانستند تکلیفشان چیست و رهبری و امامت علوی و شیعی مبتنی بر "علم" و زد. بسیاری نمی

شود و وظایف آنان در برابر "امام حقّ"، امّا ناپیدا و "حاکمان ناحق" "عصمت" چگونه اعمال می
امّا پیدا و عامل، چیست؟ عقیدۀ استواری که در طول سه دهه پدید آمده بود این بود که جز افراد  
معین و محدود و معصوم، هر حاکم دیگری، غاصب حق معصوم است و لذا جائر و ظالم است 

حتی روایاتی در منابع روایی شیعی نقل شده که خداوند مردم متدین را که در کنار امام غاصب و  
. هر چند پس از امام علی)ع( دیگر ائمّه)ع( ... به (۲) کند و بر عکسکار خیر کند، عذاب می

حکومت و تشکیل دولت دست نیافتند، امّا با حضور امام وقت امید آن بود که این آرزوی دیرین 
... تحقق پیدا کند ... امّا پس از آغاز غیبت کبری دقیقاً برای عموم روشن نبود که چه باید بکنند. 

ق(، سید مرتضی    ۴۱3  -  33۶ق(، شیخ مفید )   3۶۰لد  کسانی چون ابی زینب نعمانی )متو
ق( به ظهور رسیدند و آثاری تحت عنوان   ۴۶۰  -  38۵ق( و شیخ طوسی )  3۶۶  -  3۵۵)

"غیبت" و یا عناوین دیگر پدید آورند و با طرح مباحث کلامی و استدلالی پیرامون مسئلۀ نوین 
ام را در باطن ثابت کنند و از غیبت و فلسفه و دلایل آن، کوشیدند که از یک طرف حضور ام

معصوم را نامشروع قلمداد نمایند و در  طرف دیگر تلاش کردند که همچنان هر حکومت غیر
که  آورند  به وجود  را  اطمینان  این  و  استوار سازند  و  فرج"، جدیّ  "انتظار  در  را  مردم  نهایت 

 
به نقل از "اصول کافی" جلد دوم   9شیعه گری و امام زمان، دکتر مسعود انصاری )روشنگر(، صفحۀ  ۱

 ۴88 - 89های صفحۀ
های دنیوی یا نامشروعند، یا مشروعیّتشان در حدّ یک مصالحۀ  "عقیده به اینکه ]در غیبت امام[ همۀ قدرت ۲

موقت مشکوک است، شیعه را بر آن داشت که غالباً از هرگونه دخالت در سیاست پرهیز کند". اندیشۀ سیاسی در  
 ۵۵،صفحۀ حمید عنایت - بهاء الدین خرمشاهیاسلام معاصر،



کاپوی آزادی و   ایرانیان در ت

 407                                                                                                                               استقلال

سرانجام امام خواهد آمد و حکومت عدل الهی و علوی را در سطح جهانی تشکیل خواهد داد. 
انتظار جا افتاده و به انتظار ماندن خود عملی دینی و دارای ثواب و اجر    ها، مسئلۀبا این کوشش

از آن زمان بود که صنف "علمای" شیعه شکل گرفت و فقه   (۱) معنوی و اخُروی شمرده شد."
شیعه توسعه یافت و اجتهاد در احکام مقبول افتاد. در حالیکه در عصر ائمه، عالمان فقه عمدتاً  

ای  راویان حدیث فقهی بودند. حتّی در سدۀ سوّم و چهارم نیز فقیهان و محدثان بودند که وظیفه
ا با مقبول افتادن اجتهاد و اندیشۀ "نیابت جز تعلیم احکام فقهی از طریق روایات نداشتند. امّ

 (۲)عام" فقیهان، "تقلید" جای "تعلیم" را گرفت."
برای قبولاندن "نیابت عام" فقیهان و گسترانیدن حوزۀ اقتدار و اختیارات آنان "حدیثی که بیشتر   

ای به  کند که نامهیعقوب نقل میبن  باشد چنین است: "شخصی به نام اسحقمورد استناد می
گذرد که امام  نویسد و مسائلی را با او در میان میمحضر امام دوازدهم حضرت مَهدی)عج( می

ای به ای را که از آن پرسیدهفرماید: "و امّا حوادث واقعهدر پاسخ قسمتی از نامۀ او چنین می
راویان حدیث ما ارجاع  کنید که آنان حجّت من بر شما هستند و من حجت خدا هستم" )عواید  

 (.۱۰۱، صفحۀ ۱8الشیعه ج و وسایل ۱8۶نراقی صفحۀ 
بن "لازم به تذکر است که در بین رجال مذهبی و فقها و دانشمندان بزرگ شیعه، شخص اسحق   

دانند. دانشمند بزرگوار و یعقوب شناخته نیست و بعضی او را فردی مجهول و حتی یهودی می
الشیعه صفحه  وسایل  ۱8لحسن شعرانی در پاورقی جلد  امحقّق نامی معاصر، مرحوم شیخ ابو

نمیمی  ۱۰۱ رجال  بین  در  ما  را  فرد  "این  سند  فرماید:  ناحیۀ  از  حدیث  بنابراین،  و  شناسیم 
 (3)است."اعتبار بی
به دستاویز  همین سند بی     و  قرار گرفته  نظام ولایت فقیه  اعتبار و مجعول، "حجّت فقهی" 

خوانان فرمانروایی جابرانه و غاصبانۀ خود را بر مردم کشور ما تحمیل همین سند ملایان و روضه

 
های سیاسی" نوشتۀ حسن یوسفی اشکوری به  المعارف اسلامی، تهران، مقالۀ "اندیشهتشیّع، ازانتشارت دایرة ۱

  ۲8۵-۲78تلخیص صفحات 
 همانجا ۲
، دکتر مهدی  ۲۲7 - ۲۲8نشریۀ انجمن پژوهشگران ایران، لندن، مقالۀ "ولایت فقیه در فقه شیعه"، صفحات  3

 حائری یزدی. 



ایرانیان در                                                                                                                                 4۰8

کاپوی آزادی و استقلال  ت

   

گوید: "... در جوامع شیعی مسئلۀ مهدویت و بدرستی می آقاجَریکه دکتر هاشم اند. چنانکرده
  (۱)های اقتدارگرایانه است ..."ولایت انتصابی از طرف امام زمان، هنوز سوخت تئوری

در بارۀ اینکه چه زمانی و چگونه امام دوازدهم ظهور خواهد کرد، ملاّ محمد باقر مجلسی     
 (۲) صوحان که دَجّال بن  ابیطالب در خطبۀ نماز جماعت، در پاسخ صعصعةبن  نویسد: "علیمی

را حلال شمارند، رشوه علیه دروغ گفتن  مردم  وقتی که  فرمود:  اللعنه کِی ظهور خواهد کرد، 
ارزش دانند، بگیرند، و سفیهان را به کار بگیرند، و با زنان مشورت کنند، و خون یکدیگر را بی

ظالم، و قاریان قرآن فاسق، و اشرار   ها را محکم بسازند، و امرا فاجر باشند، و وزراو ساختمان
ها در امر تجارت با شوهران خود شرکت ها نقض شوند، و زنمورد عنایت قرار گیرند، و پیمان

    (3)جویند، و صداهای فاسقان بلند گردد ..."

 علائم ظهور 
"از علائم ظهور مهدی، کثرت ظلم و جور، هرج و مرج، قتل و موت و بلا و رنج و طلوع    

آفتاب از مغرب، و آمدن دجّال است. دجّال اصلاً چشم راست ندارد و تنها یک چشم دارد که 
درخشد ... و در بالای چشمش به خطّی جلی  در پیشانیش قرار گرفته و مانند ستارۀ صبح می

سواد  تواند آن را بخواند، خواه با سواد باشد و خواه بینوشته شده "الکافر"، بطوریکه هر کسی می
زند  کند، و بر خری سبز یا خاکستری که هر مویش سازی می... دجّال در ایام قحطی خروج می

پیماید ... در زیر پایش زمین ( راه میMileسوار است. آن دراز گوش در هر گام یک مایل ) 
سال است و جهان را پر از کفر و ظلم و   ۴۰روز یا    ۴۰د. دورۀ حکومت دجّال  گرد پیچیده می

کند ... سر انجام به قدرت خداوند دجّال در شام، در بالای تلّی که معروف به تلّ افیق بیداد می
مریم که از آسمان به زمین نزول کرده بن  است، سه ساعت از روز جمعه گذشته به دست مسیح

 (4)شود."است، کشته می

 
( که از سوی جبهۀ مشارکت ایران اسلامی  ۱38۴از سخنرانی دکتر هاشم آقاجَری در مراسم ویژۀ ماه رمضان ) ۱

 در کانون توحید برقرار شده بود.  
 کند.  دَجّال شخصی است که پیش از ظهور مَهدی موعود یا مقارن اوایل عهد او ظهور می ۲
   99۰سال، شجاع الدین شفا، صفحۀ  ۱۴۰۰پس از  3
   ۱33و  ۱3۲های اسلامی، دکتر محمّد جواد مشکور، به اختصار صفحات تاریخ شیعه و فرقه 4



کاپوی آزادی و   ایرانیان در ت

 409                                                                                                                               استقلال

مجلسی در بحارالانوار: "از علایم دیگر ظهور ]حضرت قائم[ بادی است در بغداد،   به نوشتۀ    
کنان از مغرب برآیند  دار ظهور کند از مشرق ... ماه و آفتاب گریهسپس زلزله شود و ستارۀ دنباله

و آن دو را روشنایی نباشد و مانند دو شتر سیاه باشند ... از علایم دیگر، ایستادن آفتاب است 
با   آفتاب که خلایق را  از وقت ظهر تا عصر و نمایان شدن روی و سینۀ مردی در روی جرم 

 شناسد ..."حسب و نسب می

 روز ظهور  
نویسد: "مَهدی  در مورد روز ظهور آن حضرت، شیخ المحدثّین علامه محمد باقر مجلسی می    

السلام پس از بروز علایم فوق در روز جمعه نوروز عجم که مصادف با دهم محرّم باشد،  علیه
در سال طاق از هجرت، به صورت جوانی کامل، چهل ساله یا کمتر، در صحن مکهّ معظمه 
ظهور کند، در حالیکه عمامۀ زردی بر سر و لباس رسول الله را در بر، و نعلین آن حضرت را در 

  (۱)ب را در دست داشته باشد و بزی چند در پیش انداخته باشد ..."پا و عصای آن جنا
که گفتیم، از علائم ظهور مهدی نزول عیسی از آسمان است وی دجّال را پیش مَهدی  "چنان   
 (۲)کند ..."کُشد و کلیساها را ویران میکُشد، و خوک را میمی
های خود در شهرها و کشورهای مختلف، شبانه  تن از مؤمنین از خانه  3۱3"به ندای امام زمان     

شمشیر   3۱3شوند. در همین ضمن  کنند و صبح در برابر آن حضرت حاضر میالارض میطی
الزمان میان  که هر کدام نام یکی از آنها و نام پدر او را دارد از آسمان نازل و به دست صاحب

بوسند  شوند. آنگاه جبرئیل و نجبایِ اجنّه یکی یکی دست آن حضرت را میصاحبان آن تقسیم می
کنند، و پس از آن اجرای برنامۀ امام زمان ]که به نوشتۀ مجلسی ویژگی اساسی  و با او بیعت می

 (3)شود."حساب است[ آغاز میریزی بیآن کشتار بیدریغ و خون
رسد و طریق فردوس  "امام زمان پس از اجرای برنامۀ خود به دست زن ریشداری به شهادت می   

می پیش  فرمانروایی در  و  امامت  به کار  و  گشته  باز  امامان  سلسلۀ  دوباره  آن  از  پس  و  گیرد 
   (4) شوند به دست خود گردن بزنند."پردازند تا دشمنان خود را که آنها هم زنده میمی

 
   99۰سال، شجاع الدین شفا، صفحۀ  ۱۴۰۰پس از  ۱
  99۵همان، صفحۀ  ۲
 همان، به نقل از بحارالانوار مجلسی  3
 همان 4



ایرانیان در                                                                                                                                 4۱۰

کاپوی آزادی و استقلال  ت

   

پس از غیبت کبری و مقبول افتادن اجتهاد، از نخستین اقداماتی که فقیهان و محدثان شیعه     
در توسعۀ فقه شیعه به عمل آوردند، تدوین اصول مذهب شیعه بود که سه اصل آن )توحید، 
نبوتّ و معاد( از دین اسلام گرفته شده و دو اصل )امامت و عدل( به عنوان اصول اختصاصی  

 به آن اضافه شده است.  مذهب شیعه،

 اصل امامت 
گوید فقط  "مسئلۀ امامت به عنوان یک امر ارثی، مخالف با بسیاری از آیات قرآن است که می    

]یعنی   به عصمت  و عقیده  است،  انسان  اعتبار  و  ارزش  تعیین کنندۀ  نه نسب،  عمل صالح، 
اصل   (۱)پاکدامن بودن و خطا ناپذیری امام[ المثنای اسطورۀ ساسانیان راجع به پادشاهی است."

شود، یادآور طرز فکر ایرانیانِ  این فکر که پیشوایی و رهبری عامّه از مشیّت و ارادۀ الهی ناشی می
اند و گاه آنها را تا سر حدّ خدایی شمردهمی  (۲) قدیم است که پادشاهان خود را صاحب فرّۀ ایزدی

اند. بعلاوه "گفتۀ شیعیان که وجود امام لازم است و باید از خطا معصوم باشد، با گفتار ستودهمی
معتزله که چون خدا حکیم و عادل است فرستادن رسولان بر او واجب است، موافقت دارد. 

باید خدا در هر عصری پیشوا و راهنمایی برای مردم بفرستد  گویند که میزیرا شیعیان نیز می
اینجا می از  باشد.  از خطا معصوم  بنیاد  که  بر  را  اصلی خویش  مبادی  توان دریافت که شیعه 

   (3)کنند."نظریات معتزله استوار می

 
به نوشتۀ   -، به نقل از ضحی الاسلام، احمد امین 83اندیشۀ سیاسی در اسلام معاصر، حمید عنایت، صفحۀ  ۱

دکتر علی شریعتی "امامت یک حقّ ذاتی است ناشی از ماهیّت خود شخص، آن شخص منصوب بشود یا نشود،  
 ۴۵۵، امت و امامت، صفحۀ ۲۶منتخب مردم باشد یا نباشد، امام هست". مجموعۀ آثار 

فرۀّ ایزدی = "فروغی است ایزدی، به دل هر که بتابد از همگنان برتری یابد. از پرتو این فروغ است که شخص   ۲
به پادشاهی رسد، شایستۀ تاج و تخت گردد، آسایش گستر و دادگر شود و همواره کامیاب و پیروزمند باشد. و نیز 

امل گردد و از سوی خدا به پیامبری برگزیده  از نیروی این نور است که کسی در کمالات نفسانی و روحانی ک 
 شود". فرهنگ معین 

"ایرانیان در قبال اصل "خلافت"، اصل "امامت موروثی" را برین   - ۴۱8، صفحۀ ۱تاریخ سیاسی اسلام، جلد  3
تواند به آل محمّد که از صلب علی  اند که نور نبوّت و رسالت در حرکت خود فقط میساختهپایۀ فلسفی متّکی می

های اجتماعی در  ها و جنبشها در بارۀ جهان بینیبرخی بررسی -و بطن فاطمه باشد، منتقل گردد، لاغیر". 
  ۲38ایران، احسان طبری صفحۀ 



کاپوی آزادی و   ایرانیان در ت

 411                                                                                                                               استقلال

های مختلف شیعه در میان موالی ایرانی و در شهرهای ایران از دیرباز  بیهوده نیست که فرقه    
اند. چرا که فکر امامت با عقاید موروث آنها سازش بیشتری داشت. پیروان و هواخواهان داشته

مهمتر از همه اینکه "اصولی را که شیعه، خاصّه شیعۀ امامیه، برای امامت و خلافت قبول داشتند،  
عبّاس سازگار و موافق نبود. زیرا امامیه، امام  بنیامیه و بنیهای حاکمۀ هیچگاه با دستگاه هیئت

هیچگاه گناه  معصومی می یعنی  باشد.  معصوم  باشد،  او سرنزده  از  گناهی  هرگز  خواستند که 
شد. گفتند، امام باید افضل خلق با صغیره و کبیره از او صادر نشده باشد. همچنین شیعه می

عبّاس برمسند خلافت، که بنیامیّه و  بنیهای  بدیهی است که اعتقاد به این اصول با بقای خاندان
فاسدترین خلق روزگار و زمان خودشان بودند، بهیچ روی سازگاری نداشت". بعلاوه شیعه با  

انتخاب  ردّ مشروعیت خلافت سنّی، قدرت واحد دین و دولت را نفی می نمود، مردم را در 
 پذیرفت. گذاشت و تکثّر مراجع دینی را میمرجع دینی آزاد می

در آن روزگار، اصولی این چنین در دست مردمِ تحت ستم، بهترین سلاحی بود برای مبارزه     
عبّاس و بر کنار ساختن آنها از خلافت. بنیامیه و  بنیبا حاکمیت ستمگران و سلب صلاحیت از  

بی   -بیجهت نیست که زحمتکشان شهر و روستا که بیشتر از همه تحت ظلم و فشار بودند  
اعتنا به  های آن اطلاع درستی داشته باشند، و بیهای مذهب تشیعّ و شاخهکاریکه از ریزهآن

 - سازش و مماشات فقها و علمایی که خود از واضعین این اصول بودند با حکّام جائر و ظالم  
 خاستند.تشیعّ را پرچم مبارزاتی خود قرار داده علیه حکمرانان عرب به پا می

ها را به عهده داشتند. مسلماً منظور این نیست که امامان شیعه امامیه نقش رهبری این جنبش   
ازشاخه کار، گرچه  آغاز  در  بویژه  اسماعیلیه،  و  قَرمَطیه  زیدیه،  پیشروان  تشیعّ،  انشعابی  های 

دار بودند؛ امّا از امامان شیعه امامیه، چنانچه گفته شد،  ها را شخصاً عهدهرهبری مبارزه و قیام
ابیطالب فقط امام حسین در راه عقیدۀ خود مبارزه کرد و با گفتن "اِنمّا الحیاة بن  پس از علی

عقیدة و جهاد" شهید شد، بقیه با پرهیز از دخالت در سیاست و با تقیّۀ کامل زندگی کردند و به  
آیت رو  اللّهنوشته  به  در  و  را گرفته  "گوشۀ خانه  طباطبائی  بسته، سید محمد حسین  بیگانه  ی 

مشغول عبادت پروردگار" و ساختن دعا و مناجات و تنظیم اصول فقه شیعه شدند. از اینرو، 
پیوست، امامان شیعه  های اسلامی به وقوع میای از سرزمیناگر قیامی به نام شیعه در گوشه

 پذیرفت.  کشیدند و قیام با رهبری پیشوایان محلّی انجام میامامیه خود را کنار می



ایرانیان در                                                                                                                                 4۱۲

کاپوی آزادی و استقلال  ت

   

در اینجا مطلبی که باید روشن شود اینکه آیا امام معصوم مُنتخََب و موَُیَد از جانب خداوند      
چنین تکلیفی داشته و دارد که قیام کرده و مردمان را به خود بخواند و وظیفۀ خود را در اجرای  

ند و یا اینکه هر کس از زادگان حسن و حسین دعوی امامت کند و در ااحکام الهی به انجام برس
هیچ و  بنشیند  و خانه  امام  نیز  نکند  خود  امامت  وظایف  انجام  در  شخصی  گونه کوشش 

اند که به این سؤال در عمل جواب داده  های مذهب تشیّعالاطاعه است؟ هر یک از شاخهواجب 
 های گذشته به برخی از آنها اشاره شده است.     در فصل

 اصل عدل 
   (۱) سو با اندیشۀ ایران باستان و از سوی دیگر با اندیشۀ معتزله پیوند دارد.""آموزۀ عدل از یک   

گزیده، نهضتی که به پیروان آن "عدلی مذهب" نیز گفته شیعه در مورد "عدل" راه معتزله را بر
 شد. اصولاً اسلام از همان آغاز ظرفیت دو نوع تعبیر اجتماعی را داشت:می

علیه   -۱ و  اجتماع  فقیر  و  پائین، زحمتکش  قشرهای  به سود  قرآن  از  قرائتی  یا  و  تعبیر 
 اشرافیت قریش.

تعبیر و یا قرائتی از قرآن به سود اشرافیت قریش و به مثابۀ درفش معنوی آنها برای   -۲
های عرب، متحد ساختن و تحت سلطه در آوردن  سیطره یافتن به قبایل و حکومت

 آنها.   
ملل مغلوب و دسترنج زحمتکشان را    های غارت شدۀ "ستمگران برای آن که مصرف ثروت   

در راه عیش و تجمل خود از نظر مردم موجه جلوه دهند، آنها را رزق مُقدََّر از آسمان وانمود  
گفتند، اگر برای شما رزق و روزی نیست برای آن است که چندان رزقی  کردند و به مردم میمی

حساب بدست های بیاز آسمان به شما وعده داده نشده است. یعنی دربارۀ کسانی که ثروت
شد: " قُلِ اللَّهُمَّ مَالِكَ الْمُلْكِ تُوتِْي الْمُلْكَ مَن تَشَاء وَتنَزِعُ الْمُلْكَ ممَِّن تَشَاء  آورده بودند، گفته می

ی خدای صاحب وَتُعِزُّ مَن تَشَاء وَتذُِلُّ مَن تَشَاء بِيدَِكَ الخَْيْرُ اِنَّكَ عَلَىَ كُلِّ شَيْءٍ قدَِيرٌ" = بگو، ا
ستانی، هر که را خواهی عزیز  دهی، و آنرا از هر که خواهی میمُلک، ملک به هر که خواهی می

 
  ۱3۱و  ۱3۰، صفحات ۱38۵تاریخ اندیشۀ سیاسی در ایران و اسلام، دکتر کمال پولادی، تهران، نشر مرکز  ۱



کاپوی آزادی و   ایرانیان در ت

 413                                                                                                                               استقلال

ها به دست توست که تو بر همه چیز  کنی، همۀ خوبیگردانی و هر که را خواهی ذلیل میمی
 . ۲۵توانایی. سورۀ آل عمران آیه 

به بعض دیگر در      برای بعض شما نسبت   ="... الْرِّزْقِ  فِي  بَعْضٍ  عَلَى  بَعْضَکُمْ  فَضَّلَ  "وَاللّهُ 
 .7۱تقسیم رزق امتیاز قائل شدیم. سورۀ النحل آیه 

بخشد. شمار می"... وَاللّهُ يَرْزُقُ مَن يَشَاءُ بِغَيْرِ حِسَابٍ " = و خدا به هر کس بخواهد روزی بی   
 . ۲۱۲سورۀ بقره آیه 

کسانی    مورد  در  میامّا  بودند  به گریبان  دست  فقر  با  " که  وَمَا    گفتند:  رِزقُْكُمْ  السَّمَاء  وفَِي 
 .  ۲۲تُوعدَُونَ" = روزی شما همان است که در آسمان به شما وعده دادند. سورۀ الذاریّات آیه 

یدهای  و "لَهُ مَقَالِيدُ السَّمَاوَاتِ وَالْاَرْضِ يبَْسطُُ الرِّزْقَ لمَِن يَشَاءُ وَيَقْدِرُ اِنَّهُ بکُِلِّ شَيءٍْ عَلِيمٌ" = کل   
ها و زمین اوراست، روزی هر کس را که خواهد فراخ گرداند و یا تنگ بگیرد. بیگمان او آسمان

 . (۱) ۱۲به همه چیز داناست. سوره الشوری آیه 
و    - تا هنگامی که دستی در حکومت نداشت    بویژه شیعۀ امامیه  -از این دو قرائت، شیعه     

عبّاس( قرائت دوم را. کسانی که بنیامیّه و  بنیخوارج قرائت اوّل را برگزیدند، و اشراف قریش )
قرائت دوم را برگزیدند، حاکمیت را در دست داشتند. لذا این رسالت را به عهده گرفتند که 
مردم محروم و ستمدیده را تسلیم و قانع کنند که براساس آیات جبری قرآن، آنچه پیش آمده 

ان مقدّر شده است. خواست خداوند است و سرنوشتی است که از جانب پروردگار عالم برایش
کشیدن و غارت شدن و بار بردن رضا دهند، چرا که هرگونه کوشش برای از اینرو باید به ستم

است. ارادۀ خداوند  با  زندگی، مخالف  بهبود شرایط  و  اعتقادات    تغییر وضع  اساس  بر  پس 
گران بوده و به دفاع از حقوق حقۀ خود  شان هرگز نباید در فکر قیام علیه ستمگران و غارتدینی

 برخیزند، و چون تقدیرشان چنین است باید تحمل نمایند.  
در اشاره بهمین موضوع "ابن قتیبه دینوری" در "المعارف" خود از عطّاربن یسار، سخنور ایرانی      

نقل می بود،  اختیار  پیرو مکتب فکری  آشنا  تبارِ بغداد، که  با اصول دین  بیشتر  کند: حالا که 
و ام دریافتهشده بگیرند  را  ندارشان  و  دار  و  بریزند  را  اجازه دارند خون مسلمانان  ام که خلفا 

 
 ۱3۴و  ۱3۲ساخت دولت در ایران ، غلامرضا انصاف پور، صفحات  ۱



ایرانیان در                                                                                                                                 4۱4

کاپوی آزادی و استقلال  ت

   

بگویند که همۀ این کارها اجرای خواست الهی است، و مردمان نیز وظیفه دارند تا به از دست 
      (۱)دادن همه چیزشان رضایت دهند یا کشته شوند. زیرا که این نیز قضای الهی است."

و     هم شکستن حیله  در  و  مقابله  برای  معتزله،  عقاید  با  توافق  را، که  "عدل"  اصل  شیعیان 
ترفندی که حکام ستمگر و فاسد و "علمای" دینی همدست آنها جهت تحمیق و تسلیم تودۀ مردم  

 بردند، به شرح ذیل در مذهب شیعه جای دادند:  بکار می
"منزّه      تعریف کردند:  آنرا چنین  و  اعمال خداوند شمردند  از جمله صفات  را  "عدل"  شیعه 

 نا کرده گذاشتن آنچه بر او واجب است". - ۲از کار زشت، و  - ۱دانستن پروردگار: 
امّا در باره زشتی و خوبی و حُسن و قبُح گفتند: حُسن و قُبح با تمام معانی آن عقلی است و     

مستقل از شرع و تابع ارادۀ شارع نیست. لذا هر عملی که عقل آنرا زشت بداند جایز نیست که 
 از خداوند سر بزند، و هر عملی که به فرمودۀ عقل خوب باشد بر خداوند یا شارع واجب است.

 گوید: دربارۀ این دو اصل "امامت" و "عدل"، دکتر شریعتی به درستی می    
جستند و عبّاس[ را میبنیامیّه و  بنیهای استبدادی خویش ] "... مردم در امامت"، نفی رژیم   

 (۲)های طبقاتی استثماری حاکم بر اجتماع را."در "عدالت"، نفی نظام
از ابهام اولیۀ خود بیرون آمد و به صورت یک گرایش مذهبی مشخّص    امّا "بتدریج که تشیعّ   

برداری شد، که شکل گرفت، عملاً تمام اجزاء آن از معتقدات ماقبل اسلامی ایرانیان رونوشت
آن  نبود، بلکه درست جهتی مخالف  آنها نه تنها مطلقاَ با اسلام سنتّی هماهنگ  بخش اعظم 
داشت، و مهمترین این موارد اصل وراثت امامان، و اصل "عصمت" آنان، و اصل رجعت امام  

های مستقیمی از جنبۀ وراثت پادشاهان ساسانی در مقام برگزیدگان  غایب بود، که هر سه بازتاب
 (3) اورمزد، و فرّه ایزدی آنان و سائوشیانس زرتشتی بودند."

می     دارمستتر  جیمز  نیست که  معتقدات  بیجهت  از  بخش  آن  تمامی  زرتشتی  "ایران  نویسد: 
ای که برایش آورده شده بود انتقال  شد به دین تازهخودش را که به باورهای اساطیری مربوط می

 
صفحۀ   ۴به نقل از "المعارف" چاپ قاهره جلد  3۶۲، صفحۀ  ۱سال، شجاع الدین شفا، جلد  ۱۴۰۰پس از  ۱

۲۲۵ 
،  ۱3۵۱مکتب، وحدت، عدالت"، دکتر علی شریعتی، سازمان انتشارات حسینه ارشاد، شهریور   -"علی  ۲

 ۶3صفحۀ 
 9۰۲سال، شجاع الدین شفا، صفحۀ  ۱۴۰۰پس از  3



کاپوی آزادی و   ایرانیان در ت

 415                                                                                                                               استقلال

داد. بدینجهت اسلام امروزی ایران به واقع اسلام نیست، آیین کهن ایرانی است که جامۀ عربی 
 (۱)پوشیده است."

هاشم را به عنوان یک تدبیر سیاسی جهت بنیگفتیم که ایرانیان دفاع از علویان و جانبداری از    
عبّاس و رهایی از قید اسارت اندیشیدند، و هنگامی که "جمعی  بنیامیّه و  بنیمبارزه با خلافت  

که از حیطۀ نفوذ    -از علویان که به علت تعقیب و آزار و قتل به مازندران و گیلان و دیلمان  
بود   دور  سرفراز   -تازیان  و  مستقل  همواره  سامان که  آن  نهاد  پاک  مردم   ... شدند  پناهنده 

که می بودند  )علویان(  اینان  و  پذیرفتند  باز  آغوش  با  را  خویش  دشمنانِ  دشمنانِ   ... زیستند 
لویان و بزرگترین عامل و مبلغّ اسلام در آن سرزمین و در سراسر ایران گشتند ... بر اثر نفوذ ع

بود  عامل معاند مذهب رسمی  و حتی  به صورتی که مخالف  را  اسلام  ایرانیان   ... های دیگر 
 ( ۲)پذیرفتند و آنرا با برخی معتقدات و گاهی خرافات خویش آمیختند."

های جنوبی دریای خزر راه یافت، در اندیشه هایی که شیعیگری به سرزمیناز اینرو "در دوره   
و عمل چیزی نبود مگر یک بهانۀ جدایی از سلطۀ خلافت بغداد و پاسداری از استقلال. و این 

آوری امیران و پادشاهان طبری و گیلی و دیلمی با اعتقادات راسخ به تشیعّ  واقعیتی است که روی
های خلفا جدا کنند و زنجیر  خواستند صف خود را از صفو اصولاً اسلام همراه نبود. آنها می

   (3) سیطرۀ بیگانه را بشکنند."
دولت     بود که  اساس  این  تشکیل بر  ایران  در شمال  بویه  آل  و  زیار  آل  علوی،  سادات  های 

نتیجه به  علویان  با  همدستی  "از  دیلمان  چه  اگر  یعنی  ای که میگردیدند.  نرسیدند،  خواستند 
آزادی   آرزوی اصلی خود که  به دست علویان براندازند، ولی به  نتوانستند خلافت عبّاسیان را 
ایران از یوغ فرمانروایی تازیان بود کامیاب شدند. چه این همدستی با علویان سرانجام آن شد  

بود محصور  نیم  و  قرن  دو  خود که  کوهستان  از  پذیرفته  اسلام  دیلمان  با  که  آمده  بیرون  ند 
مسلمانان در آمیختند و در اندک مدتی پادشاهان بزرگی از آنان برخاسته ایران و عراق را زیر 

در آوردند و در حقیقت از اواسط قرن چهارم که خاندان بویهیان و زیاریان و دیگر فرمان خود  

 
 همان ۱
 ۲8کتاب "حسن صباح"، کریم کشاورز، صفحۀ  ۲
 ۴9خواهی، مهدی قاسمی، صفحۀ شیعیگری و ترقی 3



ایرانیان در                                                                                                                                 4۱6

کاپوی آزادی و استقلال  ت

   

شوند تا استیلای سلجوقیان، کشور ایران آزادی و استقلال  های دیلمی بنیاد گذارده میخاندان
 (۱) خود را داشت و از خلفا جز نامی در میان نبود."

دورۀ حکومت  آل زیار و آل بویه برای مردم ایران تجربۀ جدایی از سلطۀ بیواسطۀ خلافت و      
ها و اعتقادات گوناگون را در پرتو نهضت شیعه مجال تحقّق تسامح و مدارا با صاحبان اندیشه 

 هـ.ق(.۴۴7-3۱۶داد )
اندیشی وا داشت. خلفای عبّاسی دیدند که چگونه ایرانیان  همین امر خلافت عبّاسی را به چاره    

عبّاس( سود جستند. لذا  بنیهاشم،  بنیامیّه،  بنیبرای رهایی از سلطۀ عرب از تضاد بین آنان )
تکیه   -که مذهب حنفی داشتند    - آنها نیز در صدد استفاده از تضادها بر آمدند، به غلامان ترک  

 برداری کردند. کردند و از تضاد بین ایرانی و ترک بهره
اندیشی و عصبیّت مذهبی و ریا و سالوس  بدین ترتیب با به قدرت رسیدن غزنویان بازار تاریک    

ای یافت. در دورۀ حکومت سلطان محمود  سابقهگرم شد و در عهد سلجوقی این وضع شدت بی
عناوین  به  را  شیعیان  بود،  شده  اتخاذ  شدیدی که  بسیار  شیعی  سیاست ضد  اثر  در  غزنوی، 

می و  میداده  آزار  "بیشترِرنجانیدهمختلف  شدید    سلاجقۀ   اند.  دشمنی  شیعه  به  نیز  بزرگ 
الملک که نسبت به غیر سنّیان و حتی  اند و خصوصاً نظامکردهورزیدند و با آنان بدرفتاری میمی

نسبت به غیر مذهب شافعی )که مذهب خود او بود( و مذهب حنفی )که مذهب سلاجقه بود(،  
می عناد  اظهار  نظامشدیداً  راندن  بیرون  با  ملکشاه  اواخرعهد  از  لیکن  میدان کرد.  از  الملک 

های ترکان راه یافتند و بسیاری از آنان سیاست بتدریج متنفذّین شیعه ]دوازده امامی[ در دستگاه
      (۲)را هم با خود همداستان کردند."

های دولتی سلاجقه شرح  که چگونگی نفوذ شیعیان ]دوازده امامی[ را در دستگاه"پیش از آن   
 بیان کنیم: را یی از وضع شیعه در دورۀ اوّل سلجوقی دهیم بهتر آنست که شمه

ایران غلبه می     امرای شیعه بر طبرستان و دیلمان و  هنگامی که سلاجقه بر  یافتند دورۀ غلبۀ 
عراق عجم و خوزستان و کرمان و عراق عرب بود و بعضی از امراء زمان، حتی غلامان ترک آل  

انداختن حکومت آل عبّاس بودند". نظیر بَساسیری که برای استقرار حکومت بویه در اندیشۀ بر

 
 33و  3۱شهریاران گمنام، احمد کسروی، صفحات  ۱
 ۱8۱اللّه صفا، صفحۀ ، دکتر ذبیح۲تاریخ ادبیات در ایران، جلد  ۲



کاپوی آزادی و   ایرانیان در ت

 417                                                                                                                               استقلال

اوفاطمیان در بغداد مجاهدت می در  بود که  بنحوی  آمد حوادث  "پیش  قرن پنجم اکرد.  سط 
هجری تصور زوال حکومت عبّاسی و غلبۀ اسماعیلیه و سایر فرق شیعه بر بیشتر ممالک اسلامی  

یافتند، بعید نبود که سیاست رفت و اگر در این گیر و دار ترکمانان سلجوقی بر ایران غلبه نمیمی
نژادِ ایرانی یکباره جامۀ عمل بپوشد و دولت عبّاسی که خود مخلوق آن نژاد، لیکن مخلوقی    کهنِ

برای تحکیم   ییمزاحم و منافق بود، برچیده شود ... ترکمانان سیاست تقویت آل عبّاس را وسیله
قدرت خود در خراسان و ماوراءالنهر، که تحت سیطرۀ قطعی تسنّن و متعصبّان فِرق سنّت و 

بود، و کسب محبوبیت در میان مردم آن سامان، قرار دادند"، و نتایج نیکی   (۱) مُشبَّهه و مجُبَّره
از طرفی   استقرار حکومت عبّاسی  و  "بهمین جهات سلجوقیان در فتح بغداد  آوردند.  بدست 
نسبت به خلیفه نهایت توقیر و احترام را رعایت کردند و از طرف دیگر شروع به آزار فِرق مختلف  

های دولتی نمودند و خاصّه نسبت به باطنیان ]اسماعیلیان[ دشمنی  تگاهشیعه و طرد آنان از دس
ردیف گبران  در  روزگار  این  در  امامی[  دوازده  ]شیعیان  رافضیان  بردند.  بکار  عناد سخت  و 

      (۲) ]کافران[ و ترسایان ]مسیحیان[ یارای تظاهر به دین و ورود در خدمات عمومی نداشتند."
که قرن پنجم و ششم دورۀ غلبۀ اهل سنّت و چیرگی متعصبّان ها و با آنبا تمام این دشواری     

ایستاد و در در ایران از طریق توسعه و کسب تدریجی نیرو باز نمی  آن قوم بود، مذهب تشیعّ 
  (3) ماند که در زیر خاکستر توسعه یابد و اندک اندک آمادۀ اشتعال شود."حقیقت به آتشی می

در اواخر عهد ملکشاه یک دسته از علمای شیعه در دستگاه سلجوقی راه یافتند و با کشته شدن      
الملک نزدیکی شیعیان با ترکان بیشتر شد و باعث گردید که بسیاری از ترکان قبول  خواجه نظام

 مذهب شیعی ]دوازده امامی[ کنند. 
توان در دستگاه خوارزمشاهان جستجو کرد. اثر مهمتر نفوذ شیعه را در مشرق ]ایران[ می   

که وقتی "میان علاءالدین تکش و پسرش سلطان محمد با خلفای عبّاسی نقار و کدورت  چنان
داری از سپاهیان خوارزم در عراق و همدستی با آنان روز افزون حاصل شده بود، شیعه با طرف

 
اند امّا نه  اند و خدای را جسم شمردهمُشبَّهه = گروهی از مسلمانان که آفریدگار را به آفریده شدگان مانند کرده ۱

 مانند سایراجسام. 
مُجَبّره = گروهی از مسلمانان که معتقدند انسان در همۀ اعمال خود مجبور است و هر فعل و عملی مخلوق  

 نامۀ دهخدا باریتعالی است. لغت 
 ۱8۶و  ۱8۲و  ۱8۱اللّه صفا، صفحات ، دکتر ذبیح۲تاریخ ادبیات در ایران، جلد  ۲
 همانجا 3



ایرانیان در                                                                                                                                 4۱8

کاپوی آزادی و استقلال  ت

   

در ایذاء اهل سنّت و غارت اموال آنان و همچنین بر اثر نفوذی که در دستگاه دولتی خوارزم 
حاصل کردند، به سلاطین نزدیکتر شده و آتش این اختلافات را دامن زدند. شاید نفوذ معتزله 

تأثیر نبوده است". "این نفوذ در اواخر قرن ششم و اوایل قرن هفتم در خوارزم هم در این امر بی
برای   تِرْمذِْ  از  بنام علاءالملک  را  علویان  از  یکی  که سلطان محمد خوارزمشاه  آنجا کشید  به 
خلافت نامزد کند و ائمۀ مملکت را وادار سازد تا بر عدم استحقاق آل عبّاس به خلافت فتوی  

 (۱) ینی مستحقّ خلافتند."دهند و گویند که سادات حس
دانستند و چون در "نزدیکی شیعه با ترکان به درجتی بود که نصرت دین را به یاری آنان می   

اواسط قرن ششم اعتقاد داشتند که امام قائم نزدیک به آن روزگار ظهور خواهد کرد، شهرت  
ها نیست خواهند  ها ظاهر و باطلداده بودند که ترکان در رکاب او یاری دین خواهند نمود و حق

  (۲) گردانید."
رفت و در شهرهای مختلف  در این عهد در بسیاری از بلاد، شیعه اثناعشری رو به افزایش می    

را "تغییر شکلی از آیین   کرد. اهل سنّت، تشیعّها، مدارس و منابر بر پا میبرای خود کتابخانه
که انتقام خود را از رجال اسلامی و از شمردند و معتقد بودند که ایرانیان برای آنزرتشتی می

  (3) اسلام بگیرند از راه تشیعّ به لباس اسلام در آمدند و کردند آنچه خواستند."
نویسد: "... گبرکان کتاب "بَعضَ فَضائح الرَوافِض" در بارۀ نزدیکی عقاید شیعه و مجوس می  

که گبرکان مُلک  خود را مولای آل ساسان دانند، رافضیان خود را مولای علویان دانند؛ و همچنان
دانند رافضیان نیز خلافت بنسبت دانند و نصّ گویند بجای فرّ یزدانی؛ و    ( 4)بنسبت به فرّ یزدان

تر دارند به تر دارند رافضیان نیز عُمَر را دشمنکه گبرکان از همۀ صحابه عُمَر را دشمنهمچنان
که گبرکان گویند که کیخسرو نمرد و به آسمان شد و زنده است و به زیر سنّت گبرکی، و همچنان

 
 ۱9۰همان، صفحۀ  ۱
 همانجا ۲
 ۱99همان، صفحۀ  3
 اشاره است به اعتقاد ایرانیان که پادشاه کسی از نژاد شاهانست که فرّ کیانی بدو تعلق یافته باشد.   4



کاپوی آزادی و   ایرانیان در ت

 419                                                                                                                               استقلال

، رافضی گوید که قائم زنده است، بیاید و مذهب رفض را قوت (۱) آید و کیش گبرکی تازه کند
   (۲)دهد و جهان بگیرد و ذوالفقار با خود دارد تا همۀ مسلمانان را بدان بکشد."

"این اقوال اگر چه نمایندۀ تعصّب و دشمنی مخالفان شیعه با آن فرقه است، لیکن در هر حال     
دهد، و آن نفوذ  یک حقیقت را که از همان اوایل امر معلوم رأی مطلعین شده بود، نشان می

بسیاری از عقاید و سنن قدیمه ایرانیان در مذهب شیعه و آمیزش آنها با مبانی دین اسلام است 
و یا اینکه غالب عقاید شیعه با آن مبانی و سنن سازش داشته، و بهمین سبب است که ایرانیان 

ان واقعی شعب از آغاز کار بیش از دیگر اقوام اسلامی به مذهب تشیّع توجه کرده و پراکندگ 
امّا شیعیان دوازده امامی با وجود اینکه تحت فشار   (3) اند."مختلف آن در ممالک اسلامی گردیده

گرفتند بنا به دستور امامان خود از درگیری با حاکمان سنّی  بودند و مورد آزار و اذیت قرار می
 شدند.کردند و در پشت سنگر "تقیّه" پنهان میمذهب پرهیز می

بر عکس، اسماعیلیان )شیعۀ هفت امامی( در زمان سلجوقی به مبارزۀ قهرآمیز اقدام کردند و     
 پردازیم. جنگیدند، که اینک به شرح آن می  -با سلطه عرب و با فرمانروایی ترکان    -در دو جبهه  

ادامه  (  4)  خود  راه  به  نهان  در  اسماعیلیان  گفتیم که 
آنان که چندی قبل از تشکیل خلافت  از  دادند. گروهی  

فاطمیان دست به کار شدند، قَرامطه یا قَرمطیان نامیده  
نام حَمدان  می به  شدند. رهبر این گروه شخصی بود 

الاشعث معروف به قَرمَط، اصلش از خوزستان، که در  
هـ.ق گروه خود را تشکیل داد. این گروه پا را از حدود اسلام فراتر ۲7۰-۲۶۴های  حدود سال 

 های مزدک و بابک را به خود جذب کرد و خود را دعوت الهادیّه نامید.نهاده عناصری از آئین

 
اشاره است به عقیدۀ ایرانیان دربارۀ جاویدانان که کیخسرو یکی از آنانست و به یاری سوشیانس در آخر زمان   ۱

 ظهور خواهد کرد.  
 ۲۰۱و  ۲۰۰اللّه صفا، صفحات ، دکتر ذبیح۲تاریخ ادبیات در ایران، جلد  ۲
 همانجا 3
نظر به اینکه در تنظیم این مبحث عمداً اثر و تحقیق پر ارزش آقای دکتر فرهاد دفتری به ترجمۀ آقای دکتر   4

ای مورد استفاده قرار گرفته، جا به جا در نقل مطالب از ذکر شمارۀ صفحات کتاب "تاریخ و عقاید فریدون بدره
 نظر شده است. اسماعیلیه" صرفِ

اسماعیلیه یا سَبعیّه یا  
باطنیان )شیعۀ هفت  

 امامی( 

 



ایرانیان در                                                                                                                                 4۲۰

کاپوی آزادی و استقلال  ت

   

اسماعیل ]فرزند اسماعیل و نوۀ امام جعفر صادق[ را نه تنها امام هفتم بن  قرمطیان محمد    
می زمان  امام  سال بلکه  در  جنبش  این  بین۲7۰های  دانستند.  سفلای  قسمت  در  النهرین هـ. 

سواحل بحرین و احَساء ]کنار ساحل غربی خلیج فارس واقع در عربستان سعودی فعلی[، یمن 
ها را از لحاظ  ها و شورشکرد. این قیامو سوریّه برای سرنگون کردن خلافت عبّاسی مبارزه می

ور از سوء سیاست و اجحاف و توان در نارضایی شدید مردم طبقۀ کشاورز و پیشهاجتماعی می
الزنج( در تعدّی عمال خلافت بغداد جستجو کرد و آن را دنبالۀ شورش بزرگ سیاهان )صاحب

 النهرین دانست. قسمت سفلای بین
جنبش قرمطیان، سی سال قبل از پیدایش حکومت فاطمی و نود سال پیش از تأسیس خلافت     

فاطمی در مصر وارد عرصۀ تاریخ شد و یکصد و  پنجاه سال دوام یافت. در آغاز بین قرمطی و  
به سیف"   "قیام  به  معتقد  قرمطیان  داشت.  اختلاف وجود  مبارزه  اسلوب  از جهت  اسماعیلی 

آمیز. بعدها  و قتل و حَرق )سوزاندن( بودند. امّا اسماعیلیه به تبلیغ مسالمت  )مبارزۀ مسلحانه(
آن "انگشت گرد جهان میپس  غزنوی  و  که سلطان محمود  فاطمیان  از  را که  آن کس  تا  کرد 

 قرمطیان ستایش کند بردار بفرماید" اسماعیلیان نیز ناچار به اتخاذ روش قهرآمیز گردیدند. 
نامیدند تا به واسطۀ آن بتوانند پایگاه اجتماعی کسب کنند و عامّۀ قرمطیان خود را شیعه می    

مردم را به سوی خود جلب نمایند. امّا نظر به اینکه میان مذهب قرامطه و سبک اجتماعی مزدک  
آثار هجوم  قرمطی؛  در مسلک  اسلام  "علمای  اینرو  از  داشت،  استوار وجود  ارتباطی  بابک  و 

 (۱) دیدند."و مانویان را برای انهدام ارکان اسلام آشکارا میمجوسان ]زرتشتیان[ و مزدکیان 
کردند. قرامطه جناح انشعابی فرقۀ اسماعیلیه بودند که بر علیه دین و دولت اسلامی مبارزه می"    

نمودند". قرمطیان  بهمین جهت، اسماعیلیان و فاطمیان همواره رابطۀ خود را با قرامطه انکار می
اقتصادی   کردند و چون به مالکیت فردی اعتقاد  اجتماعی را تبلیغ می  -"مساوات و برابری 

گفتند همۀ مردم حق استفاده و بهره برداری  دانستند و مینداشتند، زمین را متعلق به همگان می
 از اراضی زیر کشت را خواهند داشت". 

قرامطه به استقرارحکومت جمهوری اعتقاد داشتند و به امامت موروثی و بلاانقطاع معتقد      
کردند. هر امیری برای خود  نبودند. "این جمهوری یا )مؤمنیّه( را شش امیر و شش وزیر اداره می

 
 به نقل از "تاریخ فلسفه در جهان اسلامی"، دکتر هاشم گلستانی  ۵9و  ۵۵حلاّج، علی میرفطروس، صفحات   ۱



کاپوی آزادی و   ایرانیان در ت

 421                                                                                                                               استقلال

تشکیل می را  هیئت حاکمه  تن که  دوازده  این  داشت.  روابط حسنه  وزیری  یکدیگر  با  دادند، 
هایی در برابر و اتخّاذ تصمیم در امور مملکتی و سیاسی، روی نیمکت  مشورتداشتند و برای  

می مییکدیگر  مناظره  و  احساءنشستند  مردم  عوارض    کردند.  و  مالیات  نوع  هر  پرداخت  از 
سال   در  قرمط(  )حمدان  بودند.  معاف  مالیات  89۰مذهبی  یعنی  و صدقه  زکات  نوع  دو  م. 

اجباری جهت مصالح مردم وضع کرد تا اگر بعضی از مؤمنان گرفتار فقر و فاقه گردند یا بر غیر
الحسنه بدهد، تا بار اثر پیشامدهای ناگوار مقروض شوند "بانک ملّی" بتواند به آنها مبلغی قرض

کنند، بلکه فقط اصل دیگر به وضع عادی خود باز گردند و بابت این قرضه ربحی مطالبه نمی
کرد و  شود ... دستگاه حکومتی با مردم بسیار عادلانه رفتار میمبلغ به صندوق دولت تسلیم می

را فقط "سیدّ" یعنی خواجه و آقا  از خلق ابداً انتظار تعظیم و تکریم نداشت و عامّه زمامدار خود  
 کردند.  خطاب می

کس مجبور نبود  ... در خاک این جمهوری از اجرای مقررات مذهبی ابداً خبری نبود. هیچ   
رد یا به حجّ رود. در این کشور عربی حتی یک باب مسجد نبود، بهمین  اروزه دارد یا نماز گذ

محمد فارسی از دولت احساء اجازه گرفت که اقلاًّ بن  مناسبت یک بازرگان ایرانی به نام علی
می خارج  از  محمدی که  آئین  به  عمل کنندگان  تا  بنا کند  ]نماز[ مسجدی  اقامۀ  آنجا  در  آیند 

 (۱)جماعت کنند، و این تنها مسجد احساء است."
از نظر قرمطیان زیارت قبور و بوسیدن سنگ کعبه و اعتقاد به ظواهر، در مذهب آنها حرام    

بود و در احکام شریعت به تأویل قائل بودند. قرمطیان در میان آن گروه از شیعیان امامی که به  
گزینی و عدم دخالت در سیاستِ رهبران تشیعّ امامیه ناراضی  گیری و خاموشیتدریج از گوشه

هجری، که جانشین   ۲۶۰شده بودند، موفقیت پیدا کردند. گذشته از این با رحلت امام یازدهم در  
آشکار و در دسترس باقی نگذشت، امامیان به تفرقه دچار شدند و بسیاری از آنان به قرمطیان و  

 اسماعیلیان پیوستند. 
در بحرین مؤسس جنبش قرامطه، ابوسعید جَنّابی، که در گنَاوه بخشی از شهرستان بوشهر      

زاده شده بود، ابتدا در احساء منزل گزید و شروع به آبادانی و کشاورزی کرد و بدویان اطراف را 
آورد. وی همۀ محصولات شهر را  به دین خود خواند و نظامی شبیه نظام اشتراکی به وجود 

سپرد. در حقیقت همه را به منزلۀ کرد و چهارپایان را همه به شبانان خود میمع مییکجا ج 
 

 زندگی مسلمانان در قرون وسطا، نوشتۀ علی مظاهری، ترجمۀ مرتضی راوندی  ۱



ایرانیان در                                                                                                                                 4۲۲

کاپوی آزادی و استقلال  ت

   

کارمند و کارگزار خود در آورده و از اموال عمومی در حق ایشان مواجب برقرار ساخت و چنان 
که ترتیبی نهاد که تمامی اموال، جزو اموال عامّه و به اصطلاح اموال دولتی به حساب آمد. چنان

دادند؛ و کلّه پاچه و  کشتند، گوشت آن را به کسانی که معیّن شده بود میاگر گوسفندی را می
دادند. و آنگاه آن را ریسیدند، میشکنبۀ آن را به بندگان، پشم گوسفندان را به کسانی که آن را می

سپردند تا از آن لباس و عبا و جوال و ریسمان ببافند. و پوست گوسفندان را به  به نسّاجان می
سپردند تا از آن کفش و چکمه و مشگ و انبان بسازند و آنگاه همه را به انبارهای  دبّاغان می

که ماند. تا آنکردند. در ضمن جنّابی از امور جنگی و تاخت و تاز نیز غافل نمیدولتی تسلیم می
 هَجَر، پایتخت بحرین را که معروفترین ساحل عربی خلیج فارس بود بگرفت.

قرمطیان ضمن تبلیغ برابری اجتماعی، این اصل مورد اعتقاد خویش را شامل حال بردگان     
بردهنمی منکر  قرمطیان  میکردند.  فقط  و  نبودند  افراد،  داری  و  اشخاص  جای  به  خواستند 

خرید و یا هنگام هجوم و دستبرد  جماعت صاحب بردگان باشد. این دولت، بردگان را به زر می
میبه سرزمین اسارت  به  زمینهای خلافت  بحرین،  قرمطیان  بهرهگرفت.  و  کشی  داری کلان 

برده ولی  برداشتند،  از میان  را  آسایش  فئودالی  و  رفاه  اساس  پایه و  به مثابۀ  را  داریِ جماعتی 
 جماعت خویش حفظ کردند.   

را در دست گرفت. وی در سال       ابو طاهر جَنّابی حکومت  ابوسعید جَنّابی، پسرش  از  پس 
3۱۱  / را غارت کرد. 933هـ.ق  از دو هفته شهر  بیش  وارد بصره شد و  ناگهانی  با حمله  م. 

طاهر پس از آن به قافلۀ حجُّاج تاخت و بسیاری از ایشان را بکشت و فرمانده سپاه خلیفه را ابو
هـ.ق 3۱7اسیر کرد. اعمال ویرانگر ابوطاهر با حمله به مکّه به اوج خود رسید. وی در سال  

شهر مکّه را بگرفت و حُجّاج را در بیرون و اندرون کعبه به قتل رسانید و خانۀ کعبه را غارت  
رد و حجرالاسود را از جای بکند و به چند پاره کرد و باخود به پایتخت جدیدش، احساء آورد،  ک

هـ.ق قرمطیان در مقابل 339دهد که پایان دورۀ اسلام فرا رسیده است. سرانجام در  تا نشان  
 سال به کعبه باز گردانیدند. ۲۲مبلغ گزافی که عبّاسیان بدانها پرداختند، حجرالاسود را پس از 

هـ. در جنگ با مصریان شکست خوردند و از آن به بعد قرمطیان  3۶3قرمطیان بحرین در سال      
 بحرین دیگر از شوکت و اعتبار افتادند.

های ابوطاهر، عمدتاً همۀ  شایان ذکر است که دشمنان کیش اسماعیلی، به دستاویز ویرانگری    
یی برای اتّهام  خواندند. "اندک اندک انتساب به مذهب باطنی به وسیلهاسماعیلیان را قرمطی می



کاپوی آزادی و   ایرانیان در ت

 423                                                                                                                               استقلال

که هر گاه مصادرۀ اموال یا شکنجه و آزار و قتل کسی در میان بود او را به قرامطه مردم شد. چنان
ام در همۀ  گفت که؛ من از بهرعباسیان انگشت در کردهداشتند و محمود خود میمنصوب می

      (۱) کشند."جویم و آنچه یافته آید و درست گردد بر دار میجهان و قرمطی می
بنام اسماعیلیه شروع کردند، امّا در جریان کار و کوشش خود پا را از اسلام   گفتیم که قرمطیان   

فراتر نهاده خود را جدا کردند. لذا در حقیقت اولین کسی که خلافت واقعی اسماعیلی یا خلافت 
هـ.ق ۲97المهدی بود که در سال  اللّه  فاطمیان را بنیان نهاد و دعوت خود را آشکار ساخت، عبید

 های شمال افریقا را زیر فرمان خود در آورد و سلسلۀ فاطمیان را تشکیل داد.بعضی از سرزمین
"از میان اسماعیلیان مبلّغین و داعیان بزرگ برخاستند که در ممالک مختلف جماعت عظیمی     

را به مذهب خود در آوردند، و در بعضی جاها چند سالی، و در بعضی نقاط دیگر چند قرنی  
هـ. بر 38۵قدرت حکومت را به دست خود گرفتند. یکی از ایشان المُعِزّ ابو تَمیم مَعدُ در سال  

مستولی شد و شهر قاهره را بنا کرد و اولاد او نسل به نسل به خلافت نشستند تا نوبت به  مصر 
نظر به اینکه این مبحث از چهارچوب بررسی ما خارج است، به آن   (۲) المُستنصر بالله رسید."

 پردازیم.    نمی

 جنبش اسماعیلی و روشنفکران ایرانی     
ناصر خسرو شاعر بزرگ ایران در عهد خلافت المستنصر بالله به مصر رفت و چهار سالی      

مانده در اصول عقاید و طریقۀ استدلال و نوع حکمت و فلسفۀ ایشان غور و تعمیق کرد و مبُلّغ  
خراسان مأمور دعوت مردم گردید و به موطن بازگشته بنا به تبلیغ    (3)بزرگی شده به سِمَت حُجّت

   (4) گذاشت."
"جنبش اسماعیلیه یا "مَلاحدِه"، یکی از بزرگترین و شاید بزرگترین جنبش متشکّل و فعال     

ایرانی در بحبوحۀ قرون وسطی است. این حرکت که تحت لوای یک جنبش مذهبی منشعب از 

 
  ۲۵۴، صفحۀ ۱اللّه صفا، جلد تاریخ ادبیات در ایران، دکتر ذبیح ۱
، از سخنرانی مجتبی  ۱3۵۱نشریۀ دانشکدۀ الهیات ومعارف اسلامی دانشگاه مشهد، شمارۀ سوم، تابستان  ۲

 مینوی استاد ممتاز دانشگاه تهران. 
 حُجّت = یکی از مراتب روحانیت اسماعیلیه، پائین تر از امام و بالاتر از داعی. 3
، از سخنرانی مجتبی  ۱3۵۱نشریۀ دانشکدۀ الهیات ومعارف اسلامی دانشگاه مشهد، شمارۀ سوم، تابستان  4

 مینوی استاد ممتاز دانشگاه تهران. 



ایرانیان در                                                                                                                                 4۲4

کاپوی آزادی و استقلال  ت

   

اسلام )شیعۀ هفت امامی( پدید آمد، قریب چهارصد سال در ایران پائید و حتی هشتاد سال  
تکیه زمانی  که  فاطمیان مصر  انقراض  از  آن محسوب میپس  سیاسی  دژهای  گاه  در  گردید، 

 (۱)"مُلحدِان" اسماعیلی دوام آورد."
   -که پرچم تشیعّ هفت امامی را در دست داشت    -از جهت ایدئولوژیک جنبش اسماعیلی     

"انعکاس فکری و روحیۀ مقاومت ایرانیان بطور اعم علیه خلافت اعراب و قشرهای متوسط و 
زحمتکش جامعه بطور اخصّ علیه امیران ترک و اشرافِ ایرانی دست نشاندۀ خلافت و امارت  

ی مذهبی در کنار فلسفه و عرفان و عقاید شعوبیۀ ایرانی، یکی از اشکال فکری  بود. این ایدئولوژ 
گران خارجی نشان مقاومت وسیعی است که مردم فلات ایران در تمام اشکال ممکنه علیه سیطره 

یابد و که شیوۀ تعلیمیّه و اسماعیلیّه از قرن سوّم به بعد در ایران سخت گسترش میدادند. رازِ آن
  کند در همین دو جهت راسیونالیستیبنامی مانند ناصر خسرو را بخود جلب می  روشنفکران

 آمیز این جریان است".)خردگرایی( و مقاومت
شهید      رودکی،  وزیر،  جیهانی  وزیر،  بلعمی  )مانند  ایرانی  روشنفکران  میان  در  جنبش  "این 

بلخی، فردوسی، ابوریحان بیرونی، ابو علی سینا، ناصر خسرو و دیگران( نفوذی داشت و از 
آمیز تا قهرآمیز را آزمود و در هر زمینه تجاربی گرد آورد. ]لذا[ انواع اشکال مبارزه، از مسالمت

   (۲) بررسی این جنبش برای رزمندگان امروزی خالی از فایده نیست."
مذهبی این فرقه براندازی خلافت عبّاسی و فرمانروایی ترکان بر ایران بود که -هدف سیاسی    

را تحت سلطه  ایران  مردم  آنها  و تحت حمایت  ]تسنّن[  و مذهب حکومتی  بر خلفا  تکیه  با 
ارزیابی   (3) داشتند. ما بر خلاف کسانی که این جنبش را "حرکتی در محدودۀ منازعات مذهبی"

کنند و نقش انقلابی تشیعّ هفت امامی را در این مرحله تاریخی به عنوان الحاد و بد دینی، می
یعنی سنگری در برابر دین رسمی و دولتی و در مبارزه با استیلاگران عرب و ترک نادیده انگارند،  

   (4) معتقدیم که: "ظهور قرامطه و اسماعیلیه در ایران با منظور و مقصود ملّی همراه بود."

 
 ۲8۲و  ۲۲۶های اجتماعی در ایران، احسان طبری، صفحات ها و جنبشها دربارۀ جهان بینیبرخی بررسی ۱
 ۲8۲و  ۲۲۶های اجتماعی در ایران، احسان طبری، صفحات ها و جنبشها دربارۀ جهان بینیبرخی بررسی ۲
 ۲۲۰، دکتر عبدالحسین زرّین کوب، صفحۀ ۲روزگاران جلد  3
 ۲9هویت ایرانی و زبان فارسی، شاهرخ مسکوب، صفحۀ  4



کاپوی آزادی و   ایرانیان در ت

 425                                                                                                                               استقلال

"جنبش اسماعیلی را باید به حساب یک جنبش بزرگ سیاسی مردم ایران علیه سیطرۀ خلفای     
آنان، امیران و سلاطین ]ترک[ و اشراف ایرانی گذاشت، که قشرهای فقیر و   عبّاسی و چاکران

   (۱)متوسط شهر و دهقانان در آن شرکت داشتند."
در این مورد، پاسخ حسن صبّاح به نامۀ ملکشاه سلجوقی مبنی بر اینکه حسن دست از کار      

نویسد: سازد. در این نامه وی میخود بردارد، هدف و محتوای مبارزۀ اسماعیلیان را روشن می
ایم. هر کس که مسلمان عبّاس طعن کردهبنی"... آمدیم بر سر این سخن که من و اتباع من بر  

باشد و از دین و دیانت آگاه باشد چگونه طعن و تشنیع نکند بر قومی که بدایت و نهایت ایشان  
بر تزویر و تلبیس و فسق و فجور و فساد بوده و هست و خواهد بود. هر چند واقعات و احوال  

گویم تا مرا بر حضرت سلطان حجّت باشد. بر همۀ جهان روشنست، امّا بر سبیل اجمال می
چنان مردی چندان کوشش نمود و زحمت اختیار کرد تا دست ابومسلم درآییم که آناوّل از کار 

او چگونه  بنیظلمۀ   با  اموالِ مسلمانان کوتاه کرد،  دماء ]ریختن خونها[ و اخذ  از هَرقِ  مروان 
غدری کردند و خون او بریختند ... اینَتان خلفای راشدین و اینَتان ارکان مسلمانی که قوام ملک  

      (۲) و ملّت و نظام دین و دولت بدیشان است؟!"
شود: دوران "دعوت قدیم" و دوران "دعوت  فعالیت اسماعیلیان در ایران به دو دوره تقسیم می    

جدید". در دوران "دعوت قدیم"، شیوۀ عمدۀ مبارزه تعلیم و تبلیغ بود و اسماعیلیان پند و اندرز 
 دادند و بگفتۀ ناصر خسرو عقیده داشتند که: و جدال احسن را بر سلاح سرد و گرم ترجیح می

 هیچ نه بر کن تو این نهال و نه بشکن       خلق، همه یکسره نهال خدایند  
این دوران همزمان بود با عصر آزاداندیشی سامانی و آل زیار وآل بویه که شاهان و امیرانی     

مانند اسفاربن شیرویه و مرداویج و یوسف ابن ابی الساج، عامل نیرومند شهری، در آن زمان  
او  از  پس  بزرگِ  داعی  شدند.  اسماعیلی  الرازی،  حاتم  ابو  اسماعیلی،  بزرگ  داعی  بدست 

احمد النقی است که توانست احمد سامانی، پادشاه وقت، را به کیش اسماعیلی جلب بن  محمد
 کند.  

 
های اجتماعی در ایران، احسان طبری" و "فرهنگنامۀ کودکان و ها و جنبشها در بارۀ جهان بینی" برخی بررسی ۱

 ذیل کلمۀ اسماعیلیه"  -نوجوانان 
مجتبی مینوی، استاد ممتاز دانشگاه تهران، از سخنرانی دربارۀ اسماعیلیه در دانشکدۀ ادبیات و معارف اسلامیِ  ۲

 ۱3۵۱دانشگاه مشهد، نشریۀ همان دانشکده، شمارۀ سوم، تابستان 



ایرانیان در                                                                                                                                 4۲6

کاپوی آزادی و استقلال  ت

   

داعی نامبردار دیگر، شاعر و فیلسوف و نویسندۀ کبیر ما، ناصر خسرو علوی قبادیانی است که     
حجّت خراسان بود. "وی یکی از غولان اندیشه و سخن است که جمع تابناکی از آنان در دوران 

های چهارم تا هفتم هجری در اکناف فلات ایران طلوع کردند. در کارنامۀ رستاخیز و نوزایی قرن
اش  های زندگی و فعالیت معنویقطور روشنفکران ایران، همانند ناصر خسرو، با همۀ ویژگی

بیان و ژرفا و شور در کلام و درایت در   نایاب است. چنان استواری و شیوایی در  اندک بل 
احتجاج و استقامت در نبرد و سرسختی در امید، یکجا و در عین حال، کمتر کسی را میسّر 

آرامی است که ویژۀ شاعران، قهرمانان، تاب و بیی یکی از صاحبان آن روان بیگردیده است. و
داران و همۀ کسانی است که زندگی عادی در چهارچوب سنن و رسوم و قوانین آغازگران، طلایه 

نمی بر  را  موازین  گمشدهو  و  میتابند  خود  درون  در  بانکی  و  دارند  شعلهای  و  در  شنوند  ای 
    (۱) نهادشان فروزان است."

 توان چنین خلاصه کرد: وضع جامعۀ زمانِ ناصر خسرو را به استناد آثار وی می   
آوردند، تحت حمایت امیران داران که اشرافیت فئودال آن زمان را پدید میملکداران و اقطاع   

وران را غارت  و ملاّکین غزنوی و سلجوقی و تحت حمایت خلفای عبّاسی، روستائیان و پیشه
وَرزیِ کور و آزمندانه قرار داشت و لذا  کردند. در دستور زندگی این قشر فوقانی تنها قدرتمی

می نیز  شهری  و  نادر  روستایی  و  جوانمردان  و  "عیّاران"  صف  در  تا  های  سازمانکوشیدند 
اسماعیلی متشکل شوند و زمانی با سخن و زمانی دیگر با سلاح با زروگویی قدرتمندان مقابله  

 کنند. 
قشر انگلی از روشنفکران عصر که به گرد دربار شاه و امیران و وزیرانش جمع شده بودند،      

مانند فقیهان متعصّب و شاعران مدیحه سرا و منجمّین طالع بین از خوان گستردۀ غارت نصیبی 
گشت، که چون ستمگر  داشتند. کارها به دست مشتی فقیهِ فاقدِ منطق و سالوس میدریافت می

 گفت: گشودند. ناصر خسرو میگشود، آنان نیز در وقت "بندِ شریعت" میسرِ کیسۀ رشوت می
 شمــا را؟   ازان  فقهـاینـد ـب ایـن حیلـت 

 ابلیــس فقیه است گــر اینها فقهایند!     
 گر احمد مُرسل پدر امّت خویش است

 
 ۲۶7های اجتماعی در ایران، احسان طبری، صفحۀ ها و جنبشها دربارۀ جهان بینیبرخی بررسی ۱



کاپوی آزادی و   ایرانیان در ت

 427                                                                                                                               استقلال

   پدران پـس همه اولاد زنایـند! این بـی    
 

 ای حیلــت سازان، جُهـلاءِ عــلمــا نام 
 کــز حـیله مر ابلیسِ لَعین را وزرائیـد    

 چون خصم سر کیسۀ رشوت بگشایـد
 در وقـــت، شما بند شریعت بگشائید      

 را سوی شما نام   فقه است مرآن بیهُده
 کانرا همی از جهل شب و روز بخائید     

 (۱) گــر روی بتابم ز شما شاید از ایــراک
 بی روی و ستمکاره و باروی و ریائید   

همین فقیهان زمان، ناصر خسرو را که "زبان او بیش از هر شاعر دیگر در ستایش خوبی و     
زیبایی، در نکوهش جهل و خرافت، در توحید و دینداری، از تشویق به فضائل و آزادگی به کار 

، "بد دین"، "مُلحِد"، "رافضی" و "مهدورالدّم" خواندند و فتوای قتلش را صادر (۲)افتاده است"
نمودند و "او ناچار در گوشۀ قریۀ کوهستانی یمُگان ]واقع در بَدخَشان، افغانستان فعلی[ نزدیک  

ها در آمیخت. گور محقّر ناصر در درّۀ به بیست سال عمری دردناک گذراند، تا نامش با افسانه
گردآلود بدخشان هم اکنون نه تنها در دیدۀ اسماعیلیان، بلکه ساکنان سنّی مذهب اطراف آن 

      (3)نیز، مزار مقدّسی است."
احمد     یافت،  شهرت  ناصر  از  پس  که  دیگری  که بن  داعیِ  است  عَطّاش  عبدلملک 

از آخرین اعیان "دعوت قدیم" است و خانهدعوت های اسماعیلی را ایجاد کرد. عَطّاش یکی 
ها تنگ ساخته بودند. ها و دل دوران او مقارن با سلاطین سلجوقی است که عرصه را بر جان

سلطان محمد سلجوقی عَطّاش را کشت، سپس نعش او را هفت روز آویخت، آنگاه فرمود آنرا 
تیرباران کنند و بسوزانند. از اینرو، دوران "دعوت قدیم" اسماعیلیه با کشتار و جنایاتی که غزنویان 

 
 ایراک = زیرا که  ۱
 397علی دشتی، کتاب "قلمرو سعدی"، صفحۀ  ۲
، ۲33، ۱۶3های اجتماعی در ایران، احسان طبری، از صفحات ها و جنبشها در بارۀ جهان بینیبرخی بررسی 3

 )به اختصار(  ۲7۱و  ۲7۵



ایرانیان در                                                                                                                                 4۲8

کاپوی آزادی و استقلال  ت

   

و سلجوقیان در حق آنها کردند به پایان رسید. در حقیقت، "نبرد واقعی را با اسماعیلیان سلطان 
محمود غزنوی و سپس بویژه سلجوقیان آغاز کردند". آنها برای حفظ خود به حمایت خلیفه 
اقدامی فروگذار  از هیچ  از مذهب دولتی و جلب پشتیبانی خلیفه  بودند، لذا در دفاع  نیازمند 

نویسد: "لشکر ترک را که مسلمان الملک وزیر مقتدر ملکشاه سلجوقی مید. خواجه نظامنکردن
اند، بر دیلمان و زنادقه و بواطنه ]اسماعیلیان[ گماشتم تا تخم ایشان را از و پاکدامن و حنفی

بیخ برکنند. بعضی از ایشان با شمشیر کشته شدند، بعضی گرفتار بند و زندان گشتند، بعضی در  
    (۱) پراکنده شدند." جهان 

دعوت     در  آن وقت که  تا  اسماعیلی  مبلّغان  ترتیب،  با خشونتبدین  های  های مذهبی خود 
دادند و اصولاً شدند، این کار را بدون توسّل به زور و ارعاب انجام میای مواجه نمیوحشیانه

های حاکمه در ایران که بنا به الهام  حاجتی به توسل به شمشیر نداشتند. امّا، "تغییر روش هیئت
های قهرآمیز  و اصرار خلفای عبّاسی انجام گرفته بود، اسماعیلیه را واداشت که دست به روش 

بزنند. اگر در دوران قدیم بیشتر توجه اسماعیلیان به روشنفکران و رجال دولتی بود، در دوران 
ن جدید، به جلب دهقانان و فقرا متوجه گردید و لذا اسلوب تعقّلی و راسیونالیستی تبلیغ دورا

های عقب مانده و جاهل آنروزی موثر شود  توانست در تودههای دیگری که میاوّل به اسلوب
تغییر یافت، و تروریسم در جنبش اسماعیلی به حربۀ نبرد علیه خلافت، سلطنت و اشرافیت 

 ( ۲)مبدّل گردید."
اهل یمن بود. وی از یمن مهاجرت    پدر حسن صبّاح 

کرده به کوفه رفت و از کوفه به قم سفر کرد، و از قم 
به ری رفت و در ری سکنی گزید. حسن در ری به دنیا  
اثناعشری   شیعۀ  مذهب  حسن  اجداد  و  آباء  آمد. 

های سوّم و چهارم و پنجم هجری از مراکز  داشتند، حسن نیز بر همان مذهب بود. ری در قرن
مهم فعالیت داعیان بود. حسن معلّم بزرگی داشت بنام عبدالملک عطّاش که سرپرستی داعیان  
اسماعیلی را در مغرب ایران و عراق ]عجم[ به عهده داشت. عطّاش حسن را مردی شایسته  

 
 همانجا ۱
 همانجا ۲

اسماعیلیانِ نزاری و حسن 
 صبّاح در ایران 



کاپوی آزادی و   ایرانیان در ت

 429                                                                                                                               استقلال

یافت و به او توصیه کرد که عازم مصر شود. حسن در حدود سه سال در مصر، ابتدا در قاهره و 
 سپس در اسکندریه ماند. 

م. بر سر جانشینی امام  ۱۰9۴هـ. /  ۴87با مرگ مستنصر، هشتمین خلیفۀ فاطمی، در مصر      
انشقاق بزرگی در نهضت اسماعیلی پدید آمد. مستنصر قبلا پسر ارشد خود، ابومنصور نزار را 

دریافت داشته بود و انتظار   به جانشینی خود منصوص کرده بود. نزار که نصّ امامت از مستنصر
 رفت بعد از او به مسند امامت بنشیند، بگاه مرگ پدرش حدود پنجاه سال داشت. می
ا وزیر صاحب قدرت و امیرالجیش مستنصر، افضل، بمنظور اینکه امور مملکت را شخصاً امّ    

در دست داشته باشد، جوانترین پسر مستنصر، احمد، را که بیست سال بیشتر نداشت بر کرسی  
خلافت نشاند و لقب مُستَعلی بالله به او داد. در حقیقت، افضل از طریق یک کودتای درباری  

فت رساند. نزار ناچار به اسکندریه گریخت و سر به شورش برداشت. ولی  مستعلی را به خلا 
 شکست خورد و به دستور مستعلی به قتل رسید. 

حسن صباح که از هواداران نزار بود و بهمین علت مورد بدبینی افضل قرار گرفته روانۀ تبعید      
 شده بود، توانست خود را نجات داده به ایران برساند.

در ایران حسن صباح موفق شد برای خود در دل محیطی سنّی مسلک که عمدتاً زیر سلطۀ     
ترکان سلجوقی قرار داشت، دولتی مستقل بوجود آورد و این دولت توانست پیوستگی خود را 

ها و حوادث عظیم متعددّ و دشمنی مصرّانۀ اکثریت جامعۀ اسلامی، که هرگز در مقابل بحران
کرد باز نداشت، ای که بر آنها حکومت میاز کوشش برای قلع و قمع نزاریان شیعی و سلسله

 حفظ کند. 
نُه سال بطول انجامید، همه وقت در جستجوی  حسن صباح در دوران مسافرت     هایش، که 

مرکزی بود تا در آنجا ستاد جنبش اسماعیلی نزاری را بر پا سازد. ابتدا موقتاً مرکز فعالیت خود  
او را تهدید   را در دامغان مستقر ساخت و سه سال در آن شهر ماند و چون خطر دستگیری 

 کرد به قزوین آمد و نهایتاً در قلعۀ اَلمَوت مستقر شد.می
یی مرتفع در دل البرز کوه ساخته شده بود  قلعۀ الموت بر پرتگاهی باریک بر فراز قلّۀ صخره    

 8/۴کیلومتر و پهنایش در بیشترین نقطه    ۴8خیزی را که درازای آن  و درّۀ محصور و حاصل
ها متر از پایۀ صخره نیز بلندتر بود و تنها از طریق معبری  کیلومتر بود در دیدرس داشت، ده

پیچاپیچ و سراشیب و باریک امکان داشت بدان رسید. راه آن صخرۀ مرتفع نیز از میان گذرگاه  



ایرانیان در                                                                                                                                 43۰

کاپوی آزادی و استقلال  ت

   

گذشت. قلعۀ الموت  افکن میهای عمودی و سایهسنگتنگ و باریک رود الموت و از بین تخته
های  ابتدا در اختیار حکمران دیلم و سپس در دست علویان زیدی بود. لذا به علّت وجود سنّت

پیشین شیعی، زمینۀ مساعدی برای فعالیت اسماعیلیان در آن منطقه موجود بود. حسن از زمان 
 ورودش به قلعۀ اَلمَوت تا سی و پنج سال بعد که درگذشت، هرگز از قلعۀ الموت به زیر نیامد.

"قدر مُتَیَقَن آنست که حسن صبّاح مردی بود دلیر و با کفایت، و عالم به علوم هندسه و حساب     
      (۱)و نجوم و کلام و غیر آن، و در مناظره و محُاجّه و الزامِ مدعی، دستی داشت."

به عقیدۀ اسماعیلیان مردم فقط صِرف داشتن عقل متداول  و از   
نمی استدلال  نائل راه  رازهای کائنات  و  حق  معرفت  به  توانند 

رود  باشند. گمان میشوند و نیازمند به تعلیم و ارشاد مرشدی می
این معنی چنین باشد که باید عقل و علم خویش را با عقل و علم 
و تجربۀ گذشته و حال که در هر عصر در وجود امام متمرکز و متبلور شده است منطبق سازند  

 خوانند. و تحت ارشاد و رهبری او قرار گیرند. و بدین سبب ایشان را تعلیمیّه نیز می
اسماعیلیه برخلاف اهل سنّت که به درک قشری و ظاهری آیات و احادیث و احکام معتقدند،     

کنند: "اِنّ هذا القرآن انَزل علی  به تأویل باطنی آنها باور دارند. آنها به این حدیث نبوی استناد می
سبعه احرف لکِّل حرف آیه منهاظهر و بطن" یعنی "همان این قرآن به هفت حرف نازل شده و 

ای را درونی و برونی". این قول معروف حسن صبّاح که اساس  هر حرفی را آیتی است و هر آیه
را تأویلی باشد، و هر ظاهری را باطنی، غرض شارع   ( ۲) گوید: "هر تنزیلیفکری معتزلی دارد، می

تر از ظواهر آن است". های احکام است نه ظاهر آن. زیرا شک نیست که باطن امور ارجمندباطن
اساس نمی را  ترتیب ظاهر  را موجّه میگرفتهبدین  آیات  "تأویل  و  را   اند و گرونده ساختهاند. 

اند. یعنی عملاً قید  کردهنسبت به معنای ظاهری و محتوی واقعی آیات و احادیث مشکوک می
اند و دست خود را برای دعوی آنچه که بخواهند باز  داشتهمیاین آیات و احادیث را از پای بر

 به گفته ناصر خسرو:  (3)گذاشتند."می

 
 از سخنرانی مجتبی مینوی در دانشکدۀ الهیات و معارف اسلامی دانشگاه مشهد.  ۱
 شود. یعنی، وحی = آنچه از طرف خداوند به پیامبران فرستاده می ۲
 ۲۲7های اجتماعی در ایران ، احسان طبری، صفحۀ ها و جنبشها در بارۀ جهان بینیبرخی بررسی 3

ای از اصول عقاید پاره
 اسماعیلیه



کاپوی آزادی و   ایرانیان در ت

 431                                                                                                                               استقلال

 تن زنده جز به روح به گیتی کجا شده است؟   دین را تن است ظاهر و تأویل روح اوست 
گفتند که اگر در قرآن گفته شده است: عیسی پدر نداشت، غرض آن است که از پدر  "مثلا می   

های مرده را به علم زنده چیزی فرا نگرفته بود و غرض از زنده کردنِ مرده آن است که عیسی دل 
 (۱) خواند."کرد و خلق را به راه راست میمی
توان تنها به آیات و احادیث اکتفا کرد، بلکه باید  مضمون این شیوۀ استدلال اینست که نمی   

دنبال "رأی" و "عقل" و قضاوت خود رفت و آیات و احادیث را مورد تأویل و تفسیر قرار داده  
 گوید:بطون آنها را بیرون کشید و برای هر ادعایی آیتی آورد. ناصر خسرو در این باره می

 در عجز بپیچیدند، این کور شد آن کر  م ـــچرا خواستم و آیت محکچون، چون و 
 زیــرا کـه شد اسـلام به شمشیـر مقـرّر  گفتند که موضوعِ شریعت نه به عقل است 

این روش استدلال منطقی و عقلی در تمام دوران تسلطّ عرب و از همان آغاز سلطۀ آنان بر    
ای  کشور ما، برای مبارزه با شیوۀ تعهد و تسلیم، یعنی ایدئولوژی مذهبیِ خلافت، به عنوان حربه

 توسط روشنفکران ایرانی به کار گرفته شده است. 
امام اسماعیلی است که وارث علم پیامبر      باطن قرآن،  به عقیدۀ اسماعیلیان بالاترین دانندۀ 

 اند. خواندهاست. بهمین جهت اسماعیلیان را باطنیان نیز می
بشر می    را غایت وجود  اعتقاد  و  قائل "اسماعیلیه علم  به بهشت و دوزخ جسمانی  و  دانند 

کنند و به کلی انکار نیستند. ولی به مبتدیان، این کلمات را به معنی معمول و معروف تفسیر می
نمایند؛ ولی به ارباب مراتبِ بالاتر بهشت را نفس انسان کامل و دوزخ را نفس انسان جاهل  نمی

جسمانی را قائل نبودند. و بعضی از اشعار   (۲) کنند. ]آنها[ بَعث و نُشورو دور از خدا تأویل می
 گوید:        ، وی می(3) ناصر خسرو نیز در این معنی صریح است ..."

 (4) زو بخوردند کرکس و دالان   دــمــردکـی را به  دشت  گــرگ  دری 
 وان دگر ریست بر سر ویران   در بـن چاهـی   (5)آن  یکـــی  ریست 

 
   ۱۲9تاریخ سیاسی و اجتماعی ایران، ابوالقاسم طاهری، صفحۀ  ۱
 بعَث و نشور = زنده کردن مردگان درروز قیامت.  ۲
   39، صفحۀ  ۱38۴زاده، تهران، انتشارات نگاه دیوان ناصر خسرو، مقدمه به قلم سید حسن تقی 3
 دالان = مرغ لاشخور 4
 ریست = رید  5



ایرانیان در                                                                                                                                 43۲

کاپوی آزادی و استقلال  ت

   

 بر ریش مـردم  نادان      (۲)تیــز   زنده شود؟ (۱)این چنین کس به حشر 
داده است،      به جهنم وعده  را  و بدکاران  بهشت  به  را  نیکوکاران  پیامبر  اینکه چرا  تفسیر  در 
گفتند: چون در سرشت انسان نیروهای شهوت و اکل طعام و تولید و غضب و قوای وحشی  می

و عقلی که خِرد و هوش باشد، همه جمع است و در واقع معنی دیوی و فرشتگی تواما در آن 
های دیگر را آگاه کند و دیوی و درندگی را در نهاد آنان بکشد موجود، پس کسی که بخواهد انسان

شان برساند و از جهل به معرفت و از خوی بد به خوی نیکشان نایل و به مرتبۀ فرشتگی و انسانی
می ناچار  بجز  گرداند،  انسان  چون  و  دهد  امید  چیزی  به  و  بترساند  چیزی  از  را  آنان  باید 

ناگزیر است معنی دیوی و درندگی    (3) داند، نبیت و درد حسّی چیزی دیگر نمیمحسوسات و لذّ
را بصورت حسّی تشبیه و تمثیل نماید و آدمیان را بترساند و بگوید جای بدکاران دوزخ است و  

. و همچنین بهشت را جای نیکوکاران نامد و (4) دوزخ پر از آتش است و مار و کژدم و زقَُّوم
ها فراوان و های خوب و زنان زیبا و دیگر نعمتها و شرابچنین توصیف کند که آنجا طعام

 حساب است. بی
 حلواستی  و  (6) برامید نان و دیگِ قَلیه  محراب کی کردی اگر نه در بهشت (5) روی زی   
 (7) گر نه در جنّت امیدِ میوۀ طوباستی وع ـــپشتِ این مشتِ مُقلدّ کی شدی خم در رک    

 
 حشر = قیامت ۱
 تیز = گوز ۲
 نامۀ دهخدا نبَی )فتح و کسر نون هم گفته اند(: پیغمبر، رسول، آگاه کننده از خدا. لغت  3
روید و میوۀ آن شباهت دارد به سرهای دیوان زَقُّوم = بر اساس روایات اسلامی درختی است که در بن جهنم می 4

های آنان، مانند مسی که در  )رؤوس الشیاطین(. زَقّوم در جهنم غذای بدکاران است و بر حسب قرآن در شکم
 جوشد.  آتش گذارند یا چون آب که بر روی آتش نهند می

 زی = سوی.   5
 قلَیه = خوراک ایرانی، شامل گوشت چرخ کرده، حبوبات و نوعی سبزی.   6
طوبیٰ = بنا به روایات اسلامی، درختی است در بهشت که خداوند به دست قدرت خویش آن را غرس کرده و   7

اند که های بهشتیان است و گفتهها ]جامه، لباس نو[ و جامهروح خود را در آن دمیده است. میوۀ این درخت حلُّه
آید. این درخت چندان بزرگ است که در هر نقطۀ بهشت  بندۀ مؤمن هر چه بخواهد از درخت طوبی بیرون می

آورند تا مؤمنان به آسانی و بی  های درخت سر فرود میای از آن هست. هرگاه میوۀ آن را بخواهند، شاخهشاخه
اند، اگر مؤمنان آرزو کنند، در حال،  های این درخت هیچ رنجی آن میوه را از شاخ بچینند. مرغانی که بر شاخه

که خورده شدند، به قدرت  توانند آن مرغان بریان را بخورند. و مرغان پس از آنشوند، و مؤمنان میبریان می



کاپوی آزادی و   ایرانیان در ت

 433                                                                                                                               استقلال

 )ناصر خسرو(
های ضعیف جز  های ضعیف را در نظر گیرد و سخن گوید و عقل نبی ناچار بود حدّ عقل    

برد. و چون در هر دوری  کند. ولی عقل قوی خود به راز سخن او پی میمحسوس را درک نمی
کند و بر نهج دیگر است، در هر دوره شریعت نو پیدا شده است و نبیِ زندگی مردم تغییر می

مطالب را چنان در آن یاد کرده است که اهل ظاهر و   - پیامبری که دارای کتاب باشد  -مرسل 
 کردند.  جستند و معنی باطن سخنان را درک میهای ضعیف درک کنند، اهل باطن خود میعقل 

 رابطه با فلسفه  
"نکتۀ جالب و مترقی در اصول عقاید اسماعیلیه، رابطۀ مثبت آنها با فلسفه بود. آنها فلسفه و    

شمردند و فلاسفۀ بزرگ از قبیل افلاطون و ارسطو را همانند انبیاء  دین را مکمّل یکدیگر می
است و "حکمتِ خاصّه" از آنِ فلاسفه.   گفتند که "سیاست عامّه" از آنِ پیغمبراندانستند و میمی

ها  در دوران نخست انتشار کیش اسماعیلی که به علّت آزاداندیشی متداول  در ایران، اسماعیلی
توانستند نظریات خود را پخش کنند، یکی از امور آنها پخش فلسفۀ یونان  با سهولت نسبی می

 (۲)."(۱) بود و کوشش برای تعالیم موازین عقلی و فلسفی به گِروندگان و مُستجیبان
کوشیدند که با در آمیختن دین و منطق، ایمان و فلسفه و با پیش کشیدن رسم "تأویل" آنان می   

و کشفِ باطن آیات و احادیث سنَتزی متناسب با روحیات عصر به وجود آورند و بقول ناصر 
 "حجّتِ معقول" را جانشین ادعای صرف سازند.

گذاشتند و نیز بطور کلی های اجتماعی انگشت میاسماعیلیان در تبلیغات خویش بر بیعدالتی   
کردند و با در آمیختن ایدئولوژی  روی نفرت ایرانیان از حکمرانان جدیدِ ترکِ خود حساب می

مذهبی و فلسفه وعرفان، سلاح فکری مؤثری در مبارزه علیه خلافت و دست نشاندگانِ ترک و 
 دادند. ایرانیِ آنها در اختیار قشرهای متوسط و زحمتکش مردم ایران قرار می

بینی اسماعیلی تضاد آشکار بین راسیونالیسم و ایراسیونالیسم این را نیز باید گفت که "در جهان   
]خرد گرایی و خرد گریزی[، مابین روش مرتاضانه یعنی باور به جاودانی بودن روح و جهان پس  

 
اند که اصل این درخت در سرایی است در بهشت که از آنِ  کنند. گفتهشوند، و پرواز میخدای تعالی زنده می

 المعارف فارسی، ذیل کلمه طوبی. حضرت رسول است. دایرة
 شود.  = کسی که به طریقۀ اسماعیلیه داخل می بیمُستج ۱
   ۲۲8های اجتماعی در ایران، احسان طبری، صفحۀ ها و جنبشها در بارۀ جهان بینیبرخی بررسی ۲



ایرانیان در                                                                                                                                 434

کاپوی آزادی و استقلال  ت

   

از مرگ و خوار داشتن جهان کنونی از طرفی، و روش مبارزه جویانه یعنی دعوت به عمل و تبلیغ  
از طرف دیگر دیده می در همین جهان  اقامۀ حق و عدل  به  البته ناصر خسرو و تلاش  شود. 

کوشد با این استدلال که جسم، خاکی و جان، آسمانی است؛ لذا لازمۀ پرورش جان و عقل می
داری از پرورش جسم است، تناقض جهان بینی خود را فرو انصراف از این عالم خاکی و خود

توان ای است. روح و عقل را نمیپوشاند. ولی این توجیه خود در حکم طرح دعاوی غلط تازه
از جسم مادّی و جهان مادی جدا کرد. سعادت در خوار داشتن جسم و جهان نیست، بلکه در  

آن به مقتضای عقل اس بلکه عقل روشن   -نه عقل سوداگرانه و خود پسندانه    -ت  آراستن 
    (۱) ها."انسانی، عقلی به سود همۀ انسان

گویند اگر آدمی در کارهای خود مجبور است، خداوند  پذیرند و میاسماعیلیان جبر را نمی   
 گوید:نباید به خاطر گناهانش او را عِقاب کند. ناصر خسرو می

 چـــرا خــورد بایــد بــه بیهــوده غـم؟   اگـــر کـار بـــوده سـت و رفتــه قلـــم  
 ت بر تو نه مـــدح و نـــه ذَمّـروا نیس  اگـــر نایــد از تـــو نــه نیـــک و نه بد  
 به فـــرمــان  ایـــزد پـــرستـد صـــنم  عقوبت محال است اگــربت پــرست   
 کــرد بــر مــن ستمبه دست تـــو او   خــدایست اگر  (۲)ستمــکار زی تـــو 
 نشد حـکــم کــرده نـه بـیش و نه کـم   کتــاب و پیمبــر چـــه بایـست اگــــر  
 بــر ایــن راه پـس چــون گذاری قدم؟   وگــر جملــه حــق است قــول خدای  

 ... 
 هـایــی  چــو  اُشتــر مَـرَمزِهَــر هـای  ی بــی شبان مــرو از پـس ایــن رمــه 

      ...  
 کـه گفتــار بــی عـلــم  بادست و دَم      ســخــن را بــه میــزان دانش بسنـج 

 گوید:  و در جائی دیگر می
 ( 3)طینـت انسـان همه جمیــل سـرشتـی  اگــــر  زروی  خــدائــــی    بارخــدایا،     

 
 ۲83و  ۲8۲همان، صفحات  ۱
 زی تو = به عقیدۀ تو، به نظر تو. ۲
 این مصرع بدین شکل نیز آمده است: "طینت انسان زآخشیج سرشتی".  3



کاپوی آزادی و   ایرانیان در ت

 435                                                                                                                               استقلال

 مایۀ خــوبی چه بـود و علـت زشتـی؟  چهـرۀ رومـــی و صـــورت حبـشی را
 هـمچو دل دوزخــی و روی بهشتی؟!  طلعت هندوی و روی تُـــرک چرا شد 
 (۱)زاهـد مـهــرابـــی و کـشیش کنِـشِـتی  از چه سعید اوفتاد و از چه شقی شد  
 چون همه را دایه و مَشّاطه تو گشتی  چیست خــلاف اندر آفــرینش دنیــا؟ 

 محِنتِ مُفلسِ چراست کشتی کشتی؟  چــراست دریا دریا؟  (۲)نعمـت منُعَـم
 

نیرو در برابر  دانست که خِردَِ بی" حسن صبّاح نیک می
تواند فقط به اتکای  زور و غدَر، زبون است و وی نمی

حقانیّتِ امرِ خویش بدون پشتیبانی یک قوّۀ واقعی و  
و  واقعی  نیروی  یک  ملکشاه  دوران  در  قدرت سلجوقیان  ببرد.  پیش  از  آن، کاری  بستن  بکار 

هایی که مسخّر ساخته بودند عظیم و شگِرف بود. وسایلی که ایشان در اختیار داشتند و سرزمین
ها  که خود در شمارِ اقطاع داران و خان  - پهناور بود و در این حال به نفوذ روحانیِ علمای سنّی  

گشتند، مُستظهر بودند. ضمناً حسن که مدتی در دربار ملکشاه به سر برده بود، بهتر  محسوب می
های درونی آن دستگاه آگاه بود، نارضایی مردم را ناشی ازآن سُلالۀ بیگانه  از هر کسی از آشفتگی

دانست  دانست. این را هم میمی -اعمّ از کشوری و لشکری و روحانی   -وعاملان ایرانی آنان 
های برهنه و عاصی در برابر شمشیرهای آختۀ دشمنان سلاح، سپر کردن سینهکه با دست بی
نظامی همه جانبه پرداخت. "بقول "آنری  - از اینرو به یک سازماندهی سیاسی  (3) بیهوده است."

ماسه"، محقق فرانسوی، فرقۀ "نواسماعیلیِ" حسن صباح بیشتر یک سازمان سیاسی پنهانی بوده  
 و کمتر یک تشکیلات مذهبی".

نظیر:      است.  شده  برده  نام  اسماعیلیان  سازمانی  واحد  چند  از  مردم  متشکل کردن  برای 
می دعوت آن حق عضویت  اعضای  انجمنفراموش  -پرداختند  خانه؛ که  سریّ  خانه؛ که  های 

اسماعیلی بود. و نیز روزهای دوشنبه و پنجشنبه داعی الدُّعاة مجالس عامه و خاصّه برای بحث 

 
 کنِِشت یا کنُِشت = عبادتگاه کافران: آتشکده، کلیسا، معبد یهود. ۱
 منُعَم = کسی که به او نعمت داده شده است.  ۲
 97و  9۶حسن صبّاح، کریم کشاورز، صفحات  3

 های اسماعیلی سازمان

 



ایرانیان در                                                                                                                                 436

کاپوی آزادی و استقلال  ت

   

، پنهانکاری و کتمان سرّ از اصول  ها سازمانداد. برای ادارۀ این مجالس و  و مناظره تشکیل می
 های اسماعیلی بوده است.     مسلمّۀ سازمان

 سازمان نظامی     
. لذا در این شبکه متمرکز بودهنگی غیرآیی و همأرهمالگوی مبارزۀ نظامی اسماعیلیان ایران     

در آن واحد هم پایگاه و مرکزی برای هدایت عملّیات    -شد  که دارالهجِره نامید می  -هر قلعه ای  
توانستند به نواحی  های مسلّح اسماعیلی بود که از آنجا به آسانی میای برای گروهنظامی و هسته

رهبریِ   پناهندگان. خودِ  و  مهاجران  برای  پذیری  دفاع  و  امن  هم محلّ  و  پیرامون حمله کنند 
پایگاه مانند  نیز  در قلمرو سلجوقیان  اسماعیلی  بود. یعنی درهای شورش غیرشورش    متمرکز 

ها با یکدیگر همکاری و معاضدت کامل داشتند، خود مستقلاً به رأی و ابتکار حالیکه پایگاه
رأی استفاده کرده آنان   کردند. امّا دشمنان ایشان هرگز نتوانستند از این استقلال خویش عمل می

 .  را به رقابت و مخالفت با یکدیگر وا دارند
بعلاوه قوای نظامی اسماعیلیان بر خلاف سپاه امیران سلجوقی حتی پس از شکست سخت     

پاشید، زیرا اتحاد و همبستگی قوای اسماعیلیان بر اساس وحدت هدف و ایمان  نیز از هم نمی
و اعتقاد و پیوستگی روحی و سیاسی میان آنان استوار بود نه بر پایۀ حقوق و مزایا و جیره و یا  

افتاد، ساکنان و مقیمان آن به آسانی  ها بدست دشمن میغنایم جنگی. از اینرو، اگر یکی از پایگاه
 توانستند به پایگاه دیگر پناه برده در آنجا مسکن گزینند. می

 سازمان فدائیان  
ای نسبت به اسماعیلیان  های وحشیانهدرست است که در دوران "دعوت قدیم" نیز سختگیری    
که گفته شد "نبرد واقعی را با آنان سلطان محمود غزنوی و سپس بویژه سلجوقیان شد. چنانمی

های حاکمه در ایران که بنا به الهام و اصرار خلفای عبّاسی انجام  آغاز کردند. تغییر روش هیئت
های قهرآمیز بزند. تروریسم به حربۀ نبرد  وادار کرد که دست به روشگرفته بود، اسماعیلیه را  

 (۱) مبدّل شد."

 
 ۲3۲های اجتماعی در ایران، احسان طبری، صفحۀ ها و جنبشها در بارۀ جهان بینیبرخی بررسی ۱



کاپوی آزادی و   ایرانیان در ت

 437                                                                                                                               استقلال

، (۱) اش حسن صباح نبودشود( مؤسسّ"کارد زدن بناگاه )که به عربی قتل غِیله یا فتَک گفته می   
بلکه او این شیوه را نظم و ترتیب صحیحی داد و صنفی به نام فدائیان ایجاد کرد که آدمکشی به  

شدند بهیچ وجه  شمردند ... این کسانی که مأمور قتل میامرِ رئیسِ خود را وظیفۀ دینیِ خود می
رفت کنند؛ بالعکس، چون احتمال این میکردند که کاری خلاف اسلام و انسانیت میگمان نمی

میّت  نماز  برایشان  و کسی  شوند  کشته  و  گردند  اسیر  مأموریت خود  دادن  انجام  از  بعد  که 
می غسل  قتل  به  اقدام  از  قبل  میّت نخواند،  نماز  برایشان  همراهانشان  از  یکی  و  کردند 

 (۲) خواند."می
زیرا که مسموم کردن، بی سر و   -بردند  "فدائیان برای کشتن مخالفان هرگز زهر به کار نمی   

جنگ فدائیان جنگی شگرف بود. ولی آدمکشی ساده نبود. فدائیان    -صدا و عملی نامردانه است  
دادند، از پشت سر به  کردند، خویشتن را در معرض خطر حتمی مرگ قرار میمردانه حمله می
ای سرباز و سپاهی بودند نه  کشتند. اینان در واقع تا اندازهزدند، با سر و صدا میکسی کارد نمی

ای "گاه که قتلی دشوار در پیش بوده سه یا چهار فدائی و رفیق، یا حتی عده  (3) آدمکش عادی."
هـ. در قاهره ۵۲۵شدند. مثلاً قتل خلیفه آمر فاطمی، پسر مُستعلی، در سال  بیشتر مأمور آن می

هـ. نزدیک مراغه توسط چهارده  ۵3۰به دست هفت رفیق، و قتل مُسترشدِ خلیفۀ عبّاسی در سال  
کردند، تابع نظم و ترتیبی "مانند سپاهیان به فرمان عمل می  (4) تن از رفیقان صورت گرفت."

خواهیِ شخصی یا امیدِ سود خصوصی انگیزه ایشان نبود، محرکِ ایشان ایمانشان بودند. کین
"در آن دوران که سلجوقیان و عبّاسیان و دیگر   (5)نهادند."بود و بس. و غالباً جان بر سر آن می

داشتند وجود باطنیانِ الموت و فدائیان  زورمندان زمان همه گونه ستم و اجحاف به مردم روا می
کرد زیرا که کاردِ فدائی بیشتر بخودی خود عاملی بود که ستمگران را وادار به میانه روی می

 
ای است که  ( "حربۀ فَتک که بناگاه کشتن است و امروزه "ترور" گویند، حربهRené Dussaudبگفتۀ رنه دوسو ) ۱

،  ۱های ستمکشیده و مظلوم در مقابل مظالم ظالمان و ستمکاران بکار برده اند". تاریخ ادبی ایران، جلد اقلیت 
   ۵7۴ادوارد براون، صفحۀ 

 از سخنرانی مجتبی مینوی در دانشکدۀ الهیات و معارف اسلامی دانشگاه مشهد.  ۲
 ۱۶3و  ۱۶۲حسن صبّاح، کریم کشاورز، صفحات  3
 3۱8اسلام در ایران، پطروشفسکی، صفحۀ  4
 ۱۶3و  ۱۶۲حسن صبّاح، کریم کشاورز، صفحات  5



ایرانیان در                                                                                                                                 438

کاپوی آزادی و استقلال  ت

   

بود و جایی دیده نشده است که فدائیان    -یعنی عمّال ایشان    -متوجه ظالمان بیگانه و خودی  
 ( ۱)کسی از طبقات ضعیف و پائین را کشته باشند."

قتل"علی    این  یا  الرسم  بودند،  شده  اعدام  یا  و  سوزانده  زنده  نزاریانی که  خونخواهی  به  ها 
یافته. ولی باید در نظر داشت که گردیده وقوع میتضییقات و ایذائی که علیه ایشان اعمال می

شده. و تبلیغات و مبارزۀ مسلحّانۀ های انفرادی شیوۀ مبارزۀ اصلی نزاریان محسوب نمیقتل
 عامّ  )قیام عامّ یا جنگ( در درجۀ اوّل قرار داشته.

پایه اند و در این مورد به قصّۀ بیدشمنان اسماعیلیان، فدائیان را به استعمال حشیش متهم کرده    
اند. از جمله، ( بهم بافته استناد جستهMarco Poloو مُضحکی که سیّاح ایتالیایی مارکوپولو )

نویسد: "شیخ ]حسن صبّاح[ به نقل از آن سیّاح می  ۲ادوارد براون در "تاریخ ادبی ایران" جلد  
العاده بزرگ و دلگشا،  ای را میان دو کوه محصور کرده و بصورت باغی فوقدر الموت، درۀ

های شیر و شراب و انهار آب و شهد ناب، با  ها، جویها و کاخمملّو از درختان میوه، غرفه
های دلنواز مشغولند، فراهم زیباترین دوشیزگان جهان که به نواختن آلات گوناگون و زمزمۀ ترانه

آنجا می وارد  استعمال حشیش  از  تا جوانانی که پس  بهشت کرده،  وارد  برند که  شوند گمان 
مگر کسانی که شیخ میشده نداشت  ورود  اجازۀ  احدی  باغ  این  به   ... در سلکاند    خواست 

   (۲)حَشاشین ]فدائیان[ در آورد ..."
بردند و او گویا این جوانان را پس از مدتی خوشگذرانی در بهشت خیالی به حضور شیخ می   

داد که پس از انجام وظیفه، در هر حال، به بهشت کرد و به آنها وعده میفرمان ترور صادر می
 باز خواهند گشت.

"تجربۀ تاریخی نشان داده است، برای اینکه فرد وابسته به مذهب و مسلک و طریقتی بر حسب    
فرمان، به قتل نفس دست بیالاید، باید نخست به حقانیت آئین خود مؤمن باشد و فرمان پیشوا 
یا رئیس خود را بر حق بداند. دیگر اینکه از حیث قوتّ اراده و آمادگی جسمانی و بویژه نیروی  

ها مادرزادی است و بعضی با تبلیغ و تلقین تر باشد. برخی از این شرطایمان از همگنان شایسته

 
 همان ۱
 به تلخیص  - 38۰، ادوارد براون، صفحۀ ۲تاریخ ادبی ایران جلد  ۲



کاپوی آزادی و   ایرانیان در ت

 439                                                                                                                               استقلال

پایه است اند سخنی بیآید و اینکه فدائیان را به استعمال حشیش متهم کردهو تربیت بوجود می
   (۱)اند."زیرا آنان نیازی به تخدیر نداشته

گشتند، حرفی نیست. ممکن است کسانِ "در اینکه فدائیان مسحور سخنان حسن صباح می   
فقط به سائقۀ   -در اوضاع و احوال معین    -حق یا باطل    -مؤمن به مذهبی ]یا عقیده ای[  

ایمان و عقیده، به کارهای خطرناک دست زنند و از خود بگذرند و جانبازی کنند و هیچ انگیزۀ 
رکشان نباشد. در تاریخ مح  -نه پول و نه مقام و نه حشیش و نه نوید باغ بهشت    -خارجی  

 ]و هنوز هم هستند.[ (۲) اند."نظایر اینان بسیار بوده
شد و حتی نزدیکان و رئیس اسماعیلیه آن را ندیده بودند، بعلاوه "اگر کسی داخل آن باغ نمی    

از کجا این مردم خارجی از حال و وضع باغ خبردار شده بودند. بهرحال چنین باغ و قصری در  
نواحی   به  او اصلاً  راه سفر مارکوپولو و همراهان  و  الموت هرگز وجود نداشته،  اطراف قلعه 

است. این سیاح ایتالیائی از نزدیکِ مَحالِ تون و قزوین و منجیل و الموت نزدیک هم نبوده  
وصف بر آن صادق آید،    ت ایناس  ای که ممکنطبس و قاین عبور کرده، و در آن ناحیه تنها قلعه

وه بوده که در چند فرسخی دامغان قرار داشته است. و همینکه هولاکو قلاع اسماعیلیه را کگِرد
اآن گسیل داشت از تسخیر الحفظ به دربار منگوق هـ. مسخّر کرد و خورشاه را گرفته تحت۶۵۵در  

وه عاجز ماند، و اهل آن قلعه تا چهارده سال بعد، آن را نگاه داشتند. بهر حال مسلّم کقلعۀ گرد
    (3)آنست که در زمان عبور مارکوپولو از ایران هیچ چنین چیزهایی در سر راه او نبوده است."

"جبنش نیرومند اسماعیلیان ایران دارای همه گونه شرایط یک دولت مستقل بود. قدرت نظامی     
پرداخت و قرارداد  ایرانی به مذاکره میزد،  با دولت سلجوقی و فرمانروایانِ غیرداشت، سکّه می

کرد، و دستگاه  های تابع خود دفاع میزد، از سرزمینبست، به گستریش قلمرو خود دست میمی
 اداری و امنیتی و جاسوسی ویژه داشت. 

بزرگ و کوچک در گوشه و کنار ایران داشتند که بیشتر آنها    اسماعیلیان بیش از شصت قلعۀ   
های البرز بود. قلعۀ الموت، قلعۀ اَرَّجان یا اَرگان )در بهبهان کنونی(، قلعۀ طبس، قلعۀ در دل کوه

لمَسَر در نزدیکی الموت، میمون دِژ در نزدیکی الموت و قلعۀ خان لِنجان در نزدیکی اصفهان از  

 
 ۱۶۲حسن صبّاح، کریم کشاورز، صفحۀ   ۱
 ۱۶۲حسن صبّاح، کریم کشاورز، صفحۀ   ۲
 از سخنرانی مجتبی مینوی در دانشکدۀ الهیات و معارف اسلامی دانشگاه مشهد.  3



ایرانیان در                                                                                                                                 44۰

کاپوی آزادی و استقلال  ت

   

های اسماعیلیان بود. در قُهستان، بخشی از خراسان بزرگ، نیز دارای چندین جملۀ مهمترین قلعه
   (۱)قلعه بودند ..."

ساختند و با کشیدن کانال از میان صخره آوردند، آباد میهایی را که بدست می"اسماعیلیان قلعه   
دادند، کردند، کشتزارها را توسعه میها را تأمین میها و ساختن آب انبارها، آب آن قلعهسنگ

قلعه هم  و  تأمین کنند  را  مردم  رفاه  و  زندگی  هم  و محاصرۀ دشمنان تا  برابر هجوم  در  را  ها 
 استحکام بخشند".

ایجاد کردند که       زمان قدرتی  از ممکناتِ  استفاده  با  اسماعیلیان  سال    ۱7۱حسن صباح و 
 ۱7۱ارکان دولت سلجوقیان و خلافت عبّاسیان را به لرزه در آورد. "این دولت نوظهور در طی  

های مخالف پایداری کرد و زمانی منقرض شد که مخالفان آن هم از پای  سال در برابر جریان
 درآمدند و مغولان، ایشان و دشمنانش را یکجا نابود کردند".

هـ.ق پس از نزدیک به یکصد سال زندگی، جهان را بدرود گفت و کیا  ۵۱8حسن در سال      
 تر بود جانشین خود ساخت.بزرگ امید را که از داعیان شایسته

سازماندهنده    وی  بود.  شگرف  و  برجسته  مردی  براستی  صبّاح  و  "حسن  کفایت  با  ای 
ای بود که زندگی را به  نظیر بود، و در همان حال متفکّر و نویسندهسیاستمداری با استعداد و بی

زهد و تقوی گذرانید ... حسن هنگام محاصرۀ الموت، زن و دخترانش را به گِردکوه فرستاد؛ در  
کردند و حسن هرگز آنان را به الموت دعوت  آنجا آنها از راه نخریسی به سادگی امرار معاش می

  (۲) نداد."
"در آن دوره اسماعیلیه هم از نظر فرهنگی و هم از نظر سیاسی )در اندیشه و عمل( نقشی     

این   -تا آن جا که به تکامل و گسترش نثر فارسی مربوط است    -ملّی داشتند و در این زمینه  
مذهبی سهمی شایسته داشت". "اسماعیلیه، در بین همۀ مذاهب اسلامی شایع  -نهضتِ سیاسی

 ( 3) نوشتند تا عربی ..."نها گروهی بودند که بیشتر به فارسی میدر ایران، ت

 
 فرهنگنامۀ کودکان و نوجوانان ذیل کلمۀ "اسماعیلیان". ۱
 ۴۲۱تاریخ و عقاید اسماعیلیه، دکتر فرهاد دفتری، صفحۀ  ۲
 ۱3۲هویت ایرانی و زبان فارسی، شاهرخ مسکوب، صفحۀ  3



کاپوی آزادی و   ایرانیان در ت

 441                                                                                                                               استقلال

توان گفت اینکه: رواج و قدرت  آنچه دربارۀ علت عدم پیشرفت قطعی اسماعیلیه در ایران می   
و  بودند  سنّت  مذهب  بر  ترکان که  شد.  آنان  نفوذ  و  ترکان  غلبه  با  "مصادف  اسماعیلیه  کار 
عقایدشان مقرون با تعصّب کامل بود و ضمناً نسبت به ایران و حفظ رسوم آن تعصّب مخالف  

همکاری نکردند بلکه با تمام قوا در اضمحلال   (۱) داشتند، با اسماعیلیه و قرامطه و دُعاتشان
   (۲) آنان کوشیدند."

در مورد اسماعیلیان و حسن صبّاح، طی قرنها، نظرها و عقاید ضد و نقیضی اظهار شده که     
 -از تهمت و افترا بوده است. طبعاً اگر خلفای عبّاسی و پادشاهان و امیران تُرک    غالباً مملوّ 

این فرقه را، که اساس فرمانروایی آنها را به لرزه درآورده بود، کافر و    -غزنویان و سلجوقیان  
بنامند و تهمت امّا هر جستجوگر بیغرضی، مُلحدِ  ببندند، عجبی نیست.  آنها  به  ناروایی  های 

ضمن مرور و بررسی در تاریخ کشور ما، مسلماً اذعان خواهد کرد که: "اگر به رغم مهاجمات و 
هایی که ملت ما از سر گذرانده، استقلال و فرهنگ و زبان خویش را حفظ کرده، و اگر بدبختی

این نام دم از هستی می های مردم و زند ... این، نتیجۀ کوششاکنون ملتّی در فلات ایران به 
است که مهاجمان   -الموت )و قبل و بعد از آن(  هایی چون جنبش  نهضت  -ایشان    هاینهضت

عرب و ترک و غیره را آنی راحت نگذاشتند و به عناوین گوناگون عَلَمِ عصیان و مخالفت بر  
های گونانگون به صورت  -چنانچه مقاومت و مبارزه مردم    وگرنه  (3)ضد ایشان بر افراشتند."

 شد. بود، استقلال و فرهنگ کشور ما به نابودی کشانده مینمی -
چنان نابسامانی و وحشت با آمدن چنگیز به ایران، آن

و نومیدی بر مردم کشور مسلطّ گردید که دیگر فرصتی  
چنگیزی   یاسای  نماند.  باقی  دینی  مناقشات  برای 
اعتقاد به وجود خدای خالق زمین و آسمان و احترام 

دین دینیِ  عمّال  میبه  لازم  را  مختلف  ایجاب  های  چنگیزیان  منافع  جا که  هر  شمرد. گرچه 

 
 کند. دُعات = جمع داعی یعنی آنکه مردم را به دین خود دعوت  ۱
 ۲۵۴، صفحۀ ۱اللّه صفا، جلد تاریخ ادبیات در ایران، دکتر ذبیح ۲
   ۲حسن صبّاح، کریم کشاورز، سرسخن ، صفحۀ  3

شیعیگری و شیعیان در 
 دوران استیلای مغولان 

 



ایرانیان در                                                                                                                                 44۲

کاپوی آزادی و استقلال  ت

   

داشت، و   (۱) کرد، عمّال دینی سرنوشتی بهتر از دیگران نداشتند. خود چنگیز مذهب شمََنیمی
ها یکسان بود. لشکریانش نیز اکثراً بودایی یا مسیحیِ نَسطوری بودند. لذا  رفتارش با همۀ دین

شیعه و سنّی از کشتار و غارت و ویرانی به یکسان بهرمند شدند. امّا در حمله چنگیز، خلافت 
 عبّاسی و اسماعیلیان هنوز پا بر جا ماند. 

"نظر به اینکه شیعیان ]دوازده امامی[ در قرن ششم هجری به این اعتقاد رسیده بودند که ظهور    
امام قائم نزدیک است و ترکان در رکاب او یاری خواهند نمود، لذا در هنگامی که هولاکو ]پس  

دید، ... تمام مراکز تشیعّ در عراق نمایندگانی  از قلع و قمع اسماعیلیان[ تهیّۀ فتح بغداد را می
چند علوی و فقیه نزد هولاکو آمدند و ازو   (۲) نزد او فرستادند و قبول ایلی کردند. مثلاً از حِلّه

شحنه خواستند و چون "بوقاتیمور" از جانب ایلخان به آن شهر رفت، مردمِ حلّه او را استقبال  
 ها نمودند".   کردند و بر فُرات پل بستند و به وصول سپاهیان مغول شادی

تحت نفوذ خواجه نصیرالدین طوسی به  خان  اند که هولاکو"شیعه ]دوازده امامی[ مدّعی بوده   
اتفاق "بیگم"، یعنی خاتون بزرگ حرم، نهانی قبول اسلام کرد. پیداست که این قول کذب محض  

هایی هم برای خود در آذربایجان ترتیب داد. خانهاست، زیرا هولاکو بر کیش بودایی بود و بت
هایی ساخت و هر جا بود بر درگاهش ناقوس  بود و کلیسا   دوقّوز خاتون نیز بر کیش ترسایی

به این حقایق تاریخی اعتنایی نکردند و گفتند    اللّهزدند؛ امّا شیعه تراشانی چون قاضی نورمی
که تقربّ خواجه نصیرالدین در حضرت ایلخان "بجائی رسید که در حرم محترم ایلخان مَحرَم 

با خود متفق ساخته ایلخان و بیگم را پنهان از    (3) گردید و بیگم را در تکلیف اسلام ایلخان
اعیان لشکر به شرف اسلام فایز گردانید و چنانچه مشهور است ایشان را ختنه ساخت و اینکه 

 
ای از دین بودایی شمالی است. اصطلاح مبهم "مذهب شَمنَی" به مذهب خاصّی اطلاق  آئین شَمَنی، شاخه ۱

شده است بلکه "علم یا شکلی از سحر و جادو بوده است که پیروان آن معتقدند که بدان وسیله طبیعت را  نمی
 المعارف فارسی  توان تحت قدرت و اختیار انسان در آورد". دایرةمی

کیلومتری جنوب بغداد، در ساحل فُرات. مردم آن شیعۀ اثنا عشری متعصّب بودند و  93حلِّه، "شهری بود در  ۲
 المعارف فارسی  ای ساخته بودند و معتقد بودند که مهدی مُنتظر از آنجا بیرون خواهد آمد". دایرةدر آنجا مقبره

"حلِّه اصولاً برای این پدید آمده بود که مرکز تجمّع شیعه باشد". تشیّع و تصوفّ، دکتر کامل مصطفی الشیبی،  
 87ترجمۀ علیرضا ذکاوتی قرا گوزلو، صفحۀ 

 اند. ای از سلاطین مغول است که در ایران سلطنت کردهایلخان، عنوان خاصّ عده 3



کاپوی آزادی و   ایرانیان در ت

 443                                                                                                                               استقلال

با این ادعا رجال    (۱)کنند از قبیل سخیف اوهام است."بعضی از قاصران استبعاد اسلام او می
 شیعه همکاری با هولاکو را مشروع جلوه دادند.   

دهد شیعه افکار پیشین خود را دربارۀ اینکه طالبانِ خون آل  "اخبار دیگری هست که نشان می   
می توفیق  خود  مخالفان  مادّه  قلع  به  ترکان  بهمراهی  دنبال  محمد  هفتم  قرن  در  هنوز  یابند، 

کردند، همینکه مغول را بر ایران مستولی یافتند و هولاکو را به عنوان پادشاه و فرمانروای  می
این سرزمین ملاحظه کردند، او را به اجراء مقصود خود در منقرض ساختن سلسۀ عبّاسی تشویق 

که و تحریض نمودند و هر جا که توانستند از طریق قبول ایلی کار او را تسهیل نمودند. چنان
و  هنگام وصول او به ناحیۀ بغداد نه تنها از درون شهر او را یاری دادند، بلکه از نجف و کوفه  
 حلّه به قبول ایلی نزد او آمدند و عالمان بزرگ خود را به انقیاد و قبول  اطاعت او فرستادند. 

نور     باره می  اللّهقاضی  این  "قدوةدر  در کتاب    اللّهالدین رحمةالمجتهدین شیخ جمال گوید: 
خبر داده بود از استیلای مغول و    السلامکشف الحقّ آورده که چون حضرت امیرالمؤمنین علیه

ملک   انقراض  و  وقتی که بنیتَتار  لاجرم  هولاکوخان،  دست  بر  ایشان  شدن  و کشته  العباس 
هولاکوخان به حوالی بغداد رسید، پدرمن شیخ سدیدالدین و سیدّ ابن طاوس و چند کس دیگر 

نجف و کوفه و حلّه کتابتی به هولاکو نوشتند و طلب امان ازو نمودند.   (۲) از اکابر و افاضل مشهد
امان نزد او روند، پدر من پس هولاکو ایشان را نزد خود طلبید و چون ایشان ترسیدند که بی

تنها به خدمت هولاکو رفت؛ آنگاه هولاکو از او پرسید که سبب چه بود که پیش از آثار ظفر من 
بر بغداد کتابت نوشتید و طلب امان از من نمودید؟ گفت سبب اینست که حضرت امیرالمؤمنین 

العباس وارد خواهد  بنیالسلام ما را از ظهور تو خبر داده و فرمود که تُرک بر آخَرِ خلفای  علیه
شد و پادشاه ایشان مردِ جَهوُرِ ]دلاور[ صاحب اقبال خواهد بود که به هیچ قلعه و شهری نگذرد  

نگردد، وای بر کسی    ردر مقابل او برپا نشود که نگونسا که آنرا فتح نکند و هیچ رایتی ]بیرق[  
از نقل این خبرِ کرامت اثر فارغ که شیوۀ مخالفت و معادات ]دشمنی کردن[ او پردازد. چون  

شد، هولاکو با او طریقۀ تعظیم و لطفِ سلوک داشته، خط امان مشهد )یعنی نجف( و کوفه و 
سنّیانِ منافق سالم   (3)حلّه به او عنایت فرمود و آن بقعۀ مبارکه از ترکتاز مغول و تَتارعلیرغم انَفِ

 
 به نقل از مجالس المؤمنین  ۱39و  ۱38صفحات  ۱/3اللّه صفا، جلد تاریخ ادبیات در ایران، دکتر ذبیح ۱
 مشهد = محل حضور، مزار و آرامگاه یکی از ائمه.  ۲
 اَنفِ کسی = ضد او، علیه او. 3



ایرانیان در                                                                                                                                 444

کاپوی آزادی و استقلال  ت

   

شود که رجال شیعه بعد از قرن هفتم به همکاری  مسلّم می اللّهماند". "با توجه به قول قاضی نور
اند و حتی این همکاری  نمودهبزرگان خود با هولاکو اعتراف داشته و از اظهار آن خودداری نمی

    (۱)اند."دادهمشروع و مجاز جلوه میابیطالب، بن را با نقل خبری از علی
پرست و یا مسیحی بودند، دین  پس از مرگ هولاکو، نظر به اینکه مغولان اکثراً بودائی، بت    

اسلام  ایلخانان  از  بعضی  افتاد. گرچه  حاکمیت  قدرت   از  تسنّن،  مذهب  خصوصاً  اسلام، 
هـ.ق، ۶9۴خان  پذیرفتند، امّا "از دوران تسلط مغول بر ایران تا تاریخ به قدرت رسیدن غازان

سال، دین اسلام از رسمیت قاطع افتاده و بصورت یکی از ادیان مجاز در   7۰یعنی متجاوز از  
خان به ایلخانی رسید،  های بودایی و مسیحی و یهودی در آمده بود. همینکه غازانردیف دین

طبق فرمانی قبول اسلام و اجرای آداب دینی را برای همۀ آحاد مغول در قلمرو سلطنتش واجب 
 (۲)ترتیب اسلام در ایران جانی نو یافت."گردانید. بدین 

دانست، به ائمۀ شیعه و به سادات نیز  خان در عین آنکه مذاهب اهل سنّت را بر حق می غازان   
یی رسیده  احترام قائل بود. بهمین جهت تشیعّ در آن ایام نیرویی فزونتر از پیش یافته و به درجه

یی از بد دینی و الحاد در نظر اهل سنّت نبود و یا  بود که سخن گفتن از عقاید شیعیان نشانه
 یی در صورت وجود، عمومیت نداشت.چنین اندیشه

پس از غازان خان، برادرش اُلجایتو به پادشاهی رسید. الجایتو در اثر اتفاقی که پیش آمد به      
نویسند: "اُلجایتو، سلطان مغول از روی غضب زن محبوبش را سه . می(3) مذهب تشیعّ گرایید

طلاقه کرد و بعد پشیمان شد و تمامی علمای مذهب سنّی )شافعی حنفی، مالکی و حنبلی( را 
جمع کرد تا شاید در حکم شرعی طلاق فتوایی به نفع شاه مغول بدهند. امّا آنها متفقاً وقوع 

را فتوا دادند. یکی از وزراءِ شاهِ مغول گفت؛ در شهر    طلاق و عدم امکان رجوع، بدون محلّل
یی به علاّمه نوشته و کسی را به احضار داند. پس نامهحِلّه عالمی است که این طلاق را باطل می

 
 ، به نقل از مجالس المؤمنین  ۱۴۰  - ۱38، صفحات ۱/3اللهّ صفا، جلد تاریخ ادبیات در ایران، دکترذبیح ۱
 ۱۲7همان، صفحۀ  ۲
"اُلجایتو پیش از پیوستن به تشیّع، ادیان گوناگونی را آزمود. وی که ابتدا مسیحی بود، بارها کیش بودا را   3

پذیرفت و سر انجام اسلام آورد. در مسلمانی نیز نخست حنفی، و سپس شافعی شد و سر انجام ]به شرحی که  
مل به ایران در عصر صفوی، مهدی  خواهد آمد[ آیین تشیّع را پذیرفت". )مهاجرت علمای شیعه از جبل عا

 ( 3۱، صفحۀ ۱377فرهانی منفرد، انتشارات امیر کبیر، تهران 



کاپوی آزادی و   ایرانیان در ت

 445                                                                                                                               استقلال

وی فرستادند. علاّمۀ حِلّی به حضور سلطان بار یافت و زمین ادب بوسید و مشکل شاه را به  
شرح ذیل حلّ کرد و موجب گرویدن این پادشاه به مذهب شیعه گردید. شاه مسئله را بیان نمود  

سلطان   (۱) و علاّمۀ حِلّی از شاه مغول پرسید آیا این طلاق با حضور شاهدان عادل انجام گرفته؟
گفت: در تنهایی و از روی غضب انجام گرفت. علاّمۀ حِلّی این طلاق را باطل دانست و گفت 
همان زن هنوز در زوجیت سلطان باقی است و سلطان را از شرّ محلّل راحت نمود. بعد از این 

م حادثه سلطان مغول به مذهب شیعه گروید و به اطراف و بلاد فرمان داد که به نام دوازده اما
  (۲) خطبه بخوانند و سکّه بزنند."

های تشیعّ دوازده امامی، به دوران چند  "رسمی شدن تشیعّ در عصر الجایتو و گسترش دیدگاه   
های هشتم و نهم هجری / چهاردهم و پانزدهم  که در سدهسالۀ تقیّۀ امامیان پایان داد ... با آن

میلادی شیعیان ایران در اقلیت بودند، این اقلیت به هر تقدیر مهم و فعّال بود، از حسن توجه  
کشی ظالمانه از آنان[ برخوردار بود، موضوع ائیان و سطوح پایین شهری ]به علت بهرهتروس

اند،  انتظار ظهور حضرت مهدی)ع( که برخی آن را انقلابی اجتماعی در قالب دین قلمداد کرده
در ایران شدت داشت و مردم چشم به راه رفع تجاوز ستمکاران و برکناری آنان و استقرار عدل  

اند. اندیشۀ شیعی که افزون بر مبنای فکری و اعتقادی خود از نظر اجتماعی بر روی زمین بوده
های سرکوب شدۀ مردمی رنجدیده و فقیر بود، با توجه به روحیۀ  های نهفته و آرمانبیانگر بغض

 (3) آسانگیری ایلخانیان به میان اشراف، قشرهای بالای جامعه و حاکمان نیز رخنه کرد."
ولی کوشش ایلخان برای اینکه مذهب شیعه را مذهب رسمی دولتی سازد با عدم موفقیت    

روبرو شد و چون سلطان اکثر روحانیان عالیمقام و مأموران ایرانی را پای بند تسنّن دید فرمان 
 داد تا نام خلفای سه گانه را دوباره در خطبه و سکّه وارد نمایند.

سلطنت ایلخانی   (4) دورۀ ایلخانی سپری شد و دوران فَترتَخان  پس از الجایتو و ابوسعید بهادر    
هایی از شیعیان که عمدتاً با خانقاه  های کوچک فرا رسید. در این دوران گروهو تشکیل حکومت

 
 باشد. شرط صحّت طلاق در مذهب شیعه حضور دو شاهد عادل می ۱
، صفحۀ  ۱تشیّع و سیاست در ایران، بهرام چوبینه، جلد  -المعارف فارسی، ذیل کلمۀ "علاّمه حلّی" و دایرة ۲

۱9۵ 
منفرد، انتشارات امیر کبیر،  "مهاجرت علمای شیعه از جبل عامل به ایران در عصر صفوی، مهدی فرهانی  3

 " ۲89" و "تشیّع، حسن یوسفی اشکوری، صفحۀ 3۱صفحۀ 
 فَترَت = از عربی: سستی یا کُندی، لغتنامه معین.  4



ایرانیان در                                                                                                                                 446

کاپوی آزادی و استقلال  ت

   

های آنان، و نیز  های صوفیانه پیوند خورده بودند، در برابر استیلای مغول و بیدادگریو اندیشه
ها دو دولت بدست صوفیان . و از میان آن گروه (۱) بعدها در برابر تیموریان دست به مقاومت زدند 

 شیعه مذهب تشکیل شد: یکی حکومت سربداران و دیگر حکومت سادات مرعشی.    
"تشکیل دولت سربداری درحقیقت نخستین قیامی است که در ایران بعد از مغول برای رفع     

بر و  دستهظلم  را  قیام  این  آنان صورت گرفت.  طاعت  از  و خودداری  ظالمان  از  انداختن  یی 
جوان و  فَتیان  برسیرت  که  سبزوار  مذهب  شیعی  میدرویشان  و مردان  آوردند  بوجود  زیستند 

 پا بود".  های تیمور بر سرهـ.ق تا روزگار یورش738حکومتی در خراسان تشکیل دادند که از 
"قیام دیگری که در این عهد اتفاق افتاد، بوسیلۀ میرقوام الدین مرعشی آمُلی انجام یافت که    

یکی از پیشوایان صوفیان شیعی مذهب بود. وی نیز به یاری مریدان خود حکومت مستقلی از 
افکند که تا سدۀ دهم هجری بر همه یا قسمتی از آن دیار  هـ. در مازندران پی7۶۰حدود سال  

می این خیزش (۲) راند."فرمان  نفوذ محروم "امّا  با  و  رسمی  و  برجسته  عالمان  از حمایت  ها 
   (3)بودند."

ایران شد       قرار نشده بود که موکب خونریز تیمور روانۀ  از توفان مغول بر  آرامشی بعد  هنوز 
هایی داشت. چنگیز مسلمان نبود، ادعای مسلمانی نیز  هـ.(. امّا تیمور با چنگیز تفاوت78۲)

کرد. سربازانش نیز اعتقادات اصلی خود را داشتند و کمتر مزاحم اعتقادات مردم محلی  نمی
میمی تظاهر  مسلمانی  به  تیمور  امّا  بهانۀ شدند.  را  مبین  شرع  مبانی  تحکیم  حتی  و  کرد 

داد و در این باب رسالتی برای خود قائل بود. وی در اجرای  ریزی نیز قرار میجهانگشایی و خون
با بُت پرستان روبرو می شد به عنوان "غَزو با  این "رسالت"، در سفرهای جنگی خود "هر جا 

آویخت، مقصود باز داشتن آنها از فتنه و فساد  جنگید و هر جا با امرای مسلمان در میکفّار" می
 بود".  

"به همین جهت بود که او در لشکرکشی به هند به علت احتیاج به آذوقه همۀ مزارع سند را،    
که در دست مسلمانان آن ناحیه بود، از گندم و جو تهی کرد و مسلمین آن دیار را در گرسنگی 

 
 ۲89المعارف اسلامی، حسن یوسفی اشکوری، صفحۀ تشیّع، از انتشارات دایرة ۱
 ۱3۵و  ۱3۵صفحات  ۱/۵و جلد  ۱۵۵، ۱۵۴صفحات  ۱/3تلخیص از تاریخ ادبیات در ایران، جلد  ۲
 ۲89المعارف اسلامی، حسن یوسفی اشکوری، صفحۀ تشیّع، از انتشارات دایرة 3



کاپوی آزادی و   ایرانیان در ت

 447                                                                                                                               استقلال

و در جوار شهر دهلی "تنها در یک حکم دستور داد تا قریب صد هزار هندو از   (۱) رها نمود."
 (۲) پرست" را که در دست سپاهیان او اسیر بودند، به سادگی سر ببرند.""کفّارگبر و بت

کرد، خود را وی که ظاهراً مذهب حنفی داشت و حکومتش از رسمیّت مذهب تسنّن دفاع می   
نامید. لکن، "تا زنده بود یاساهای چنگیزی را که نزد اهل شرع یکی از "مجَُددِان دین اسلام" می

و بدین   (3)داشت."شد، به اندازۀ قانون شرع نافذ و محترم میچیزی جز بدعت مذموم تلقی نمی
 ترتیب بود که وی اسلام را "تجدید حیات" بخشید!

رایج زمان بود، برای جلب شیعیان نسبت به   (4) از سوی دیگر، چون احترام به "ذُریّۀ رسول"   
نمود. در این اظهار دوستی تیمور نسبت به علی)ع( "عامل ابیطالب نیز اظهار ارادت میبن علی

ها و امکانات  خواسته تا آخرین حدّ ممکن از ظرفیتسیاسی دخالت داشته، در واقع این فاتح می
   (5)اتباع خود سود جوید."

تیمور از چشمداشت شیعیان برای بازیافتن مقامی که نزد مغولان داشتند، بهره گرفت و بدین     
می است که  دربارۀ لحاظ  سرابدال،  محمد  نام  به  متصوّف،  فتَیان  از  علوی  مردی  با  او  بینیم 

چگونگی فتح خراسان که برایش مشکلی شده بود مشورت کرد و او تیمور را چنین راهنمایی  
مؤید، حاکم شیعی و علوی بخشی از خراسان "که به نام دوازده امام سکّه بن  کرد که به علی

خواند" نامه بنویسد و با او شرط کند که اگر امیران خراسان را به تسلیم بدون زد و خطبه میمی
ریزی وادارد، او و یارانش، در ازاء این خدمت، در مقام خود تثبیت خواهند شد. ]تیمور خون

 را کرد و نتیجۀ مطلوب گرفت[.  همین کار
تیمور، این نیکی و مساعدت شیعه را فراموش نکرد و در صدد بر آمد، ایشان را بیشتر به سوی      

که مقصودش مردم    -)ع( از نسل یزید  خود بکشد، تا آنجا که دمشق را با شعار انتقام حسین
 هـ.(. 8۰3، و پس از فتح آن شهر را آتش زد )(6) گشود" -دمشق بود! 

 
   ۴3، صفحۀ ۴تاریخ ادبیات در ایران جلد  ۱
 ۴۶همان، صفحۀ  ۲
 3۱۵، دکتر عبدالحسین زرّین کوب، صفحۀ ۲روزگاران جلد  3
 ذُرّیه = فرزندان، نسل  4
 ۱۶۰تشیّع و تصوّف، دکتر کامل مصطفی الشیبی، ترجمۀ علیرضا ذکاوتی قرا گوزلو، ، صفحۀ  5
 )به اختصار(  ۱۶۲تا  ۱۵9همان، از صفحۀ  6



ایرانیان در                                                                                                                                 448

کاپوی آزادی و استقلال  ت

   

"تیمور به علویان توجه ]خاصّ[ داشت و در بر آوردن حوائجشان اهتمام ورزید ... به نظر    
ای را که برای شورش  آید هدف تیمور از اتخاذ این سیاست آن بود که از ذهن علویان هر بهانهمی

 (۱) علیه وی داشتند، بزداید و بر حکومت خود مطمئن و ازقیام آنان در امان باشد."
عراقی    "شیعه نیز در راه عقد مودّت با تیمور کوشش داشتند و به همین لحاظ یک هیأت شیعۀ   

هـ. به دیدار او شتافتند و  8۰۴از سادات کربلا و نجف به ریاست سیدّ محمد مفتاح در سال  
گفتند علی)ع( در خواب سفارش کرده به تیمور تسلیم شود، بدو اهدا  یک پرچم سفید که می

آن به  بود[  ]ای  "اشاره  این  و  به دست نمودند".  سپیدی  پرچم  فتح خیبر  روز  در  علی)ع(  که 
   (۲) داشت."

به علی)ع(  شبهه    نسبت  احساساتیِ مساعد  این موضعگیری  در  تیمور  "انگیزۀ  نیست که  ای 
بود برای پشتیبانی و تثبیت تسلط خود". "شاید اشاره بدین نکته موضوع   (3) جستجوی عصبیّتی

هـ. چهار علوی وی را بر تخت 77۱را بیشتر روشن کند که روز تاجگذاری تیمور در بلخ به سال  
پروری هم برای او سلاح دیگری برای نیل به پیروزی  در حقیقت "دینداری و دین  (4) نشاندند."
شد. تیمور، علیرغم خواندن نماز، تلاوت قرآن، زیارت قبور، اکرام سادات و نشست تلقی می

و برخاست با علما و فقها در سِرّ سوَُیدای قلب ]نقطۀ سیاه قلب، در ته دل[ یک یاغی، یک کافر  
و یک وحشی باقی ماند. وی، به رغم دین پروری و دینداری ظاهری، اکثر اوقاتش را صرف 

 گذراند.کرد و در صحبت ندیمان و زنان و در شرابخواری میو لعب میعیش وعشرت و لهو 

 
)به   ۱۶۲تا  ۱۵9تشیّع و تصوّف، دکتر کامل مصطفی الشیبی، ترجمۀ علیرضا ذکاوتی قرا گوزلو، از صفحۀ  ۱

 اختصار( 
 همان ۲
عصبیّت = اصطلاح خاص ابن خلدون است و به معنی ارتباط گروهی متکی بر هم خونی یا قومیت یا هم   3

باشد که به نظر ابن خلدون  سوگندی و هم پیمانی یا علاقه شدید و مشترک به یک آرمان مذهبی و اجتماعی می
 منشاء نیروی سیاسی است.  

)به   ۱۶۲تا  ۱۵9تشیّع و تصوّف، دکتر کامل مصطفی الشیبی، ترجمۀ علیرضا ذکاوتی قرا گوزلو، از صفحۀ  4
 اختصار( 



کاپوی آزادی و   ایرانیان در ت

 449                                                                                                                               استقلال

غیر     زنان  آنها  از  تعدادی  داشت که  زن  نُه  در تیمور  زنان  همین  بودند، که گهگاه  عقدی 
های امیر با  ها شرکت داشتند و از مهمانداد، در شرابخواریای که تیمور میهای شاهانهضیافت

   (۱)کردند."محبّت و صفا پذیرائی می
صوفیان   های مختلفِ کرد و این امر به فرقهتیمور، نسبت به صوفیّه اظهار اخلاص و تواضع می    

 ساخت، که در فصل آینده به آن خواهیم پرداخت.امکان نشر عقاید و رشد و توسعه فراهم می
معنی  غُلّاة  " به  پارسی  در  که  است  غالی  جمع 

آنان فرقهگویان میگزافه از شیعه هستند  باشد.  هایی 
خود   ائمّۀ  بارۀ  در  و  نموده  تشیعّ  در  افراط  که 

گویی کرده و ایشان را به خدایی رسانیده و قائل  گزافه
 (۲) به حلول جوهر نورانی الهی در ائمّه و پیشروان خود شدند، و یا به تناسخ قائل گشتند."

و در واقع پایه و اساس  غُلّاة  ( از اصول مهم  Incarnation & Transmigration"حلول و تناسخ )   
باشد. حلول یعنی فرود آمدن چیزی در غیر خود و در اصطلاح حلولِ ذات الهی  آئین مزبور می

در کالبد بعضی انسانها. به نظر کسانی که به حلول معتقدند، ذات الهی ممکن است در کالبد  
 برخی از پیشوایانشان )امام یا مرشد کامل( حلول کند.  

از بدنی به بدن دیگر       از داخل شدن روح  به بدن انسان و یا سایر   - تناسخ، عبارت است 
   (3)بلافاصله پس ازمرگ." -موجودات زنده 

از      اسماعیلیه،  از  بعضی  و  زیدیه  و  اثنی عشریه  بجز  فرق شیعه  تمام  به شمار غُلّاة  "تقریباً 
اینرو،    (4) روند."می امامی دارا غُلّاة  از  از شیعیان دوازده  از نظر شمار بزرگترین تعداد را بعد 
 باشد.می
"اینان مقام امام را ... در حدّ پیامبری بالا برده و گاه گفتند که روح خدا در آنان حلول کرده و    

اندیشه آغاز  همان  از  اینکه  با  شمردند،  خدا  را  امامان  از  برخی  امام  حتی  دربارۀ  غالیانه  های 

 
 )به اختصار(  3۱۵ - 3۱3، دکتر عبدالحسین زرّین کوب، صفحات ۲روزگاران جلد  ۱
 ۱8۱ترجمۀ فرق الشیعه نوبختی، دکتر محمّد جواد مشکور، انتشارات بنیاد فرهنگ ایران، صفحۀ  ۲
 ۱3۴9الدین، چاپ تبریز، تاریخ وشرح عقاید دینی اهل حق"، تألیف سید محمّدعلی خواجه -"سرسپردگان  3

 ( ۱۲شمسی )به مضمون صفحۀ 
 ۱8۱ترجمۀ فرق الشیعه نوبختی، دکتر محمّد جواد مشکور، انتشارات بنیاد فرهنگ ایران، صفحۀ  4

غُلاّة شیعه )غالیگری  
 شیعی(

 



ایرانیان در                                                                                                                                 45۰

کاپوی آزادی و استقلال  ت

   

ابوالخطّاب در  را  غالیگری  ظهور  نخستین  بتوان  شاید  امّا  شد،  پیدا  او   (۱) علی)ع(  تعالیم  و 
)ع( دچار غلوّ شد و مقام  دانست. فرقۀ خَطّابیه در پیوند با او پدید آمد. او دربارۀ امام صادق

هـ.ق( در کوفه قیام کرد  ۱۵8  -  ۱3۶الوهیّت برایش قائل شد. ]وی[ در زمان منصور دوانیقی )
    (۲)و سرانجام همراه یارانش کشته شد. امّا غالیگری ادامه یافت ..."

پرداختند. ولی از قرن دوم شیعه تنها به غلو دربارۀ ائمه و پیشوایان خود میغُلّاة  "در آغاز،     
هجری بعضی از فرق ایشان مطالب غلوآمیز خود را با سیاست آمیخته و با دولت]های[ اموی  

 (3)ت برخاستند."فو عبّاسی به مخال
فرقه    مقام علیغُلّاةهای متعددّ  اینک وجه مشترک همۀ  دربارۀ  ابیطالب ]به عنوان بن  ، غلوّ 

تجسّم الوهیّت و مظهرحق[، و حتّی رسانیدن او به مرتبۀ خدائی است. اکثریت این فِرَق، علی  
 دهند.را در مقامی بالاتر از محمد قرار می

گوید: می  (4)به نوشتۀ کتابچۀ "هفتاد و سه ملت یا اعتقادات مذاهب"، رافضی ]غالیگر شیعی[    
رساند و چون در سال کوچک بود، اوّل  السلام وحی را ]به[ امیرالمؤمنین علی می"جبرئیل علیه

نزول کرد بر محمد مصطفی، ]و محمد[ از قِبَل او رسالت ادا کرد. پس نبوّت در حقیقت علی  
کرد، و گاه باشد که گویند  آموخت و رسول در مجمع ادا میرا بوده باشد و علی به رسول می

  ( 5)بایست رسانید."نبوتّ وظیفۀ علی بود، جبرئیل خطا کرد وحی را ]به[ امیرالمؤمنین علی می
اند که "چون آن حضرت به معراج عروج فرمود ملائکه و  این گروه از پیغمبر روایت نموده   

او می از  را  او فرشتگان حال حضرت علی  از  را بیش  آسمان علی  پرسیدند. دانست که مردم 
شناسند، چون به آسمان چهارم رسید مَلکَ الموت را دید، وی گفت که از جانب خدا مأمور می

قبض روح همۀ بندگان او جز محمد و علی است، و آن دو چون اجلشان فرا رسد خداوند خود  
 به دست قدرتش ایشان را قبض روح فرماید".  

 
 ابوالخطّاب از اصحاب امام جعفر صادق بود. امام صادق از وی تبرّی جست و او را لعن کرد.   ۱
 ۲8۰ - ۲79المعارف اسلامی، حسن یوسفی اشکوری، صفحات تشیّع، از انتشارات دایرة ۲
   ۱8۲فرق الشیعه نوبختی، ترجمه دکتر محمّد جواد مشکور، صفحۀ  3
 در آن کتاب، غُلاّة شیعه تحت عنوان "رافضیهّ" آورده شده است.   4
"هفتاد و سه ملّت یا اعتقادات مذاهب"، به اهتمام و تصحیح دکتر محمد جواد مشکور، از روی نسخۀ خطّی   5

   ۵9، صفحۀ ۱3۴۱هجری(، تهران  877منحصر به فرد متعلق به کتابخانۀ ملی پاریس )کتابت شده به سال 



کاپوی آزادی و   ایرانیان در ت

 451                                                                                                                               استقلال

"کُرسی"    به  او کرده   (۱) "پیغمبر چون  به  یافت. پس روی  ایستاده  نزد خود  را در  رسید علی 
گویی؟ فرمود ای علی از من پیشی جستی و به آسمان آمدی. جبرئیل از وی پرسید با که سخن می

پیغمبر فرمود با برادرم علی. جبرئیل گفت: او علی نیست، چون فرشتگان مشتاق دیدار علی 
ای به صورت علی آفریده تا هر کس از فرشتگان مقربّ بخواهد، به چهرۀ او بودند خدا فرشته

    (۲)بنگرد."
تر از علی دانسته و گویند در دورۀ دوّم که "مرتبۀ حضرت محمد را پائینغُلّاة  گروه دیگری از     

 ( 3)علی و پیغمبر در این جهان ظاهر خواهند شد، محمد حاجب و دربان علی خواهد بود."
اند، و قرآن موجود را که خلیفۀ سوّم، عثمان، آنرا گرد آورده شیعه قائل به تحریف قرآن غُلّاة  "  

را به میل خود تحریف کرده و دستخوش تغییر و اللّه گویند که او آیات کتاب قبول ندارند و می
گویند از قرآن "عمدتاً آیاتی اسقاط شده که غالب آنها دربارۀ ولایت زیاد و کم نموده است". می

 ( 4) ابیطالب بوده است."بن علی
علت عصمت پیغمبر و ائمه را از گناه، حلول روح خدا در ایشان دانند ... زیرا اگر تنها  غُلّاة  "   

ماندند و این حلول روح خدایی است طبیعت بشری داشتند حتماً از گناه و لغزش مصون نمی
، پیغمبر و امامان به سبب حلولِ جزء  غُلّاةدارد. به عقیدۀ بعضی از  که آنان را از معصیت باز می

خدائی است که آنان در تابش آفتاب و ماه سایه ندارند، زیرا خود نور مطلقند و نور خورشید و  
   (5)کند."ماه بدون حاجب مانند بلور و شیشه از بدن ایشان عبور می

از فرقه    از مرگ عقیده ندارند و رستاخیز مردگان و روز غُلّاةهای  "شماری  ، به زندگی پس 
گویند بهشت و پذیرند، ]و میقیامت و حساب و بهشت و دوزخ را در صورت سنتّی آن نمی

[ و درعوض به اصل تناسخ عقیده دارند، دوزخ و جزای اعمال نیک و بد انسان در این دنیاست
بینید، بدین یعنی ]روح انسان با گردش در کالبدهای مختلف جزای اعمال گذشتۀ خود را می

قالب به  آنان  ترک کالبدهای  از  پس  نکوکاران  ارواح  آراستهمعنا[ که  سعادتمندهای  و  تر تر 

 
 و "فلک هشتم"، فرهنگ عمید.   -کُرسی = "موضع امر و نهی خدای تعالی"، فرهنگ معین  ۱
  ۱88و  ۱87، ۱8۴ترجمۀ فرق الشیعۀ نوبختی، ترجمه دکتر محمّد جواد مشکور، صفحات  ۲
 ۱88و  ۱87، ۱8۴ترجمۀ فرق الشیعۀ نوبختی، ترجمه دکتر محمّد جواد مشکور، صفحات  3
 همان   4
 ۱87همان، صفحۀ  5



ایرانیان در                                                                                                                                 45۲

کاپوی آزادی و استقلال  ت

   

]ثروتمندان و اشخاص مرفّه[ منتقل خواهند شد و بهشت خویش را در این صورتِ تازۀ خود  
خواهند یافت. لکن ارواح بدکاران به قالب ]اشخاص فقیر و مفلوک[ و یا سگان و خوکان و 

شیعه غالب غُلّاة  خزندگان و حشرات خواهند رفت و دوزخ خویش را در آنجا خواهند داشت.  
ردّ می را  به سوی عقاید وحدت وجود  رسوم و شرایع مذهب سنّی  نمایانی  کردند و گرایش 

   (۱) داشتند."
که شیخ مفید )از علمای  شمرد ، چنانشیعه را کافر و مطرود میغُلّاة  شیعۀ دوازده امامی،     

نویسد: "این گروه الاعتقاد میهـ.ق( در کتابش به نام تصحیح۴۱3بزرگ شیعه متوفی به سال  
در شمار گمراهان و کافرانند، و علی)ع( فرمان کشتن آنان را صادر فرمود و ائمۀ اطهار نیز در  

 (۲) حق آنان به کفر و خروج از اسلام حکم کردند."
اندلسی      ابن حَزم )فقیه و طبیب و شاعر  به نظر  هـ.ق( "تشیعّ ]بویژه شکل ۴۵۶-38۴امّا 

آمیز آن[ و تصوّف هر دو بروز نوعی از مخالفت و مقاومت عنصر ایرانی در برابر عرب بود". غلو
 گوید: در این باره لغت نامۀ دهخدا چنین می

غُلاّة نویسانی مانند ابو محمد نوبختی و شهرستانی بگویند که عقاید و آراء  "اگر ملل و نِحَل   
اسلام از ریشه خرّمدینی و مزدکی و دهری ... مخصوصاً یهود و نصاری مأخوذ است، نباید  

های این تأثیر بطور روشن و آشکار در آراء و عقاید این گفتۀ آنان را تکذیب کرد؛ ... زیرا نشانه
میفرقه دیده  فِرَق  ها  از  بعضی  داشت که  توجه  باید  لیکن   ... فرقهغُلّاة  شود  هایی که خاصه 

ایرانی بوده آنها  و توسعه  اند یا فرقهگردانندگان و زعمای  ایران ظهور کرده یا نموّ  هایی که در 
اند، و آن احیای آیین ایران قدیم و شاید تضعیف اسلام دیگری نیز داشته  اند، مقصود پنهانیِیافته

 (3)به وسیلۀ ایجاد اختلاف و تشتّت آراء بوده است."
شوند. ی" شناخته میاللّه شیعه در ایران اکثراً به نام "اهل حق" و یا "علی  غُلّاة  در روزگار ما،      

 در ترکیه این گروه به نام "قزلباش" مشهورند.

 
تاریخ وشرح عقاید دینی اهل حق”،   -و سرسپردگان   - ۱۰۰۴سال، شجاع الدین شفا، صفحۀ  ۱۴۰۰پس از  ۱

 ۱۴شمسی، صفحۀ   ۱3۴9الدین، چاپ تبریز، تألیف سید محمّدعلی خواجه
 نامۀ دهخدا، ذیل کلمۀ غُلاّة. لغت  ۲
 همان 3



کاپوی آزادی و   ایرانیان در ت

 453                                                                                                                               استقلال

شیر شهرستان مراغه( و ایلخیچی و اطراف ماکو  اهل حق در تبریز و شیشوان )بخش عجب   
کنند. عدۀ معدودی هم در همدان و مازندران و تهران و شهریار و خراسان و میاندوآب زندگی می

گوران نام یکی از دهستان    (۱)باشد."و کردستان سکونت دارند. ولی مرکز آنها، ناحیۀ گوران می
باشد که ساکنان آن عمدتاً بر مذهب های مهم شهرستان شاه آباد در استان کرمانشاه میبخش

 اند. ضمناً در بومهن، رودهن و کلاردشت نیز گروهی از اهل حق سکونت دارند. اهل حق
"گوران" یکی از مراکز مهم فرقۀ مزبور به    باشند و ناحیۀ"گورانها" عمدتاً از فرقۀ اهل حق می   

رود و با کوچ کردن یک عده از آنها به "تبریز" و سایر نقاط آذربایجان، فرقۀ اهل حق شمار می
یی از اهل حق که در نقاط مختلف  در نقاط مذکور به نام گوران نامیده شده است ... امّا عده

اهالی گوران آذربایجان سکونت دارند همگی گوران نمی از  این فرقه که  از  بلکه آن عدّه  باشند 
اند "گوران" و بقیه با اینکه پیرو آیین حق و از لحاظ  کرمانشاه در گذشته به این نواحی کوچیده

   (۲) ظاهر هم به آنها شبیه هستند، گوران نیستند."
کنند، لکن "نماز در میان این جماعت دین و مذهب خود را اسلام و شیعۀ اثناعشری اعلام می   

آن اهمیتی   ادای  بنابراین نسبت به  اهل حق جنبۀ وجوب ندارد و خواندن آن مستحبّ است. 
 (3) دهند."دهند و اغلب به جای نماز، نیاز مینمی

نیازمند با کمال عجز برای خدا ببرد )مراد از خدا مظهر   "نیاز، آن هدیۀ مختصریست که بندۀ   
خداست که قطب باشد(". این نیاز ممکن است یک بسته نبات و یا یک گوسفند قربانی بشود.  
"بویژه روز جمعه که غالباً باید برای رئیس هدیه ببرند که آن به جای نماز یک هفته محسوب  

شود که دیگر در هفتۀ آینده نماز بر آن آورنده لازم نیست". به گفتۀ اهل حق: "اگر نیاز نباشد  می
    (4)اگر نیاز دهی پس نماز بیهوده است." -سود است نماز بی

گیرند و موقع آن از دوازدهم "چلّۀ بزرگِ"  "اهل حق سه روز در سال ]به شیوۀ خود[ روزه می   
   ( 5)زمستان، لغایت چهاردهم آن است و روز پانزدهم، روز عید سلطان و جشن حقیقت است."

 
 ۱3۴9الدین، چاپ تبریز، تاریخ وشرح عقاید دینی اهل حق”، تألیف سید محمّدعلی خواجه -سرسپردگان  ۱

 ۶۴، ۶3، ۶۱، ۵، ۴، 33شمسی، صفحات 
 همان   ۲
 همان   3
 همان   4
  ۱۲9، 9۰، 7۱، ۶۶، ۴7همان، صفحات  5



ایرانیان در                                                                                                                                 454

کاپوی آزادی و استقلال  ت

   

آنها مشروب جزو     ندارد؛ درسر سفرۀ غذای  منعی  اهل حق  میان جماعت  در  "مِی خوردن 
 (۱)شود."غذاهای مباح محسوب می

آنها معتقدند: "اهل حق "سبیل نگیرد"، "از نان و آب روزه نباشد" و "قلیان نکشد". "هر کس     
 (۲) از این سه چیز بیرون باشد، از او جدا باشیم."

ای از پیروان فرقۀ اهل حق برای اینکه "، پاره(3) "بنا به نوشتۀ کتاب "سرودهای دینی یارسان   
    (4) کنند."داری میآسیبی به سبیلشان نرسد ]حتی[ از کشیدن سیگار خود

"اهل حق هر هفته و یا ده روز در محلی جمع و با تشریفات خاصّی مشغول عبادت و خواندن    
می خود  به  مخصوص  اذکار  و  "جمَخانه" اوراد  را  مجمع  آن  و  "جَم"  را  حاضر  عدّه  شوند. 

 ( 5) ها است."گویند". "خوردن گوشت قربانی و دادن نیاز در جمخانه از اهمّ عبادتمی
تر تر و جنجال برانگیزهای دیگر جهانِ تشیعّ افراطیشیعه، به همان جهت که از همۀ شعبهغُلّاة  "   

آمیزتری در ارتباط با غلوّ مقام علی  و بر همین مبنا پیوسته به دنبال اکتشافات مبالغه  -بودند  
به    -رفتند  می دهه  چند  عرض  در  آنها    ۱۲8تنها  همۀ  مشترک  وجه  که  شدند  تقسیم  فرقه 

تازه در رأس عده گیری از دین ای پیرو برای حضور در میدان بهرهشاخصیّت یک مقام جویِ 
الوهیّت و ها برخاسته و مرشد خود را تجسّمکه از میان همین گروه  که قزلباشانی چنان  (6) بود."

را جلوهمظهر حق می اسماعیل  به حکومت دانستند، شاه  را  او  اعلام کرده  و علی  از خدا  ای 
 رسانیدند. 

 
  

 
 همان   ۱
 همان ۲
تاریخ وشرح عقاید دینی اهل حق"، تألیف   -یارسان = نام اصلی اهل حق، مخفّف یارستان، )سرسپردگان  3

 ( ۱73شمسی، صفحۀ  ۱3۴9الدین، چاپ تبریز، سید محمّدعلی خواجه
 همان 4
 ۱3۴9الدین، چاپ تبریز، تاریخ وشرح عقاید دینی اهل حق”، تألیف سید محمّدعلی خواجه -سرسپردگان  5

 ۱۲9، 9۰، 7۱، ۶۶، ۴7شمسی، صفحات 
 ۱۰۰۵سال، شجاع الدین شفا، صفحۀ  ۱۴۰۰پس از  6



کاپوی آزادی و   ایرانیان در ت

 455                                                                                                                               استقلال

 
 



 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 

 عِرفان و تصوفّ و نقش آن در تاریخ ایران  
 
 
 
 
 
 

  



کاپوی آزادی و   ایرانیان در ت

 457                                                                                                                               استقلال

، وقوف به دقایق و رموز چیزی  عرفان، "به مفهوم عامّ
مفهوم   در  و  قشری"،  و  سطحی  علم  مقابل  است، 

 (۱) خاصّ، "یافتن حقایق اشیاء به طریق کشف و شُهود
جلوه و  شعب  از  یکی  وتصوّف  عرفان  ...  های 

 (۲) است."
به نوشتۀ استاد عبدالحسین زرین کوب، "عرفان، طریقۀ معرفت در نزد آن دسته از صاحبنظران     

بیشتر اعتماد دارند تا بر عقل   (3)است که بر خلاف برهان در کشف حقیقت بر ذوق و اِشراق
و استدلال ... و اساس آن از جهت نظری عبارتست از اعتقاد به امکان ادراک حقیقت از طریق 
علم حضوری و اتّحاد عاقل و معقول"، یعنی ارتباط مستقیم و بلاواسطه بین انسان و خدا یا به  

عملی عبارتست از ترک رسوم و آداب  تعبیری دیگر اعتقاد به اندیشۀ استغنا از انبیاء، "و از جهت  
   (4)قشری و ظاهری و تمسکّ به زهد و ریاضت و خلاصه گرایش به عالم درون."

شمارند، "از امّا، طریقۀ کشف و شهود که عرفا و صوفیه آن را یگانه وسیلۀ نیل به حقیقت می   
 ( 5)کند."شاهراه علم تحقّقیِ امروز جداست ... و علم امروز آن را تصدیق نمی

"صوفی معتقد است که از راه "کشف"، مستقیماً به معرفت واصل خواهد شد. این علم، نتیجۀ    
عقل و منطق و درس و بحثِ مدرسه و علوم رسمیِ سر به سر قال و قیل نیست، بلکه بسته به  
اراده و فضل و توفیق خداوند است که این معرفت را به آنهایی که خود مستعدّ اخذ معرفت و 

   (6) فرماید."حقیقت کرده است، عطا میوصول به 

 
کشف و شُهود = )الف( کشف در نزد صوفیه، اطلاع بر آنچه در پردۀ غیب پنهان و بر فهم انسان مستور است.  ۱

 )ب( شهود، معرفت یا آگاهی مستقیم و بیواسطه، در مقابل معرفت و آگاهیِ حاصل از تجربه و استدلال.  
صوفیان به "ادراک حق بلاواسطه که در آن حسّ واسطه نیست"   -نامۀ دهخدا المعارف فارسی و لغت دایرة ۲

گوش را بر بند آنگه    گوید: هوش را بگذار آنگه هوش دارکه مولوی در این باره میمعتقدند. چنان
 گوش دار  

اِشراق = حکمتی که بر ذوق و کشف تکیه کند و ترکیبی است از حکمت ایرانیان قدیم )فلسفۀ خسروانی( و   3
گوید: "معرفت تامّ از یونانیان قدیم )بجز ارسطو و پیروان او که به بحث و برهان توجه داشتند(. این حکمت می

 شود و لاغیر". طریق تابیدن نور الهی بر باطن )اشراق( و روشنی قلب حاصل می
   9ارزش میراث صوفیه، دکتر عبدالحسین زرّین کوب ، صفحۀ  4
 ، به اختصار.  ۲9و  ۲8همان، صفحات  5
  3و ۲بحثی در تصوّف، دکتر قاسم غنی، صفحات  -بحث در آثار و افکار و احوال حافظ   6

عرِفان چیست و تصوّف 
 کدام است؟ 



ایرانیان در                                                                                                                                 458

کاپوی آزادی و استقلال  ت

   

آورد، تصوّف و به نوشتۀ دکتر قاسم غنی، "تنها فلسفه و دانشی که ... روح را به طیران در می    
عرفان است. عقل و علم نازا و عقیم است، علم قادر به جواب دادن به "چرا" نیست ... تنها  

بال شوق می با  دهد به آن جان پرد و هر چه را مورد عشق قرار میقلب و احساس است که 
  (۱) بخشد. باید عقل مزاحم را کنار گذاشت و با بال عشق و شوق به طیران آمد."می

 برون شو کز تو وارستم من امروز  گرفتم گوش عقل و گفتم ای عقل 
بوده  صوفیّه      نیز  "معتقد  انبیاء، طریقتی  تعالیم  آن سوی  راه شریعت و حتی در  وَرای  اند که 

"اگر چه با توجه به اقوال صوفیه   (۲) کند."واسطۀ غیر به حق متصل میهست که انسان را بی
با اصل پیروی از قرآن و  -نزد خودشان  -این اعتقاد آنها  (3)درباب مدارج شریعت و طریقت

گویند  پیغمبر نیز منافات ندارد". امّا این اعتقاد به مفهوم استغناءِ آنها از انبیاء است؛ چنانچه می
"ازین حیث   -کند  یعنی پیشروان طریقتی که انسان را بیواسطۀ غیر به حق متصل می  - اولیاء  

اند قرآن شدهاند که مدعی میچندان با انبیاء تفاوت ندارند." "حتّی در بین صوفیه گاه کسانی بوده
 ( 4)و رسول هر دو حجابند و آنچه اصل است رابطۀ بنده است با خدا."

یابد" و به نظر آنها ارتباط مستقیم صوفیه "آداب و ترتیبی را که متشرعه دارند حجاب راه می    
ها و تقیدّهایی که بین انسان و خدایش، "در حقیقت ملجائی است که تا انسان از محدودیت

 
 ۶همان، صفحۀ  ۱
 3۴ارزش میراث صوفیه، دکتر عبدالحسین زرّین کوب ، صفحۀ  ۲
گوید: "شریعت علم کیمیاگری، طریقت عمل  شریعت و طریقت = "مولوی در مقدمۀ دفتر پنجم مثنوی می 3

کیمیاگری، و حقیقت طلاست". و یا بگفتۀ شیخ محمود شبستری: "شریعت پوست، مغز آمد حقیقت
 میان این و آن باشد طریقت".  

برند بیش از اینکه به اعمال بدنی نظر داشته باشند، بیشتر به شروط اخلاقی نظر  عرفا "وقتی که نام طریقت را می
داشتند و معتقد بودند که انسان دیندار بیشتر روی خودش باید کار بکند و تغییرات خُلقی و شخصیّتی در  

کند، این  گوید، دزدی هم میگیرد، ولی دروغ هم میخواند، روزه میخودش به وجود آورد. یعنی اگر نماز می
یی که وَرای این اعمال وجود دارد  خورد...یعنی اگر شما به آن هدف و به آن فلسفهنماز و روزه به درد نمی

نرمی، خضوع در برابر حق و خویشتن داری ...( نظر نداشته باشی، و به خودِ عمل  پاکی و دل)تقوای روحی، دل
شود شریعت...]امّا[ طریقت، به آن غایت  و قشرِ عمل و پوستِ عمل اکتفا کنی و وَرایش را نبینی، این می

هایی که زیر این قشر قرار دارد و به آن عملِ آگاهانه و دانایانه  های اخلاقی، به آن باطنها، به آن سلوک اندیشی
رسیدند که[ اگر کسی به این حقایق رسید، دیگر عمل بر آن شرایع برای او کردند، ]و به این نتیجه میاطلاق می

 ۱7/8/79"دنیای جدید"، دکتر عبدالکریم سروش، نقل از نوار کاست،   -لازم نیست".
   3۰ارزش میراث صوفیه، دکتر عبدالحسین زرّین کوب، صفحۀ  4



کاپوی آزادی و   ایرانیان در ت

 459                                                                                                                               استقلال

سازد، برهد و در پناه  شریعتِ فقیهان پدید آورده است و وی را بکلّی از خدای خویش جدا می
 و همین نکات سبب جدائی آنها از طریق متشرّعین شده است.   (۱) آن جای بگیرد."

   ( ابوالخیر  ابوسعید  ایرانی  بزرگ  شاعر  و  سؤالِ ۴۴۰-3۵7عارف  به  "تصوّف   هـ.ق( 
چیست؟"، چنین پاسخ داده است: "آنچه در سر داری بنهی و آنچه در کف داری بدهی و آنچه 

هـ.ق(: "تصوّف اندک خوردن است و ۲83-۲۰۱به نظر بوسهل تُستَری )   (۲) بر تو آید نجهی."
از خلق گریختن." آرام گرفتن و  گفت: "حقیقت تصوّف در ابو محمد جریری می  (3)با خدای 

است." پستی  هرگونه  از  اجتناب  و  نیکو  است که     (4) خوی  نقل  ابوالخیر  ابوسعید  گفت: از 
های  : نَفس را بِکشُ، وگر نه به یاوه  - واین بر ناخنی توان نوشت که    -"تصوّف اینست و بس  

 .(5) صوفیان سرگرم مباش" )اسرار توحید(
هـ.ق(: "صوفی 3۲۲)فوت    به عقیدۀ ابوعلی رودباری

آنست که صوف ]لباس زبر و خشن[ پوشد به صفا، و 
بچشاند نَفس را ظلم و جفا، و بیندازد دنیا را از پس  

گوید: "صوفی آنگاه صوفی است که زمین محمد راسبی می  (6)قفا، و سلوک کند طریق مصطفی."
او را نپذیرد و آسمان بر او سایه نیفکند و نزد مردم قبول نشود و در هر حال جز حقتعالی مرجعی  

رسد مگر اینکه  نمی  (8) گفت: "شخص به درجۀ صدیّقینعمرو قیسی میبن  ریاح  (7)نداشه باشد."
 (9) ای رها کند و فرزندان خود را چون یتیمان کند و به لانۀ سگان پناه برد."زن خود را چون بیوه

 
 ۲۵۶همان، صفحۀ  ۱
 ۱۶در دیار صوفیان، علی دشتی، صفحۀ  ۲
 ۱۱همان، صفحۀ  3
 ۱۱در دیار صوفیان، علی دشتی، صفحۀ  4
 9اصغر حلبی، صفحۀ شناخت عرفان و عارفان ایرانی، دکتر علی 5
  ۱۴7در دیار صوفیان، علی دشتی، صفحۀ  6
 ۱۶۴همان، صفحۀ  7
وفا و   -صدّیق = دارندۀ صداقت نسبت به معشوق حقیقی )باریتعالی( که در این راه دل را در حوادث گذرنده  8

 جفا، منع و عطا، و غم و شادی، پیوسته در یک حال نگهدارد.  
 ۱۵8همان، صفحۀ  9

 صوفی کیست؟ 



ایرانیان در                                                                                                                                 46۰

کاپوی آزادی و استقلال  ت

   

می    غزّالی  محمد  سالکانامام  همان  صوفیه  دانستم که  اندازه  "این  تعالی     (۱) گوید:  خدای 
ترین هاست، راه آنها صوابترین راههاست و اخلاق آنها پاکیزههستند؛ سیرت آنها بهترین سیرت

و به عقیدۀ یکی از محققان معاصر "صوفیگری یک تعریف دارد و هم هزاران،   (۲)ها ..."خلق
های  زاده همۀ خصلتیک تعریف دارد اگر بپذیریم خلاصۀ تصوّف و درویشی اینست که:" آدمی

های بد و نکوهیده را از خود به دور افکند". "همۀ تصوّف همین نیک را دارا شود و همۀ خوی
 (3) است."

امّا، با توجه به ادبیات تصوّف و باورهای صوفیان از گروههای مختلف، همۀ تصوّف همان     
های ترین تعریف از تصوّف است. چرا که "تصوّف شخصیت و این تعریف، خوشبینانه  (4)نیست.

می بر  در  را  متفاوت  و  تاریکگوناگون  مردمان  هم  و کوتهگیرد،  طایفه اندیش  آن  در  را  نظر 
اندیش. هم اسیران عقایدی تعبدّی، هم مردمانی با مشرب  بین و آزادبینیم، هم افراد روشنمی

شویم و هم با  نظر با تفکّری بیمارگونه مواجه میفلسفی و انسانی."  هم با عامیان کودن و تنگ
اشخاصی که از سعۀ صدر برخوردارند و مشرب وسیع آنها به زندگانی مردم آسانی و آسایش  

 
 سالک = رهرو   ۱
 9۲جستجو در تصوف ایران، دکتر عبدالحسین زرّین کوب، صفحۀ  ۲
 3اصغر حلبی، صفحۀ شناخت عرفان و عارفان ایرانی، دکترعلی 3
نویسد: "اگر کسی گفت: این تعریف درست یا  نویسندۀ کتاب "شناخت عرفان و عارفان ایرانی" منصفانه می 4

کنیم". صفحۀ  ورزیم و جدل با سخن حق نمیآید، عناد نمیکامل نیست و با موازین صوفیگری راست در نمی
۱3 



کاپوی آزادی و   ایرانیان در ت

 461                                                                                                                               استقلال

بخشد. هم سیمای نورانی و امیدبخش مولوی و حافظ در میان آنهاست و هم چهرۀ عبوس  می
 گوید:که مولوی میچنان (3) "(۲) و شیخ احمد جام (۱)الدین دایهانگیز شیخ نجمو یأس

 )مثنوی(   نه بکلّی گمرهانند این همه  این حقیقت دان نه حقّند این همه 
در حقیقت، "تصوّف معجونی است از زهد و پارسایی، ولی زهد و پارساییِ اغراق آمیز ]از     

های بزرگ انسانی و یکسو[ که خمیر مایۀ آن از تعالیم قرآن گرفته شده" ]و از دیگر سو[ اندیشه
 آرمانهایِ بلند و ارجمندِ بشری"، که بیش از همه عرفان ایرانی آنرا رنگ و جلا داده است. 

 پردازیم: اینک به پاره یی از نظرها و اعتقادات صوفیه می   

 عشق 
ستایند و یگانه وسیلۀ وصل به  اش میشته هموارهاصوفیان "عشق را پیوسته مقابل عقل گذ    

اعتبار و حتی عایق تراش و مانع حصول کشف و شهودش  گویند و عقل را بیمقصدِ اعلایش می
  (4) دانند."می
اند که "بدنبال روزی و تهیّه معاش  به باور صوفیان "عقل را فقط برای این در انسان تعبیه کرده    

سازد "عشق" است که محلّ برود"، امّا آنچه شناخت حقیقت عالم و معرفت خدا را ممکن می
 ( 5)آن دل است."

 کجاست؟ این دل یا قلب که قرارگاه "عشق" است در

 
های سِتَروَن دارند و مغز تیره و تنگ  هـ.ق( از سنخ مردمانیست که اندیشه ۶۴۵"شیخ نجم الدین دایه )فوت  ۱

اند که هر کس  آنان جز برای مسموعات و عقاید تعبّدی گنجایش ندارد و این دسته در این امر چنان متعصّب شده
در دیار صوفیان، علی دشتی،  -از دایرۀ تنگ و تاریک آنها بیرون باشد زندیق، مُشرِک، کافرو سزاوار مرگ است"

  ۲۱۰صفحۀ 
  ۲۲گساری آلوده بود". و در هـ.ق( در جوانی به فسق و فُجور مخصوصاً باده ۵3۶ - ۴۴۱"شیخ احمد جام ) ۲

های نوشابه و بریدن گیسوی مردم،  سالگی به تصوف گرایش یافت. "تخصّص این صوفی، علاوه بر شکستن خم
شود، خاکریزه و ظاهر ساختن کرامات و انجام پی در پی خارق عادت است: سِنجد، بر حسب اشارۀ او لعل می

در  -رود..." گردد و آب به ارادۀ او سربالا میآید، بیابان به امر او به زرِ ناب مبّدل میشن به صورت شکر در می
  ۲۴۴دیار صوفیان، علی دشتی، صفحۀ 

 ۱۴۲در دیار صوفیان، علی دشتی، صفحۀ  3
 ۱37پردۀ پندار، علی دشتی، صفحۀ  4
 ۶۰همان، صفحۀ  5



ایرانیان در                                                                                                                                 46۲

کاپوی آزادی و استقلال  ت

   

اصغر حلبی "فهم معنی قلب یا دل هم آسان نیست و بیشتر مردم از فهم آن به گفتۀ دکتر علی    
شود. نخست: گوشت صنوبری ]مخروطی شکل[ که عاجزند؛ زیرا قلب به دو معنی اطلاق می

اند و و وزن و شکل و کار آن شناخته است، دوّم جانب چپ سینه قرار دارد و همه دیدهدر  
ربّانی و روحانی است که البته، با این قلب جسمانی تعلّق و آمیزش دارد،   (۱) ییعبارت از لطیفه

و همین لطیفه است که حقیقت انسانیت و مدُرکِ و عالِم است و هموست که موردِ خطاب و  
عتاب و بازخواست قرار گیرد، ولی عقولِ بیشترِ خلق از فهم چگونگی و نحوۀ وابستگی آن به 

 ( ۲) است."قلب جسمانی سرگردان مانده 

 علم  چیست و چرا "نازا و عقیم" است؟ 
 اند:  اند و گفته"برخی ازدانشمندان عارف ... علم را به دو قسمت کرده   
اند. یکی علم معنوی یا دینی است که عبارتست از علم به  این دو علم با هم منافی و مخالف   

احوال قلب و آفات اعمال، و علم به خدا و صفات و افعال و اعمال و قدرت او؛ دیگری علم 
ها و هر کس  ها و صناعتدنیوی است مانند علم طبّ و حساب و هندسه و نجوم و دیگر حرفه

فکر و ذکر خود را مشغول یکی از این دو بکند و در اصول و فروع آن تعمّق و غوررسی یابد  
گردد؛ ... از اینروست که زیرکان در امور دنیا و دانندگان بصیرت و بینش وی از دیگری بریده می

را می  و هندسه و فلسفه  آگاهان در علم طبّ  و  نادانند، و هوشمندان  امور آخرت  بینی که در 
های دنیوی جاهل و نادانند. زیرا نیروی عقل هر دو امر را بینی که در بیشتر دانشآخرت را می

گردد، و از این جهت پیامبر  تابد، و یکی از آن دو اغلب مانع کمال در دیگری میجا بر نمییک
گفت که: "اَکثر اَهلُ الجنّه الاَبلَه" = "بیشتر اهل بهشت ابلهانند" یعنی نادانان و ناتوانان در امور 

 )به نقل از احیاء العلوم( (3)دنیا."

 
  -یی در ذهن خطور کند که آنرا نتوان تعبیر کرد لطیفه = از نظر صوفیان "لطیفه، اشارت دقیقی که از آن معنی ۱

 فرهنگ معین  -لطیفۀ انسانی = "دل، روح" 
  -فیضی از الطاف ربّانی بود"  لطیفه = حقیقت انسان که لطیفۀ ربّانی است". "این لطیفه روح انسانی بود
 فرهنگ لغات و اصطلاحات و تعبیرات عرفانی، دکتر سید جعفر سجّادی 

   ۶۲پردۀ پندار، علی دشتی، صفحۀ  ۲
، انتشارات زواّر، چاپ چهارم، تهران  ۱۲3اصغر حلبی، صفحۀ شناخت عرفان و عارفان ایرانی، دکتر علی 3

۱38۱ 



کاپوی آزادی و   ایرانیان در ت

 463                                                                                                                               استقلال

 در اینجا ذکر نظر محدثّان و فقیهان شیعۀ امامیّه دربارۀ علم نیز خالی از فایده نیست:    
توان علم دانست. به نوشتۀ علاّمه مجلسی در مقدمۀ "به نظر اعاظم محدثان هر علمی را نمی   

بحارالانوار "مؤمنین باید علمی را برگزینند که رضای خداوند در آن باشد، زیرا هر علمی باعث 
شود توحید و امامت و علومی است که از حضرت  نجات نیست. علم نافعی که سبب نجات می

رسول و ائمّۀ اطهار به ما رسیده است. و در بارۀ آنچه نرسیده تفکّر خوب نیست. از میان سایر 
علوم نیز آنچه برای فهمیدن کلام اهل بیت رسالت لازم است، مانند عربی و صرف و نحو و  

ث شبهه ایا بیفایده و تضییع عمر و یا احد  منطق باید خوانده شود، و غیر آن هر چه باشد یا لغو
)به استناد چهار حدیث معتبر از امام   (۱) شود."نفس که بیشتر موجب کفر و ضلالت میاست در  

 جعفر صادق و امام موسی کاظم(
یی آنرا "توهّم مزمن اند و عدهترین مدارج معرفت" تلقی کردهعرفان و تصوّف را گروهی "عالی   

که قلب انسان از دیرباز بدان دچار گشته است"، یعنی یک نوع بیماری روانی. امّا، نظر گروه 
نمی را  ادّعا  نفسِ  "عقل،  چرا که  نیست؛  دفاع  قابل  علمی  دیدگاه  از  در  اوّل  پیوسته  و  پذیرد 

 گوید:جستجوی رابطۀ علت و معلولی است. از اینرو مولوی با صراحت می
  طریق عقل لجاج است و اعتراض و دلیل

 طریق دل همه دیده است وذوق و شهد و شکر 
 

، (۲) "طریق دل یعنی راه ذوق. این راه بر روی عقل بسته است. ناچار خواهند گفت با ریاضات   
دهد ...  و ذکر، حالت کشف و شهود روی می  اجتناب از معاشرتِ مردم و مداومت در شبخیزی

گوید: به چه دلیل آن را کشف و شهود گوئیم و ظهور پندار و رؤیا که لازمۀ ضعف بنیۀ عقل می
 (3)  های سخت[ است، فرض نکنیم؟"جسمی ]ناشی از ریاضت

اگر عقل را که ابزار فهم و ادراک و میزان سنجش و قوۀ تدبیر و تشخیصِ آدمی است کنار     
می دست  در  چه  "میبگذاریم،  و  ماند؟  تعقّلات  اوست،  حواسّ  محصول  آدمی  خِردِ  گویند 

بندد و این حواسّ محدود و ناقص است. اماّ  تصوّرات از راه حواسّ پنجگانه در ذهن نقش می

 
 ۱۰38سال، صفحۀ  ۱۴۰۰پس از  ۱
 ریاضات = جمع ریاضت، یعنی تحملّ رنج و تعََب برای پیراستن نفس و تربیت خود.  ۲
  ۴۱در دیار صوفیان، علی دشتی، صفحۀ  3



ایرانیان در                                                                                                                                 464

کاپوی آزادی و استقلال  ت

   

اند ... آیا این امر اند که جز این حواسّ پنجگانه مدخلی برای ذهن ما تعبیه نکردهفراموش کرده
تواند لیموئی  اثر و بیهوده گوئیم برای این که نمیموجّه و معقول است که ما دیدۀ خود را عضو بی

ها نفوذ نتوانیم به اعماق تاریکی  حال آنکه "اگر با چراغ خِرد  (۱)را از پنج کیلومتری ببیند؟ ..."
 (۲) کنیم، با کنار گذاشتن آن به طریق اولیٰ قادر نخواهیم بود."

تاریخی و شرایط زمان و مکانی که این -نظر دستۀ دوم را نیز بدون بررسی اوضاع اجتماعی    
توان پذیرفت. چرا که عرفان، بویژه عرفان ایرانی در  شیوۀ تفکّر در آن رشد و گسترش یافته نمی

اندیشه دارندۀ  آزاد  بر  نظیر  انسانی  و  بزرگ  های 
و   اجتماعی  عدالت  تسامح،  و  مدارا  اندیشی، 

بینی  ستیزی است. بعلاوه، "عرفان به مثابۀ جهانظلم
مخالف مذهب عصر، از وسایل مقاومتِ معنویِ ایرانیان در مقابل بغداد و ایدئولوژی رسمیِ  

مالکی ]بود و در طول زمان[، به پرچم فکری روشنفکران او، مذاهب حنفی و حنبلی، شافعی و 
   (3) ایران و به پناهگاه روحی و اخلاقی آنها مبدّل گردید."

پوشی از لذایذ دنیا، در تمام ملل و "تصوّف به معنای عام، نوعی پارسایی و پرهیزکاری و چشم
توان ملتّی بخصوص را معلّم حقیقیِ باقیِ طوایف و  ادیان کم و بیش وجود داشته است و نمی

ملل عالم پنداشت. از طرف دیگر ارتباط عقاید و وابستگی افکارِ روحانیِ ملل را به یکدیگر نیز  
توان انکار کرد. نهایت اینکه در هر قوم روح پارسایی و پرهیزکاری به شکلی جلوه کرده و نمی

   (4) یا به صورت خاصّی درآمده است."
از اینرو، "عرفان و صوفیگری مخصوص مسلمانان و ما ایرانیان نیست، بلکه هر قومی و هر     

دیانتی به مقتضای محیط و شرایط و احوال زمانی و مکانیِ خود عرفانی دارد، زیرا این اندیشه 
  در سرشت و نهادِ همۀ انسانها است؛ همۀ انسانها جویای آزادی و آرامی هستند و اگر آنها را به
حال خود بگذارند از تعصّبِ دینی و عقیدتی برکنارند و تنها عرفان است که با این طبع و روح 

 
 ۴۲همان، صفحۀ  ۱
 ۱9۵همان، صفحۀ  ۲
  ۴۲و  37۵های اجتماعی ایران، احسان طبری، صفحات ها و جنبشها در باره جهان بینیبرخی بررسی 3
 )به اختصار(  ۶۱و  ۶۰تصوف در اسلام، جلال الدین همائی، صفحات  4

 منشاء تصوّف از کجاست؟ 

 



کاپوی آزادی و   ایرانیان در ت

 465                                                                                                                               استقلال

ادیان دیگر بر  با پیروان  نزاع و خلاف  ادیان و مذاهب بیرقِ  از  سازگار است و مانند بسیاری 
 ( ۱) نیفراشته است."

کرد  غصب  را  حکومت  معاویه  که  هنگام  آن  از 
از   "حکومت خلفا برای همیشه جنبۀ مذهبی خود را 
دست داد و به حکومتی اشرافی بدل شد. امویان برای  
تحکیم حکومت خود همۀ  مدعیان احتمالی خلافت  

)ع( را بیرحمانه مورد پیگیری قرار دادند. هیچ رسم و ابیطالببن  و در مرحلۀ اوّل اولاد علی
سنتّی مانع کار آنها نگردید و حتی مکّه در زمان معاویه به صحنۀ تصادمات خونین بدل شد و  

از سوی دیگر   کردند تا با هدایای سخاوتمندانه امیه تلاش میبنیمورد محاصره قرار گرفت. 
ایجاب می امّا بذل و بخشش  را تطمیع کنند.  پیوسته  پیروان و طرفداران خود  کرد که خزاین 

های متصرفّی شدت یافت و هنگام تقسیم غنایم جنگی، تر شود. از اینرو تاراج سرزمیناشتهانب
دیگر مانند گذشته دربارۀ شرکت همۀ اعضای جامعه در این کار جای سخنی نبود. تفاوت بزرگی  
از لحاظ خواسته و ثروت میان مردم پدیدار گردید و درضمن وضع آن گروه از مردم که فقیر و 

    (۲) بار شد ..."تهیدست بودند فلاکت
علی     قتل  از  "پس  ترتیب  تمایل متخالف دیده میبن  بدین  دو  بین مسلمانان  شود: ابیطالب 

داری و حرص به ثروت و مکنت از طرفی، و میل به زهد و تقوی و پیروی شدید از روش  دنیا 
امیه فزونی  بنیپیغمبر و خلفای او از سوی دیگر ... این دو تمایل متخالف در زمان خلافت  

 ( 3)گرفت و  ارث آن به قرن دوم رسید."
انگیز  ترسی که آیات هول   -"تصوّف در آغازِ ظهور به شکل زهد و ترس از خداوند بوده است     

ای متمکّن ساخته بود. حسن بَصری از مشایخ بنام صوفیه مرد پارسا و پاک  قرآن در نفوس عدّه
و متشرّعی است. روزی در حضور او صحبت از گناهکاری شد که پس از هزار سال از آتش  

    (4)یابد. حسن گفت: "کاش من آن شخص بودم"."دوزخ رهایی می

 
   ۲7اصغر حلبی، صفحۀ شناخت عرفان و عارفان ایرانی، علی ۱
   ۴تصوفّ و ادبیات تصوفّ، یِوگِنی اِدوارددویچ بِرتلُس، پژوهشگر سرشناس روس در تصوفّ اسلامی، صفحۀ  ۲
  ۲۰در دیار صوفیان، علی دشتی، صفحۀ  3
  ۱7در دیار صوفیان، علی دشتی، صفحۀ  4

تصوّف اسلامی چرا و  
 چگونه پیدا شد؟ 

 

 



ایرانیان در                                                                                                                                 466

کاپوی آزادی و استقلال  ت

   

دلان برانگیخته بود ناشی از دو انگیز قرآنی در نفوس ساده"این ترس بیمارگونه که آیات بیم   
چیز بود: یکی احساس به گناه و گناه خود را بزرگ پنداشتن و از اینرو پیوسته وسواسی بیمارگونه  

شود که هر عمل یا حرکت  و حتی نیّت خود را بر خلاف رضای خداوند  بر آنها مستولی می
آید تصوّری است که از ذات باریتعالی در کنند. علت دوم که به نظر خطیر و مهم میفرض می

آنان مصوّر شده است" قهّار، زود رنج و غضب ( ۱)  ذهن  به صورت سلطانی  و ، تصوّری  آلود 
بمراتب نیرومندتر از حکّام و فرمانروایان زمان. علاوه بر آنچه گفته شد، این نکته را نیز باید  

امیه خلافت را بنیی راشدین که افافزود که "میل به زهد و عُزلت مخصوصاً در دورۀ بعد از خل
یی از مسلمانان قوتّی بیشتر یافت و منتهی  به نوعی  تقریباً به سلطنت تبدیل کردند، در بین عده

العملی بود در برابر افراط و اسراف آن عدّه از مسلمانان که نهضت زهد که گویی چون عکس
پا زده[ بکلّی در اندوزی پشت]به شعارهای اسلام در مورد برادری و برابری و پرهیز از ثروت

ور شده بودند ... البته اعتقاد مسلمانان به فناپذیری عالمِ ظاهر و یقین آنها  ثروت و تجمّل غوطه
به روز جزا که در قرآن و سخنان پیغمبر مکرّر به آنها تأکید رفته خود از مهمترین اسبابی بود که 

که چنان  (۲)داد ..."خواند و به تسلیم و رضا سوق میهای ناپایدار میمسلمانان را به ترک لذّت
پرهیزد،  خورد و از زنان میعبدالقیس که در روزگار عثمان متهم شد به این که گوشت نمیبن  عامر

در واقع بر خلیفۀ وقت اعتراض داشت. ابوذر غفاری نیز زهد خویش را چون اعتراضی بر اعمال  
)ع( هم بعضی به بهانۀ اجتناب از فتنه  ابیطالببن  خلیفه نشان داد. در ماجرای آغاز خلافتِ علی

زاهدانه گزیدند و کناری کشیدند. در هر صورت گرایش به زهد و پرهیز در بین مسلمانان   عُزلت
العملی بود در مقابل کار کسانی که در ثروت و تجمّل مستغرق شده بودند یا کردارشان عکس

نمی سازگاری  پیغمبر  رفتار  با  اینان  نزد  واقع  "پشمینه   (3) نمود."در  در  قدیم،  زاهدان  پوشی 
و  شادخواری  در  عمر  همۀ  توانگران که  از  جماعتی  آن  زندگی  طرز  به  است  بوده  اعتراضی 

می سر  به  داشتهبردهخوشگذرانی  لطیف  خوراک  و  جامه  همه  و  نوعی اند  هم  آنها  زهد  اند. 
              (4)آلودی که فرمانروایان وقت در پیش گرفته بودند."اعتراض بود بر زندگی گناه

 
    ۱9همان، صفحۀ  ۱
   ۴۰ارزش میراث صوفیه، دکتر عبدالحسین زرّین کوب، صفحۀ  ۲
 ۴8همان، صفحۀ  3
 ۴۵همان، صفحۀ  4



کاپوی آزادی و   ایرانیان در ت

 467                                                                                                                               استقلال

"اگر درست است که تصوّف در دنیای اسلام از زهد  
و فقر آغاز شد و با عشق الهی و ذوق و وحدت وجود  
و شهود به کمال خویش رسید، ظهور و توسعۀ آن در  

رسد، چرا که ایران به سرزمین ایران، در طی قرون نخستین اسلامی، خالی از غرابتی به نظر نمی
از این حیث  آیین زرتشت با عوالم زهد و فقر آشنائی و توافقی نداشت تا  عنوان مهد دیرینۀ 

    (۱) آمادگی خاصّی برای پرورش تصوّف نشان داده باشد."
تعالیم      اصول  از  و عمل همواره  واقع سعی  "در  بود.  ریاضت  و  زهد  زرتشت مخالف  آیین 

زرتشت محسوب بوده است ... البته این طرز تلقی از زندگی جایی برای گرایش به زهد و فقر 
داری و الزام گرسنگی نیز که نزد مانویان و عیسویان همچون نوعی عبادت  گذارد. روزهباقی نمی
العاده داشت، در نزد پیروان زرتشت گناه  شد و در نزد صوفیه مخصوصاً اهمیت فوقتلقی می

بود ... و کرد ... مستوجب کیفر  داری میشد". و "حتی کسی که تعالیم و ترویج روزهشمرده می
ای را اطعام کند.  بایست عدهداشت مرتکب گناه شده بود و به عنوان کفّاره میهر کس روزه می

شد که به اعتقاد مزدیسنان ]پیروان زرتشت[ انسان بدون آنکه این گناه در واقع از آنجا ناشی می
نمی بخورد  و گلّهغذا  آوردن کارهائی چون کشاورزی  بجا  برای  آوردن تواند  وجود  به  و  داری 

      (۲) شود قدرت و قوّت داشته باشد."فرزندان تندرست که همۀ اینها عبادت محسوب می
نظر به اینکه پس از سقوط ساسانیان تا وقتی که اسلام در اکثر نواحی ایران آیین رسمی و      

مقبول عامّه واقع گشت بیش از یک قرن طول کشید و در این مدتّ علاوه بر آیین زرتشت که 
بودائی،  یهودیت،  مسیحیت،  مثل  ادیان  سایر  ماند،  باقی  ایرانی  جامعۀ  طبقات  اکثریت  نزد 

و   وقتی  برهمائی  بود که  "طبیعی  ماند؛  برقرار  ایران  مردم  میان  در  همچنان  نیز  مانویّت  حتی 
های عرفانی در بین مسلمین این نواحی ظهور و رشد کرد از این عوامل دینی و مذهبی گرایش

 رایج در محیط متأثر شود". 
لذا "تصوّف اسلامی در عین آنکه از قرآن و سنّت نشأت گرفته است در طی قرون نخستین    

اسلامی، از آنچه در جوّ فکری و دینی اخلاف مزدیسنانِ پایان عهد ساسانی وجود داشته است 
نیز تأثیرهایی پذیرفته است که به رشد و کمال تدریجی آن کمک کرده است و البته بدون این 

 
   ۱جستجو در تصوف ایران، دکترعبدالحسین زرین کوب، صفحۀ  ۱
 ۴و  ۲همان، صفحات  ۲

 تصوّف در ایران 

 

 



ایرانیان در                                                                                                                                 468

کاپوی آزادی و استقلال  ت

   

گرفت آثاری به عمق و  گرفت و اگر می"مدد حیاتی" تصوّف اسلامی شاید در ایران ریشه نمی
    (۱)آورد."القضات و مولوی و شبستری پدید نمیعظمت آثار غزّالی و عین

و     زرتشتی  مؤبدان  طبقۀ  سودجوئی  و  خودسری  از  ایرانیان  تودۀ  "ناخرسندی  ایران  در  امّا 
های مردم در اشتیاق برانداختن دولتمردان ساسانی چیرگی اعراب بر ایران را تسهیل کرد. توده

پی و  وقت  "رهاییحکومت  نیرویی  را  اعراب  عادلانه،  نظامی  در  افکندن  و  انگاشتند  بخش" 
 چنان که باید و شاید ایستادگی نکردند". برابرشان آن

بنیاد نهادند و نه به شعار "برابری و برادری"  پیشه را  گشایان عرب نه حکومتِ عدالتلکن "ایران   
ی نظامی و سیاسی و ها قیامخوردگی بود که ایرانیان را به  وفادار ماندند. همین احساس فریب

لیث  "یعقوب  خراسانی"،  "ابومسلم  چون  سرکشانی  نام  و  کرد  وادار  عرب  ضد  بر  مذهبی 
سو دین" را در ضرابخانۀ تاریخ سکّه زد. ولی چون از یکمُقنََّع" ، "بابک خُرمبن  صفاری"، "هُشام

به ناکامیده ]ناکامیابی[ انجامیده بود و از سوی دیگر، آن رنج پشیمانی برحافظۀ   هاقیاماغلب این  
ای مشابه، به  کرد؛ اینان بر آن شدند که با حربهسنگینی می  -بیش از دیگران    -وران  اندیشه

رون متلاشی کنند و برای رسیدن به این هدف مکتب جنگ با "اسلام" برخیزند و قدرتش را از د
نه یکباره بلکه به تدریج   - عرفان را بنیاد نهادند. و این مکتبی بود که از اوایل قرن دوّم هجری  

نیروانایِ بودائی  - اندیشۀ زرتشتی و مانوی با حکمت  اثر تلفیق چند  و فلسفۀ وحدت   (۲) بر 
)پان آغاز  (  Pantheism  (3) تئیسموجود  در  که  شد  بدل  آئینی  به  و  اقتضای   -نیرو گرفت  به 

داعیۀ جهانگشایی داشت و در راه برانداختن   - های سه گانۀ ایرانی و هندی و یونانی خویش  ریشه 
کوشید و قصدش متحّد ساختن همۀ مذاهب و استقرار خود به عنوان یگانه کیش عالمگیر می

منصور بن  تمام بشریت بود و به همین سبب، یکی از نخستین متفکران و معرّفانش به نام "حسین
 حلاّج" )ایرانی ساکن بغداد( چنین گفته:

 
 ۲۲جستجو در تصوف ایران، دکترعبدالحسین زرین کوب ، صفحۀ  ۱
طبق آئین بودا هر فرد انسان باید مراحلی را در اخلاق و سلوک بپیماید تا به مرحلۀ کمال و "فنا" )یعنی مرحلۀ   ۲

 المعارف فارسی" و "فرهنگ معین" "دایرة -های سه گانۀ شهوات و کینه و وهم( برسد. خاموشی شعله
اللفظی یعنی "خدا در همه جا"، و به تعبیر عرفای ایرانی یعنی "خدا  ( = به معنای تحت Pantheismئیسم )پانته 3

 همه جا هست".  



کاپوی آزادی و   ایرانیان در ت

 469                                                                                                                               استقلال

ها اندیشیدم و سختکوشانه در آنها مطالعه کردم و دریافتم که یک اصل وجود دارد با  "به دین   
های فراوان. بنابراین، از کسی مخواه که دینی را بپذیرد زیرا ممکن است پذیرش آن دین، شاخه

 علی میرفطروس(    -او را از آن اصل دور نماید". )به نقل از کتاب حلاّج 
اوج     تا هفتم هجری که  فاصلۀ قرن چهارم  در  رفته )یعنی  رفته   ... پرواز  بلند  آئین  این  "امّا 

تر ساخت و از جهان بیرون به درون قلعۀ "اسلام" نقب رونقش بود( میدان نبرد خویش را تنگ
     (۱) ای بنام "طریقت" برافراشت."زد و در چهار دیواری "شریعت" خیمه

در واقع، تصوّف ابزاری بود با پوشش دینی در برابر شریعتی که به زور به آنان تحمیل شده      
و  اختلاف  "و چون  ریائی.  زاهدان  و  ستمگر  فرمانروایان  معنویِ  با سلاح  مقابله  بود، جهت 

]طریقت و مسلکی انتخاب کردند  افزود،  دوگانگی بر ناتوانی مردم و توانائی دستگاه خلافت می
کشیدگان از دستگاه خلافت آنرا بپذیرند و با هم متحّد شده نیروی  که[ همۀ آزاردیدگان و ستم

 (۲) ."سومّی در برابر مذاهبِ رسمیِ وابسته به حکومت وقت و فرمانروایان خود کامه تشکیل دهند
 توان این چنین خلاصه کرد:علل پیدایش تصوّف در ایران را می   
اعتراض به   -  انگاشتند عدم آمادگی برای همکاری با اعراب مسلمان که خود را نژاد برتر می   

گرایی و قشریگری  واکنش در برابرتعصّب  - دستگاه خلافت که به دربار سلطنتی تبدیل شده بود  
عصیانی در    - پرستی و خودنمائی  اندوزی، تجملمقاومت منفی در مقابل ثروت  - اهل مذهب  

نیاز به انکار عقل و تظاهر به    -جزمی" که فقیهان سنّی نمایندۀ آن بودند  برابر معرفت "عقلی
دیوانگی برای گفتن حقایقِ گزنده و افشاگری که عقل سلیم، با توجه به مخاطرات مُهلک، از 

ای زاهدانه تأسیس  ورزید. بدین ترتیب ایرانیان در آغاز تصوّف را در بقچهبیان آنها اجتناب می
م و ادیان کردند و سپس آنرا به عرفان پرخاشجو که مدافع آزادگی و برابری و مدارا باهمۀ اقوا

بود، مبدّل ساختند؛ و مهرورزی و عشق به ذات باریتعالی را جایگزین زهد و ترس بیمارگونه  
 کردند.  

 
 ، "در آرزوی جنبش سوم"، نادر نادرپور۱37۲مجلۀ مهرگان، چاپ واشنگتن، پائیز   ۱
" و "تاریخ خانقاه در ایران، دکتر محسن کیانی ، صفحۀ ۱93"سرچشمۀ تصوف در ایران، سعید نفیسی، صفحۀ  ۲

 ، نقل به مضمون. " ۲۱



ایرانیان در                                                                                                                                 47۰

کاپوی آزادی و استقلال  ت

   

جماعت     نمانند  تنها  متشرّعین[  و  ]فقها  مخالفان  هجوم  مقابل  در  آنکه  "برای  های  صوفیه 
های خاصّ اخوّت درست کردند و در برابر مسجد و مدرسه که پناهگاه متشرّعه برادری و فرقه

       (۱)و فقها بوده آنها نیز برای خویش زاویه و خانقاه ساختند."
تغذیه     و  سکونت  برای  بود  محلّی  خود،  تأسیس  آغاز  در  صوفیان  تجمع  مرکز  یا  "خانقاه 

مسافرخان واقع  در  مسافر،  و  مقیم  اختیار   ۀدرویشان  در  مجّانی  مکان  و  غذا  بود که  رایگانی 
داد ... این مراکز اقامت و تغذیه در طول تاریخ رفته رفته مسافران و غریبان و صوفیان قرار می

آید و در آن جا علاوه بر سکونت و تغذیه به امر آموزش و تربیت به صورت کانونی فعّال در می
شود و به صورت یک مرکز رسمی و تربیتی  و جز آن پرداخته می  (۲) نشینی و سَماعاخلاقی و چلّه

       (3)گردد."های اسلامی تأسیس و تکمیل میسرزمیندر بیشتر 
نه تنها مجاز   - که ایرانیان به آن خو گرفته بودند    -"صوفیان ایران سمَاع و موسیقی رقص را     

و مباح دانستند، بلکه برخی از فِرَق تصوّف آنها را نوعی عبادات و وسیلۀ تقربّ به مبدأ و تهذیب 
   (4) نفس و تصفیۀ باطن شمردند."

 آرام  شانز نـامـــه  بیــــابد  دل غـــــــریـب   اع چیست، زپنهانیانِ دل پیغـام سمَـــ
 (6) در وجود مَسام  (5)گشاده گردد از این خیمه  ن باد شاخهایِ خِردَ شکفته گردد از ای

 ( 7) بهــــــرام صـدای  نقــــــارۀ ظـــــفر رسد ز  نـدای خـروس روحانی  سحـر رسد ز

 
 3۵ارزش میراث صوفیه، دکتر عبدالحسین زرّین کوب، صفحۀ  ۱
افشانی و پایکوبی و رقصیدن و چرخیدن، همراه موسیقی سماع، در اصطلاح صوفیان، یعنی آوازخوانی و دست  ۲

قواّل = کسی که در مجالس   -جمعی و وجد و سرور. و شعرخوانی و قواّلی در حالت فردی و یا به صورت دسته
خواند و صوفیان به آهنگ او به سَماع صوفیان ابیات سوزناک یا رباعیّات و غزلیات عاشقانه را به آواز خوش می

 خاستند.  برمی
"خانقاه که با تفاوتی تکیه و زاویه و رِباط نیز   - ۶۴و  ۶3تاریخ خانقاه در ایران، دکتر محسن كيانی، صفحات  3

 شود". خوانده می
   ۵۲سرچشمۀ تصوف در ایران، سعید نفیسی، صفحۀ  4
 خیمه = دراصطلاح صوفیه "جهان وجود".   5
 مَسام = مَنفدها   6
 ای که محافظت مردم مسافرحواله بدوست. فرشته -بهرام = نام ستارۀ مریخ  7



کاپوی آزادی و   ایرانیان در ت

 471                                                                                                                               استقلال

رونـق    خران کم جـو سمَاع گرم کن و خاطر و  سمَــــاعی  جــان  جــان  کــه 
 ایّـــام

 )مولوی(   
 ــ  ــــــــــــــــــــــــــــ

 ولیکـــن چـــه بیند در آئینـــه کـــور   جهان پر سمَاع است و مستی و شور
 آرد طرب اندر  که چونش به رقص     عـــرب (۱)نبینــی شتـــر بَـــر حِـــدایِ
 اگـــر آدمـــی را نبـاشـد خـــر است    سر است  شتر را چه شور و طرب در 

 )سعدی(  
 ــ  ــــــــــــــــــــــــــــ

 تـو خود چه آدمییی کـز عشق بیخبری    دانــی چـه گفت مـــرا، آن بلبـل سحـــری 
 گر ذوق نیست تـرا، کـژ طبع جانوری    عرب، در حالتست و طرب  اشتر به شعر

 )سعدی( 
آلود و ای گناهخواستند به گناهان جامعهنهادی که نمیبدین ترتیب، زُهّاد واقعی و پارسیان پاک

  (۲) کردند، مُعتَکِفِهای رایجِ عصر احساس بیزاری میفساد آلوده شوند و از مفاسد و تبهکاریپر
ها گردیده رفته رفته خود صاحب مجامعی شدند و آدابی و ترتیبی پدید آوردند. ها و زاویهخانقاه

انگیز و بیحاصل زاهدان قدیم تدریجاً رنگ و بوی ذوق و محبت و زهد سرد و خشک و غم
های جهان  اعتنا بودند، اینک در زیبائیهای جهان ظاهر بییافت و صوفیه که در آغاز به زیبائی

دیدند. و این همه بین صوفیه و متشرّعان جدایی افکند. با اینحال، مردم از جمَالِ حق را می
 ها روی آوردند.صوفیه استقبال کردند و به خانقاه

های فقها  رقص و سماع را در خراسان رواج تمام داد و حتی مخالفت  (3)"ابوسعید ابوالخیر   
چرا که "خدای ابوسعید، خدای یگانه و   (4)باب دفع کرد و به چیزی نگرفت."  و علما را درین

باگذشت و درونبی و  مقدّم نیاز  بر همه چیزی  را  بندگانش  باطنی  بود و صفا و سلامت  نگر 

 
 حِدا یا حُدا = آواز ساربانان هنگام راندن شتر.   ۱
 معُتَکِفِ = کسی که برای عبادت در مسجد، خانقاه و جز آن توقف کند. فرهنگ معین.  ۲
 هـ.ق(   37۵ - ۴۴۰ابوسعید ابوالخیر، عارف و شاعرنامدار ایرانی ) 3
 ۶۰جستجو در تصوف ایران، دکتر عبدالحسین زرّین کوب، صفحۀ  4



ایرانیان در                                                                                                                                 47۲

کاپوی آزادی و استقلال  ت

   

دانست. هر لذتّ مطبوع و معقول در پیشگاه خدای ابوسعید حلال است و بندگان خدا آزادند  می
که چرخ بزنند و ساز و طنبور بنوازند و به سماع برخیزند و پای بکوبند و شادمانی کنند و زن 
خواهند و فرزند بیاورند و خلاصه هر کاری را که به زیان تودۀ مردم و همنوعان نیست و با  

ذاتی انسان منافات ندارد، انجام دهند و او خم بر ابرو نیاورد و آنان را مانند فرمانروایان شرافت  
امّا خدای ظاهرپرستان، خدایی   نترساند.  ستمکار دنیا به عذاب و شکنجۀ رستاخیز و آخرت 

برد و در آنجا  است که ذوق و شوق ندارد و اگر کسی جز قرآن کتابی بخواند، او را به دوزخ می
کند ... در نظر ابوسعید، رحمت خدا بر غضب زهر گلاویز می های گزنده و پر با مارها و کژدم

او غلبه دارد و خدایِ مهربانی و بخشایندگی است، ولی خدای ظاهرپرستان مظهر خشونت و 
زادگان  عنایتی و نامهربانی است و غضب و خشم او بر رحمت و مهربانی او غلبه دارد و آدمیبی

    (۱) خواهد."های خود میرا اسیر هواها و خواست
گویند[ گفتند و میاند ... ]آنها میاند و بعضی مکروه شمرده"فقها، بعضی سماع را تحریم کرده   

آورند. حال آنکه "صحابه  زنند، بانگ برمیبشنوند به وجد در آیند، دست می (۲) صوفیه چون غنِا 
گریستند ... امّا کف زدن ) = تصفیق( که به هنگام وعظ رسول یا سماع قرآن یا ذکر خدا می

مَا كَانَ صَلاَتُهُمْ    گوید "به احوال مشرکان است که در قرآن می  پردازند، تَشبَّههنگام وجد بدان می
وَتَصدِْيَةً." مکَُاءً  اِلَّا  البَْيْتِ  همین   (3)عنِدَ  تَصدِْيَه  و  ]سوت[  از صفیر  عبارتست  مکُاء  اینجا  و 

 تصفیق است.  
قار بیرون آید و به  و  همچنین این کار، تشبّه به احوال زنان است و خردمند از اینکه از حالِ     

افعال کفّار و زنان بپردازد، البته ابا دارد؛ تا چه رسد به رقص که صوفیه وقتی وجد و طرب در 
بدان می قوی گردد  در تجویز رقص میآنها  آنچه صوفیه  و  البته  پردازند  و  ندارد  اصلی  گویند 

     (4)خلاف ادب و وقار هم هست."

 
  3۲۰و  3۱9اصغر حلبی، صفحات شناخت عرفان و عارفان ایرانی، دکتر علی ۱
 انگیزغنِا = صوت طرب ۲
، ترجمۀ فارسی: "و نماز آنها ]کافران[ نزدیک خانه ]در خانۀ خدا[ جز صفیری ]سوت زنی[  3۵سورۀ انفال آیۀ  3

گشتند و از میان  و دست زنی نباشد". توضیح: "در زمان جاهلیت عادت اعراب این بود که برهنه بر گرد کعبه می
 العابدین رهنما.  زدند." به نقل از تفسیر قرآن، زینکشیدند و دست میانگشتان خویش صفیری می

  ۱7و  ۱۶دنبالۀ جستجو در تصوّف ایران، دکتر عبدالحسین زرّین کوب، ، صفحات  4



کاپوی آزادی و   ایرانیان در ت

 473                                                                                                                               استقلال

تواند جای خود را به تلاوت  گوید: سماع نمیکند و میامّا، محمد غزّالی از سماع دفاع می   
"سماع     کنیم:آورد که ما بخشی از آنها را نقل میقرآن بدهد و برای اثبات نظر خود دلایلی می

از آیات قرآن بسیار باشد و وجد از آن پدید آید ... امّا سبب آنکه بدََل مُقری )قرآن خوان( قواّل  
و بدل قرآن سرود گویند، پنج است. اوّل آنکه آیات قرآن همه با حال عاشقان    )آوازخوان( نشانند

مناسبت ندارد که در قرآن قصّۀ کافران و حکم معاملات اهل دنیا و چیزهای دیگر بسیار است 
... چون مُقری به مثل این آیت بر خواند که "مادر را از میراث شش یک بود و خواهر را نیمه  

باید داشت" و امثال این، آتش   (۱) زنی را شوی بمیرد، چهار ماه و ده روز عدِّتبود". یا این که "
   (۲) عشق را تیز نگرداند ..."

های این اشعار دارای  اند. همۀ نمونهخواندهاز اینرو، "درمجالس سماع اشعاری به فارسی می   
ویژگی یکسانی هستند: ساده، طبیعی و نزدیک به آثار مردمی. این ویژگی کاملاً مفهوم است. 
زیرا اگر در مجالسِ مشایخ گاهی خواصّ و توانگران نیز حضور یافته باشند، بیشتر حاضران 

بایست مجالس  اند. شیخ میسواد بودهسواد و یا کموران و بازرگانانِ کوچکِ بیهمواره از پیشه
خود را در سطح آنها نگاه دارد و زبان او مفهوم باشد. فیض گرفتن از آثار مردمی و تلاش برای  

شد. نزدیکی به آن، از همین جاست. به شنوندگان باید آن چیزی داده شود که برای آنها مفهوم با 
های نزدیک  غیرتصنعی بودن، سادگی و حتی عوامانه بودن زبان، بحر سهل شعر و آوردن نمونه

با این حال "چیزی نمانده بود که ]فقها[   (3) گیرد."به درک و فهم مردم از همین جا سرچشمه می
    (5)محکوم سازند." (4) ابوالخیر و یارانش را به عنوان زندقه و اِباحیگری

فقها اصولاً مخالف وجود خانقاه بودند. چرا که "مردم مسلمانی که باید از نظر دینی همچون     
و  خانقاه  وجود  سبب  به  باشند،  داشته  قرار  مذهبی  علمای  اختیار  و  تولیت  در  وقفی  اموالِ 

 
ایام طلاق زنان که در آن مدت شوهر نکنند. برای مطلقه سه حیض یا سه ماه و برای بیوه چهار ماه و    =عدّت ۱ِ

 نامۀ دهخدا ده روز وعدت زنان حامله وضع حمل است. لغت 
تصوفّ و ادبیات تصوفّ، یوگنی ادواردویچ برتلُس، ترجمۀ سیروس ایزدی، چاپ اول، تهران انتشارات امیر   ۲

   ۵۲کبیر، صفحۀ 
 ۶۱همان، صفحۀ  3
اباحیگری = اباحت: عبارتست از نداشتن اعتقاد به وجود تکلیف و روا داشتن ارتکاب مُحرَّمات )چیزهایی که   4

 اند(. حرام
 ۶۱جستجو در تصوّف ایران، دکتر عبدالحسین زرّین کوب، صفحۀ  5



ایرانیان در                                                                                                                                 474

کاپوی آزادی و استقلال  ت

   

میجاذبه دین خارج  علمای  از حوزۀ حکومت  تصوّف،  آیین  مسجد  های خاصّ  به  ]و  شدند 
رفتند[ و بعضی مسائل ناروای عرفان و تصوّف ]البته به نظر علمای دینی[ را جایگزین برخی  نمی

" خواستار "آتش زدن دَرِ بهشت و آب  کردند و احیاناً مِثلِ "رابعه عدََویّهموضوعات شرعی می
طمع بهشت و بیم دوُزخ  مابِین، بیشدند تا ]مردم[ خدا را به خاطر محبّت فیریختن بر دوزخ می

 یا همچون حافظ بگویند:    (۱) بپرستند"
 دام  تـزویـر مکَُـن چون دگران قرآن را   حافظا مِی خور و رِندی کن وخوش باش ولی 

 ــ  ــــــــــــــــــــــــــــ
 من نه آنم که دگر گوش به تزویر کنم  دور شــو از بــرم  ای واعـظ و بیهوده مگـوی 

 ــ  ــــــــــــــــــــــــــــ
 و یا به پندار و اندرز مولوی گوش فرا دهند:   

 کنند در  جفـــای  اهـــل  دل جِـــد مـــی    کنند جـاهــلان تعـــظیـم مسجد مــی
آنجا    (۲)مسجدی کــنـدر  درون  اوّلیـــاست چون  آنجاست،  گاه  سجده 

 خداست
 نـیســت  مسجد  جـــز  درونِ  ســروران    آن مجَاز است این حقیقت ای خران

 
امّا، "نارضائی حکام و متشرّعه البته بازار صوفیه را نشکست. زهد و ریاضت صوفیه چاشنی     

عشق و محبّت داشت و بیشتر از علم اهل مدرسه با دلهای ساده و جانهای پرشور آشنا بود. از 
  وران، بازاریان و روستائیان بدان روی آوردند و بر خلاف زهّاد اینرو مردم ساده، خاصّه پیشه

وران و بازاریان قدیم که غالباً فقیه و محدّث و اهل قرآن و حدیث بودند، صوفیان بیشتر پیشه
از خیلی قدیم بین طبقات اصناف با صوفیه روابط دوستانه پدید آمد، چنان که بودند و ظاهراً 

   (3)تشکیلات جوانمردی و اصناف دهلیز تصوّف شد."

 
 ۲۰3، صفحۀ ۱۰تاریخ اجتماعی ایران، مرتضی راوندی، جلد  ۱
 باشند. اولیاء، جمع ولی، در نزد عُرفا، اولیاء بعد از انبیاء هستند که قادر به مکاشفه می ۲
 ۶۶ارزش میراث صوفیه، دکتر عبدالحسین زرّین کوب ، صفحۀ  3



کاپوی آزادی و   ایرانیان در ت

 475                                                                                                                               استقلال

جنبش     همۀ  عادی  و  طبیعی  رنگ  همان  همیشه  برابر جوانمردی  در  را  ایرانیان  ملّی  های 
در ستمگری دارد که  زور  و  زر  خداوندان  با  همدست  متشرّعینِ  و  روحانیان  جانفرسای  های 

 های پیش از اسلام بارها در ایران روی داده است.دوره
آن نیز پرخاش در برابر همان عوامل بوده است، بزرگان      ایران که  از آغاز رواج تصوّف در 

دانستند و هر دو را متصوفّۀ ایران همواره تصوّف را برای خواصّ و جوانمردی را برای عوام می
ها در ایران دوشا دوش تصوّف رواج  اند ... آیین جوانمردی و فتوّت قرنکردهبا هم ترویج می

کامل داشته و در میان عوام مؤثرترین وسیلۀ بقای روح ملّی و قیام و ایستادگی در برابر بیگانگان 
     (۱)بوده است."

عارفان   و  صوفیان  و  ایرانی  عرفان  خداوندان 
واقعی، مخلوق را در برابر جهانِ آفرینش یکسان  

گفتند: "راه وصل به حقّ به اندازۀ  دیدند و میمی
بِعَددَِ اَنفسُِ  نفوس بشری است = الُطرق اِلی اللّه  

طلبی نیست که راهی  الخَلایق" یا "از هیچ دلِ حق
به خدا نباشد". از اینرو تفاوت فاحش میان اقوام و ملل و حتی میان ادیان و مذاهب قائل نبودند  

 گفتند:و می
 برد، جمله یکی است لیک با حـق می   هر نبّی و هر ولی را مسلکی است

 هاهـا  باشـد اصـــول جنـــگصلـــح    هاهست بیـــرنگی  اصـــول رنـگ
 مــوسئـی  با  مــوسئـی در جنگ شد     چـــونکه بیـرنگی اسیـــر رنگ شد

 موســی و فــرعـــون دارنــد آشتـــی      (۲)رنگ را چـون از میان برداشتـی 
 )مولوی( 

    
 پیروان ادیان دیگر کافر بسازند؟وقتی همۀ خلق خدا را میجویند؛ چرا باید پیروان یک دین از  

  همه کس طالب یارست چه هوشیار چه مست

 
 ۱3۲و  ۱3۱های تصوّف در ایران، سعید نفیسی، صفحات سرچشمه ۱
 رنگی رسی کان داشتی". این مصرع بدین شکل نیز آمده است: "چون به بی ۲

گفتند و چرا  صوفیه چه می
مردم از آنها استقبال  

 کردند؟ می

 



ایرانیان در                                                                                                                                 476

کاپوی آزادی و استقلال  ت

   

 ( ۱)همه جا خانۀ عشق است چه مسجد چه کنِشت     
 )حافظ( 

 ویا به گفتۀ مولوی:   
 چــون خیــالات عدد اندیش نیسـت    گــر هــزارانند یک کـس بیش نیسـت 
 چـه گـویم هیچ هیچ (۲) لیک با احَوَل    نیست اندر بحــر شـرک و پـیچ پـیچ
 دو همـــی بیند چـو مـرد احـول  بـود    اصـــل بیند دیده چـــون اکمــل بود 

 ورنـه  اوّل  آخـــر، آخـــر  اوّل  اسـت    این دوئـی اوصاف دیدۀ احول است 
 
و یهود و مسلمان و بت     نظر عارفان، گبر و ترسا  برابر پرست یکسانند و همه میدر  توانند 

 یکدیگر در خانقاه بنشینند و در سماع و هر گونه تظاهر دیگر شرکت کنند. به گفتۀ مولوی: 
 اختلاف مؤمـن  و  گبـر  و  یهود  از  نظـــرگـاه  اســـت  ای مـغـــز وجـــود
 های نیم خام ما  براو  چون میوه  این جهان همچون درخت است ای کِرام 

 زانـکه در خامــی نشاید کاخ  را   ها  مـــر شـــاخ  را سخــت گیـــرد خـــام 
 سست گیرد شاخها را بعد از آن   چون بپخت و گشت شیــرین لب گـــزان 
 تا جـنینی کار خون آشامـی است  سختگیــری و تعصّـــب خـامـــی اســـت 

 
جویند، منتها هر کس به زبان خود و شیوۀ خود. هدف یکی است، تنها  همه کس خدای را می    

 کند:راهها متفاوتند. این مطلب را مولوی به شکل زیبایی بیان می
 هـر  یکـی  از  شهـری  افتاده به  هـم   ــس را داد مـــردی یــک دِرَم چــارکـ

 جمله  با هم  در نــزاع  و  در غضب    ـــیّ و تُرک و رومـــی و عـربفارس
 هـم بیا کایـن را  به  انگـوری  دهیـم  ی گفتا از ایــن چــون وارهـیمفارسـ

 (4) خواهم نه انگور ای دَغا  (3)من عنَِب  گـفـــتا مـــعــاذالـــــه لاآن عـــرب  
 

 نامه دهخدا کنشت یا کلیسا = معبد گبران. معبد گبران و ترسایان. کلیسای ترسایان یا جهودان. لغت  ۱
 چشم.  اَحوَل = لوچ، کج ۲
 عنَِب = انگور.   3
 دَغا = نادرست، دغل.   4



کاپوی آزادی و   ایرانیان در ت

 477                                                                                                                               استقلال

 (۲)مزوُخواهم عنَِـب خواهم اوُمن نمی  (۱)مؤآن یکی کز تُرک بدُ گفت ای گؤز
 را   (3) تَـرک کـن خـواهم من  اِستافیل  قیل را آنــکه رومــی بــود  گفت این

 هـا غـافـل بـــدنــدکـــه  ز سِـــرِّ نام  زدند در تنازع  مشت بـــر هـــم مـــی
 پُـــر بدُند از جهـل و از دانش  تهــی   زدند از ابلهـیمشت بـــر هـــم مـــی 

 گـــر بُـدی آنجــا بــدادی صـلحشان  احـب ســریّ عـزیـزی صـد زبان  ص
 خـــرم تان   را   مـــیآرزوی  جــملـه   بگفتـی او که من زین یک دِرَم پس

 
 یک رباعی منسوب به ابوسعید ابوالخیر نیز حکایت از آن دارد که:    
 و از جانب میخانه  رهـــی دیگــر  هست کعبه رهی است تا به مقصد پیوست از

   (4) یی توان داد به دستراهی است که کاسه ـــه  ز  آبــادانــیلیکـــن  رهِ  میـــخـــان
 

 تسبیـح به گـــردن و صُـــراحی در دســت میـکده دوش، زاهـــدی دیدم مست در 
 یکـــده هـم به سوی حق راهی هست. از م فتم زچه در میکده جای کردی، گفتگ

 )شیخ بهائی(         
 
اصولی که در رویدادهای دهشتناک تاریخ   -ترین اصول عرفان ایرانی  یکی دیگر از بنیادی    

 نفی تعصّب، ریا و تزویر و تبعیض است.  -پناهگاه روح ایرانی بوده است  
ها را از ترین بانکدربارۀ این اصول انسانی پس از بانک رسا و مردانۀ ناصر خسرو، خروشان     

توان شنید. بدین نحو، فقیهان و محدثان  زبان کسانی چون عطّار و مولوی و حافظ و جامی می
که "شریعت را دکان کسب مال و جاه ساخته و   -و به تعبیر مولوی این مردان احول    -قشری  

رأیی که   -گفتند و استقلال رأی را  اندیشی و تمایل به مقولات عقلی را زندقه میهر نوع آزاد
که آزاد    -دانستند، مردم را به سوی متصوفّه  انحراف از شریعت می  -مطابق معتقدات آنها نبود  

 
 گؤزوْم = چشمم.   ۱
 اوْزوْم = انگور.   ۲
 اِستافیل = مأخوذ از یونانی به معنی انگور.  3
 3۲9اصغر حلبی، صفحۀ شناخت عرفان و عارفان ایرانی، دکتر علی 4



ایرانیان در                                                                                                                                 478

کاپوی آزادی و استقلال  ت

   

در گفتار و رفتار را پذیرفته بودند    پیرایگیاندیشی، عدم تعصّب، مدارا و تسامح و سادگی و بی
 سوق دادند".  -
دوستی را در زمینۀ "توجه مردم به مسلک تصوّف، بیشتر به سبب آن بود که صوفیان مسئلۀ خدا   

کردند و این مسئله، عاملی بسیار مؤثر بود. زیرا نیازی به زمینۀ علمی و حالات عاطفی بیان می
عاطفه حالت  و  بود  قلبی  را  کس  هر  و  نداشت  استدلالی  و  طریق دانش کلامی  این  از  ای، 

توانست خود را با خدا پیوند دهد. نمونۀ برجستۀ چنین دعوتی، داستان شبان و موسایِ کتاب  می
 :(۱) گویدمثنوی است" که می

 کـــو همـــی گـفت ای خـدا وای الٰه  وســی یک شبانــی را به راه دیـد  م 
 چـارقَُـت دوزم کنـــم شانــه ســـرت   و کجائــی تا شــوم مـن چاکـرتتـ 
 جملـــه فــرزنـدان و خـان و مان من  ی خـدای مــن، فدایت جــان مـن ا 
 چارقَُـــت را  دوزم  و  بخیـــه زنـــم     تــو کجائــی  تا ســرت شانه کنــم  
 شیـــــر  پیشت آورم  ای محـتشـــــم   هایت کشـم ات شویـم شپشجامـه 
 من ترا غمخوار باشم همچــو خویش   بیمارئــی آیــد  بــه  پیــش ور تــرا  
 وقـــت خواب آیــد بـــروبـــم جایکت   کــت بوســم  بمالــم  پایکــت دست 
 روغــن و شیــرت بیارم صبح  و  شام   ات را  مـن  دوام گــر ببینــم خانــه 
 نازنین    (3) های ،  چُغـــرات (۲)خمَـــرها   روغنیــن   یــر  و  نـانــهـایهــم  پن 
 از  مـن  آوردن  زتــو  خــوردن  تمــام  سـازم و آرم به پیشت صبح و شام 
 ــــــــــــــــــــــــــــــ       
 گفــت موســـی  با  کیَستَت  ای فلان   گفت آن شبان زیــن نمـط  بیهوده  می 
 ایـن زمیــن و چــرخ  ازو  آمـد  پـدیـد   کـه مـا را  آفـریـــد آن کـس  گـفت  با  
 خــود مسلمـان  ناشـده  کـافــر شـدی  گفت موســـی، های خیـره سر شدی  

 
،  ۲۵3۶کلّیات مثنوی معنوی، مقدمه ازاستاد بدیع الزمان فروزانفر، تصحیح و حواشی از: م. درویش، تهران  ۱

 3۰3صفحۀ 
 خَمر = نوشابۀ مسکِر از شراب، عرق و غیره. ۲
 چغرات = نوعی ماست که آب آن را گرفته باشند.  3



کاپوی آزادی و   ایرانیان در ت

 479                                                                                                                               استقلال

خـــود   پنبــه      (۲) شار، این چه کفرست و فُ(۱)این چه ژاژست  دهــان   انــدر   ای  
 فشــار 

 آتـشـــی  آیــد   بســـوزد   خــلــق   را     را نبندی زیــن سخـن تـو حلـق گــر 
 وز پشیمانـــی تــو جـانـم ســوختـــی  ای موســـی دهـانـــم دوختــی گفت 
 ســـر نهــاد انـدر بـیـابـان  و بــرفــت  (3)جامه  را  بدَرید و  آهی  کرد و تَفت 
 مــا را  زمــا  کـــردی  جـــدا   بنـــدۀ  ـی  آمد سـوی موســـی از خــداوحــ 

 نـــی بـــرای  فصــل کـــردن  آمـــدی   ــرای  وصـــل  کـــردن  آمدی  تـــو بـ
 هر کســـی را اصـطلاحـــی داده ایـم  ایـم هـــر کســـی  را سیـرتــی  بنهـاده 
 ما  درون را بنگـــریـــم  و حـــال  را    را  ننگــریـــم  و  قـال  را  مـا بـــرون  
 گــــرچـــه گفـتِ لفـظ ناخاضـع بـود   بُودَ   (4)ناظــــر قلبیــــم اگـــر خاشِـع 
 پس طُفیل آمد عَرضَ،  جوهر غَرضَ دل  جوهـر  بُود  گفتن عَـرضَ  زانکه 
 سـر  به  سـر فکر و عبـارت را بسـوز   در  جان  بـر  فـروز   آتشــی از عشق 
 عاشقـان را ملّت و مذهب خـداست   ها جـداست ملّت عشق از همـه دین 
 در بیــابـان در پـــی چــوپــان دویــد  ونکه موسی این عتاب از حق شنید چ 
 گفـت مــژده ده کـه دستـوری رسیـد  ت دریـافـــت او را و بــدیــدعـاقبــ 
 خواهد دل تنگـت  بگـو هــر چــه می  آدابــــی و ترتیبــــی  مجــو هیـــــچ  
 ایمـنـــی  وَزتـــو  جــهانـــی  در  امان   ــر تـو دینست و دینت نـور جان کُف 

 
لوئی ماسینیون، متخصصّ سرشناس عرفان اسلامی و مؤلف اثر تحقیقی بسیار ارزشمندی     

، راجع به اینکه سنگ زیربنای عرفان ایرانی و اساس فکری آن رابطۀ دوستانه و  دربارۀ حلاّج
 نویسد:حتی عاشقانۀ انسان با پروردگار است، می

 
 ژاژ = سخن بیهوده.  ۱
 نامۀ دهخدا. لغت   -گوئی فُشار = بیهوده ۲
 تَفت = گرمی حاصل از خشم و غضب.  3
 خاشِع و خاضع = فروتن.  4



ایرانیان در                                                                                                                                 48۰

کاپوی آزادی و استقلال  ت

   

"بر خلاف اعراب و دیگر اقوام سامی که رابطۀ آنها با خداوند همواره یک نوع احترام آمیخته     
ای بر اساس عشق و محبت با پروردگار خود  با ترس و نگرانی بوده است، عرفای ایرانی رابطه

و صمیمیتی سخن گفتهریزی کردهپی با چنان صفا  او  با  و  نزدیک  اند،  از  را  او  که گوئی  اند 
اند. این اصطلاح عشق به خداوند را که در قرآن نیامده برای نخستین بار حلاّج در بیان دیدهمی

    (۱) رابطۀ خالق و مخلوق به کار برده است."
آنچه موجب استقبال مردم از صوفیه و دوام آن گردید، وجود آسانگیری و مدارا، وارستگی از    

ها و عقاید محدود تعبّدی، آزاد اندیشی، تساوی افراد انسانی از هر قوم و دین و مذهبی تعصّب
ها و در پیشگاه خداوند، جاذبۀ وجود سماع و موسیقی و شعرهای احساسی و پرشور در خانقاه

یی آرام و خالی از قشریّت و مزاحمت بود. اصولاً خانقاه، پناهگاه مناسبی پناه بردن به گوشه
توانست در جمع تنها باشد و بنا به تعبیری آیین تصوّف، بود، زیرا در مسلک تصوّف هر کس می

برای وارستگان یک مذهب فردی بود که روبنایی اجتماعی داشت و در این بهشت جهانی هر 
شد. از اینرو "در دورانی که پرداخت و موجب ناراحتی دیگران نمیال و کار خود میکس به ح

توانست مثل عقاید صوفیان مرهم  مرگ و زندگی هر انسانی به تارمویی بسته بود، هیچ چیز نمی
 دلهای پریش و تسکین دهندۀ دردهای جانسوز باشد".

های باشکوه سلاطین و صوفیه، و در پیشاپیش آنها ابوسعید ابوالخیر، شعر فارسی را از درگاه    
ها و مجالس رقص و سماع خویش  های پر مشغلۀ مدارس بیرون آوردند و به درون خانقاهاز رواق 

 دانستند. کشاندند؛ در حالیکه متشرّعان شعر را اِغوای اجنّه و مخالف با شرع می
می    توصیه  را  )ایرّاسیونالیسم(  تصوّف خردگریزی  "همین گر چه  آن  نتایج  از  یکی  امّا  کرد، 

مقاومت منفی بعضی از اهل تصوّف در مقابل ارباب قدرت و نفی اهمیّت و عظمت جبّاران 
این طایفه و کسانی را که  (۲) عصر بود که مخصوصاً علاقه به این جنبۀ نقش آنها حتی مجذوبان

 
 ۴۶8به نقل از کتاب "تولدی دیگر"، شجاع الدین شفا، صفحۀ  ۱
واسطه  رسد و او را بی"جَذبه، در اصطلاح صوفیه ، کشش غیبی است که به سبب عنایت خاصّ حق بر بنده می ۲

رساند. نزد محقّقان صوفیه، با آنکه مجاهده و کوشش  و بدون طی مراحل مجاهده به معرفت و مشاهدۀ حق می
برای وصول به حق لازم است، کافی نیست ... کشش غیبی نیز ضروری است، در این صورت مانعی ندارد که  

خداوند کسانی را، بدون طیّ مراحل مسیر و از همان آغاز راه، به عنایت خویش مخصوص بدارد. چنین کسان را  
کند و سلسلۀ مراتب را  در مقابل سالک که برای وصل به حق طی مراحل مجاهدت میصوفیه مجذوب خوانند، 

 المعارف فارسی.دایرة -نماید" طی می



کاپوی آزادی و   ایرانیان در ت

 481                                                                                                                               استقلال

سخنگویان واقعی جناح معترض    -شوند  گاه به عنوان عقلاءِ مجانین یاد مینزد خود آنها گه
    (۱)جامعه در مقابل ارباب قدرت ساخت."

زد  را سلطان محمود طلب کرد و چون حدس می  (۲) گویند: "وقتی شیخ ابوالحسن خَرقَانیمی   
که شیخ به دیدن سلطان نخواهد آمد، فرستاده را پیغام داد که به شیخ بگوئید خداوند گفته  
وَاوّلي الْاَمْرِ منِْكُمْ". وقتی فرستادۀ سلطان محمود پیغام را   وَاَطِيعُوا الرَّسُولَ  است: "اَطِيعُوا اللَّهَ 

هَ مُستَغرقم که در وَاَطِيعُوا الرَّسُولَ  رسانید، شیخ گفت: محمود را بگوئید که من چنان در اَطِيعُوا اللَّ
  (3) ها دارم، تا به اوّلي الاَمرْ چه رسد."خجالت

کردند، چرا که نامیدند و از شریعت تعبیر علمِ ظاهر میصوفیان، عِلم خود را علمِ باطن می    
. لذا هیچ نوع عبادت و فرایض و اعمال و اینگونه فروعی که (4)تصوّف طریقت بود نه شریعت

پای نبود. صوفیان  بوده است، در تصوّف  ادیان  بر عکس صفات  در  نبودند،  بند ظواهر شرع 
شمردند. به قول  پسندیده و مزایای اخلاقی و منش انسانی را برتر از هر عبادت و فرضیۀ دینی می

کند، چرا باید  دکتر قاسم غنی: "اگر انسان پیرو مسلکی است که مستقیماً از خدا کسب فیض می
 مستقیم هدر داد".  وقت خود را به ظاهر و صورت و توسّل به راههای غیر

 گوید:  که مولوی میپذیرفتند و چنانبهمین جهت آنها، رابطین بین خدا و خلق را نیز نمی    
 که هــلاک خلــق شد ایــن رابطه    مــن نخواهـــم لطف حــق با واسطه 

 ام من، دایۀ من مادر است    موسی  من نخواهم دایه، مادر خوشتر است    
 
به وعده    و تردید میعارفان  دیدۀ شک  با  فقیهان و محدّثان  به گفتۀ حافظ: های  نگریستند. 

"بهشت و کوثر و جویِ مِی و شیر و شهد و شکر، همه و همه نسیه است. باید نقدینۀ حیات را 
بر نسیۀ مذهب رجحان داد. بعلاوه اگر سر و کار ما در دنیای دیگر با حورعین بهشت و مِی و 

 ایم."انگبین است، چه باکی است که همان که عاقبت کار است امروز برگزیده
 به سیب بـوستان و شهد و شیــرم  فـریبــی  چــو طــفلان تا بـه کــی زاهـد

 
  39دنبالۀ جستجو در تصوف ایران، دکتر عبدالحسین زرّین کوب، صفحۀ  ۱
 هـ.ق   ۴۲۵فوت   -ابوالحسن خَرقَانی = از مشاهیر عرفا و صوفیه، متولّد خَرَقان  ۲
  ۲۵۱انسانی، دکتر عبدالحسین زرّین کوب، صفحۀ   -نه غربی  -نه شرقی  3
 نامۀ دهخدا.  "طریقت، تزکیۀ باطن و شریعت، تزکیۀ ظاهر است". لغت  4



ایرانیان در                                                                                                                                 48۲

کاپوی آزادی و استقلال  ت

   

 ــ  ــــــــــــــــــــــــــــ
 آنجا، مِی و شیر و انگبین خواهد بود  یند بهشت و حــورعین خـواهد بود گو
 چــون عاقبت کار همین خـواهد بـود  ما مِـی و معشوق پرستیم چـه باک  گر

 ــ  ــــــــــــــــــــــــــــ
 جـــوی مِـــی و شهـد و شکّـــر باشـد  و حـور و کـوثــر باشد گــویند بهشـت 

 نقــدی، زهـــزار نسیــه بهتـــر باشــد     قــدح باده و بـــر دستــم نــه پـــر کـن 
 ــ  ــــــــــــــــــــــــــــ

 ــــۀ  زیـــرکانِ  دانــا  نــرســـی در نکت  و به اسـرار معمّـــا نــرســی ای دل تــ
 کانجا که بهشت است رسی یا نرسـی  ســاز اینجا، به مِیِ لعل بهشتـی مـــی

 ــ  ــــــــــــــــــــــــــــ
 از اهــل بهشت کــرد یا دوزخ زشـت   هیــچ ندانم که مرا آنکه سرشت  مــن

 این هر سه مرا نقد و ترا نسیه بهشت   و لبِ کِشت  (۱) جامی و بُتی و بَربَطی
 ــ  ــــــــــــــــــــــــــــ

 وعدۀ فــردای زاهد را چـرا باور کنم   شود من که امروزم بهشتِ نقد حاصل می
 ــ  ــــــــــــــــــــــــــــ

 هـزار جامۀ تقویٰ و خـــرقۀ پــرهیز   پیـــرهــن چاکِ ماهـرویان باد فــدای 
 روزِ رستاخیز   هولِ  به مِی ز دل ببرم   بر کَفنََم بند تا سحـــرگهِ حَشــر   پیاله

 ــ  ــــــــــــــــــــــــــــ
 تو غنیمت شمر این سایۀ بید و لب کشت  اغ فردوس لطیف است و لیکن زنهار ب

 ــ  ــــــــــــــــــــــــــــ
 حور سرشتمن و شراب فرحبخش و یار  دمد از بوستان نسیم بهشتکنون که می

 (۲)نه عاقـــل است کـــه نسیه خـرید و نقد بهشت     ـویدگـچمن حـــکایت اردیبهشت مـــی
 )حافظ(          

 
 ترین و مهمترین سازهای ادوار گذشتۀ تاریخ ایران. بَربَط = یکی از متداول ۱
 نقد بِهِشت، یعنی نقد را رها کرد.    -هِشتَن = رها کردن، گذاشتن  ۲



کاپوی آزادی و   ایرانیان در ت

 483                                                                                                                               استقلال

 
"بزرگترین عامل قوی که تصوّف را بر اساس عشق و  

استوار ساخت، عقیده به وحدت وجود بود.    محبّت
همۀ   در  ساری  حقیقت  را  خدا  عارف  همینکه  زیرا 

)جز خدا( را عدم دانست، اللّه  اشیاء شمرد و ماسویٰ
ورزد و مسلک  یعنی جز خدا چیزی ندید ... نسبت به هر چیزی ]به مثابۀ مظهر خداوند[ عشق می

     (۱) شود."و محبت به همۀ موجودات می و مذهب او صلح کّل
"... یعنی هر چیزی در حدّ خود دارای جزئی و پرتوی از آن حقیقت کلی هست. پس عالم،    

المجموع، کمال مطلق است. واضح است که با چنین عقیده که در هر ذرّۀ ناچیزی از  حیثمِن
یی بر فرقۀ دیگر  بیند، زیر بار تعصّب و ترجیح فرقهمی  -یعنی جزئی از کمال مطلق    -خدا  
نهد، و نه فقط با هفتاد و دو ملّت، بلکه با عالم رود، و فرقی میان مسجد و میخانه نمینمی

  (۲)وجود در صلح و آشتی است ..."
 به گفتۀ حافظ:      

 در هیچ سری نیست که سریّ زخدا نیست پیــر مغان مرشد من شد چه تفاوت گــر 
 ــ  ــــــــــــــــــــــــــــ

 هــر جا که هست پرتو روی حبیب هست  در عشق، خانقاه و خرابات فرق نیست
 ــ  ــــــــــــــــــــــــــــ

 که ره از صومعه تا دیر مغان این همه نیست ایمن مشو از بازی غیــرت زنهار  زاهد
گوید: "خانقاه  داند و مینظریۀ "وحدت وجود"، ذات خداوند را در پیکرۀ طبیعت مستحیل می    

گاه اوست. ماه و و خرابات، مسجد و کنِِشت، صومعۀ زاهد و خلوت صوفی، همه جا جلوه
را می ازلی  آینۀ جمال  نیز در چنبرسپهر،  نیز میخورشید  مغان  در خرابات  پرتو  گردانند.  توان 

توان "نکتۀ توحید"  خداوندی را دید ... سراسر طبیعت از ذات او اشباع است و از درختان هم می
 (3) شنید."

 
 ۴۶بحثی در تصوفّ، دکتر قاسم غنی، صفحۀ  ۱
   77همان، صفحۀ  ۲
   3۲۴های اجتماعی در ایران، احسان طبری، صفحۀ ها و جنبشها در بارۀ جهان بینیبرخی بررسی 3

نظریۀ وحدت وجود و آنچه  
 دربارۀ آن گفته شده است

 



ایرانیان در                                                                                                                                 484

کاپوی آزادی و استقلال  ت

   

"... بنابر فرضیۀ وحدت وجود خداوند عین خلق است و خلق عین خدایند؛ خلق صورت     
مخلوق خویش    (۲) اند و خداوند حقیقت لاهوتیحقنّد و مظهر اسماء و صفات وی  (۱) ناسوتی 

است. زیرا ]باریتعالی[ در خود نگریست و در ذات خود تجلّی کرد و از این تجلّی مخلوق پدید  
     (3)آمد."

ئیسم است. یعنی اینکه سراسر جهان دارای  "اندیشۀ مرکزی در عرفان، وحدت وجود یا پانته   
واحدی است و داستان هستی همانا حکایت سیر و حرکت این مادۀ واحد، گاه در   گوهر و مایۀ

اش )که منّتج شود( و گاه سیر سعودیمسیر نزولی آنست )که منّجر به پیدایش جهان ناسوتی می
 شود(. به تکامل و تعالی انسان و وصل و اتصالش به مبدأ لاهوتی می

از این جهان که بر مسند عرش اعلی بنشیند و بر "ماسواء" ]همۀ موجودات    بیرونیی  لذا آفریننده   
و مخلوقات[ فرمان راند، موجود نیست. بلکه وی را باید مستحیل در ذرّات وجود شمرد و در 

 همه چیز و همه جا هست. 
 کرد دایا میدیدش و از دور خاو نمی        خدا با او بـود لاحودر همه ا (4) بیدلی 

 ــ                                                         ــــــــــــــــــــــــــــ
 ( 5)بینم."وین عجب بین که چه نوری زکجا می بینمر خرابات مغان نور خدا مید

 )حافظ(         
 کند: را در غزل زیبای زیرین چنین وصف می (6) ئیسممولوی، پانته   

 معشوق همیـــن جاست بیائیــد! بیائیـــد!  حـــج رفتـــه کجائید؟ کجائید؟  ای قـــوم به
 در بادیه ســرگشته شمـا در چـــه هــوائیـد همسایۀ دیـــوار  به  دیـــوار  معشـــوقِ تـــو

 هم خواجه و هم خانـه و هم کعبه شمایید  معشـوق  ببینید  (7) صورتبی   گـر صورت
 

 ناسوت = عالم طبیعت و اجسام.   ۱
 لاهوت = عالم غیب.   ۲
  ۱3۰در دیار صوفیان، علی دشتی، صفحۀ  3
 بیدل = عاشق، شیدا.   4
   3۶۴های اجتماعی در ایران، احسان طبری، صفحۀ ها و جنبشها در بارۀ جهان بینیبرخی بررسی 5
اللفظی یعنی "خدا در همه جا"، و به تعبیر عرفان ایرانی یعنی "خدا همه  ( به معنای تحت Pantheismeئیسم )پانته 6

 ، علی دشتی ۲3در دیار صوفیان، صفحۀ  -جا هست". 
 ظاهر   -صورت = نقش و نگار  7



کاپوی آزادی و   ایرانیان در ت

 485                                                                                                                               استقلال

 یکبــار از ایــن خانــه بر ایــن بام بـرآییــد اه بـــدان خـــانه بـــرفـتید ده بــار  از  آن  ر
 از خــواجــۀ آن خـانــه نشــانـــی بنمــائید  هـاش بــگفتید آن خـانـــه لطیفست نشـان

 
کند، بلکه بر اساس این نظر اعتبار اجراء در این شعر مولوی نه فقط وحدت وجود را تبلیغ می    

نیز سست می را  آزاد  مراسم مذهبی  و  تسامح  روح  ظواهر شرع  به  نسبت  این لاقیدی  سازد. 
ترین قرون وسطی غریب، خطرانگیز وعمیقاً انسانی بود، در برجسته  (۱) اندیشی را که در ظُلمَات

منشأ جذابیت آثار عطّار، مولوی و حافظ شیرازی  نمایندگان عرفان ما پدید آورده است و همین  
  (۲) است."

[ مخالفت با عقاید زمان بود که (3) "علت مادیّ تولیدِ ]عقیدۀ وحدت وجود و حلول و اتّحاد    
خواست انسان و ماوراءالطبیعه را با دیوار ضخیم یا گودال عمیقی از هم دور بکند. وحدت  می

کرد تمام اشیاء با صانع یک وجودند. حلول، عقیدۀ حلولِ صانع  ای بود که بیان میوجود، عقیده
هر یک   مابین طرفداران  اگر چه  بود.  و صانع  انسان  اتحّاد  اتحّاد، عقیدۀ  و  بود  اشخاص  در 
ازعقاید مزبور در خود عرفا اختلاف بود، امّا وجه مشترک تمام این عقاید انکار اختلاف اساسی  

 (4) بین مصنوع و صانع بود."
کوشید دیوار بین جمادی و نباتی و حیوانی و انسانی را بشکند، ناسوتی  "عرفان به هر جهت می   

  (5) و لاهوتی را بهم پیوند دهد."

 
 ظلمات = جمع ظلمت به معنی تاریکی. ۱
   ۲9۵های اجتماعی در ایران، احسان طبری، صفحۀ ها و جنبشها در بارۀ جهان بینیبرخی بررسی ۲
حلول، به معنی داخل شدن روح کسی در کالبد دیگری. اتّحاد، به معنی یکی شدن خالق و مخلوق. حلول و   3

اتّحاد، یعنی "خدا در تمام اشیاء و موجودات حلول کرده و امتزاج دارد". در تعبیری دیگر، خداوند به آتش و  
ای که رنگ و طبع آتش به خود گرفته  تفتهانسان به آهن تشبه شده که به موجب آن، حلول و اتّحاد یعنی = "آهن 

 است. 
در دیار صوفیان، علی دشتی،   -لافد و آتش وش است".   ز آتشی می  رنگ آهن محوِ رنگ آتش است

   3۲صفحۀ 
   ۱۱۲عرفان و اصول مادّی، دکتر تقی ارانی، آثارومقالات، صفحۀ  4
   ۲9۶های اجتماعی در ایران، احسان طبری، صفحۀ ها و جنبشها در بارۀ جهان بینیبرخی بررسی 5



ایرانیان در                                                                                                                                 486

کاپوی آزادی و استقلال  ت

   

، یعنی قائل شدن به جوهری یگانه برای سراسر هستیِ متنوّع و (۱) "خود این اندیشۀ مونیستی    
، اندیشۀ واقعی و حقیقی بزرگیست ... قائل بودن به جوهر واحد برای سراسر وجود ناچار  متکثّر

اندیشۀ تبدّل و تکامل عناصر و اجزاء وجود و حرکت جوهری را نیز در ذهن عرفا وارد کرده  
 (۲) است."

"اندیشۀ وحدت وجود ... در مسائل اخلاقی و عملی هم یک سلسله نتایج نیکو و عالی به     
دست داده است. ]از آن جمله[ به نفی عصبیّت و قشریّت و ظاهربینی و عدم تسامح نسبت به  

ها و  ها و سالوسیِ زاهدانه و ستایش زیبائیعقاید و نظریات مختلف پرداخته، احتراز از خشکی
میلذتّ پند  را  حیات  پسند  های  و  شراب  ثنای  مذاهب،  عبوس  و  اکید  منع  علیرغم  و  دهد 

دارد و سر خَم نکردن در برابر شاهان  موسیقی و رقص و تعلّق شگرف به شعر و ترانه را روا می
دهد  و زورمندان عصر و مقاومت روحی در مقابل مصائب و خوش بینی به آینده را آموزش می

... تمام این صفات انسانی که در مقابل صفات خشک و عبوس و خشن و قصّی عصر، بحدّ  
یعنی  شگفت نابغه  دوشاعر  سحرانگیز  و  دلاویز  اشعار  در  است،  افتاده  پیش  و  آوری کامل 

الدّین حافظ شیرازی منعکس  الدّین مولوی رومی )مثنوی و دیوان شمس( و خواجه شمسل جلا
قعاً بزرگوار همانا در همین تجلّیات یک روح  ااست و علّت جاذبۀ شگرف آثار این دو تن مردِ و

العاده انسانی، پرشور، فروتن، مهربان، لطیف، رها از عصبیّت، سرشار از عشق به بشر در فوق
   (3)عین حال مغرور و بلند پرواز، قوی و پیکار جو است."

تفاوت مهّم نظریۀ وحدت وجود با مذهب "در آنست که مذهب به خلقِ جهان از عدم معتقد      
، که (4) داند"است، ولی عرفان جهان را انباشته از گوهر خداوند و ثمرۀ تجلّی او، فَیضان او می

در آن انسان بیش از هر موجود دیگر از این گوهر الهی انباشته است و به گفتۀ حلاّج "خدا انسان 
 ( 5) را به صورت خویش آفریده است."

 
 مونیسم = اعتقاد به جوهر واحد جهان.  ۱
   3۲۵های اجتماعی در ایران، احسان طبری، صفحۀ ها و جنبشها در بارۀ جهان بینیبرخی بررسی ۲
 ، به اختصار.  ۴۲همان، صفحۀ  3
 ، به اختصار.  3۲۵همان، صفحۀ   4
   73اصغر حلبی، صفحۀ شناخت عرفان و عارفان ایرانی، دکتر علی 5



کاپوی آزادی و   ایرانیان در ت

 487                                                                                                                               استقلال

شمرد؛ امّا وحدت وجود  "مذهب، خدا را گوهری برتر و بالاتر از این جهان و مستقلّ از آن می   
جوید بلکه آنرا در درون طبیعت و مستحیل در پیکرۀ طبیعت خداوند را در ورای طبیعت نمی

ارتباط  بیند. معرفتمی نبوّت"  "دایرۀ  از بسته شدن  شناسی عرفانی معتقد است که "حتی پس 
های شخصی صوفیان از اینرو "دریافت  (۱) مستقیم و پیوسته میان خدا و انسان امکان پذیر است"

گرفت، مثلاً به جای آنکه گفته شود: پیامبر چنین فرمود، گفته شد: به جای مسائل وحی قرار می
نویسد: "در هنگامی که دلم از خدایم چنین گوید )= حَدَّ ثنی قَلبی عَن رَبّی(". " اسرارالتوحید می

گویی  گوید: این سخن که تو میکند و میکرده، شخصی بدو اعتراض میمیسخنرانی    بوسعید
گوید: در سبُعِْ هشتم است. و سبُعِْ هشتم قرآن نیست. بوسعید در پاسخ می  (۲) در هفت سُبعِْ

ها  یعنی آنچه به دل بندگان رساند، در حَصر و عدَّ نیاید و منقطع نگردد". "و گاهی برخی از بدعت
 ( 3)گرفت."های اولیا و مشایخ در حدّ و مرتبۀ سنّتِ والای پیامبران قرار میو نوآوری

گردید و این آزاد اندیشی که میان متصوفّه ها میطریقت نه شریعت، باعث اتّحاد همۀ فرقه   
کردند. بدین ترتیب رواج یافته بود، باعث آرامش همۀ کسانی بود که در مجامع صوفی شرکت می

ای چشمگیر برای رفع اختلافات شریعتی و عقیدتی  و برای دستیابی به تفاهم  متصوفّه به گونه
ل و فروع عقاید  وانگیز به نزدیک کردن اصو تسامح و وحدت کوشیدند و با کوششی اعجاب

گرایی گامهای مهمی  و انسان  های مختلف پرداختند و در ترویج دوستی و برادری، آزادمنشیفرقه
برداشتند. امّا نظر به اینکه فقیهان تنها "علمی" را که موجب رضای خداوند و سبب نجات مردم 

پرداختن به علوم دینی را توصیه میمی بیفایده، حتی  شود، یعنی فقط  کردند و بقیه را لغو و 
شمردند و فقه نیز برای مفلوج نگاه داشتن تفکّر آزاد و عقلانیّت، و موجب کفر و ضلالت می

رد اجراء "شرایع الهی" را در کلیۀ جزئیات متصوّره و ااراده و ابتکار، پیشاپیش با دقت تمام مو
بود" ساخته  روشن  مسلمانان  رفتار  و  اعمال  مُحتملۀ  ابراز (4) حالات  برای  اینرو صوفیان  از  ؛ 

های خود و بیان حقایقی که عقل و احتیاط مانع ابراز و اظهار آنها بود و در چهارچوب  اندیشه

 
شرح شطحیّات، شیخ روزبهان بَقلی شیرازی، به تصحیح هنری کوربَن، ترجمۀ دکتر علی امیر معزّی، صفحۀ   ۱

 هـ.(۶۰۶ - ۵۲۲)شیخ روزبهان بَقلی عارف بزرگ قرن ششم  ۱۵
هفت سبُعِ قرآن = سُبع یعنی یک هفتم، هفت سبُعِ قرآن یعنی سراسر قرآن. "مراد از هفت حصّۀ قران مجید که   ۲

 نامۀ دهخدا اند". لغت آنرا هفت منزل گویند به جهت آنکه قاریان سَلَف در یک هفته ختمِ قرآنِ مجید مقرر نموده
 ۵۱8تاریخ خانقاه در ایران، دکتر محسن کیانی ، صفحۀ  3
 )به اختصار(  ۲۲۰های اجتماعی در ایران، احسان طبری، صفحۀ ها و جنبشها در بارۀ جهان بینیبرخی بررسی 4



ایرانیان در                                                                                                                                 488

کاپوی آزادی و استقلال  ت

   

نهادند و  "علم" مورد قبول فقیهان نیز نمی گنجید، "علمِ" رایج و "عقلِ" دوراندیش را به کنار 
 گفتند:  

 برون  رو کـــز تــو وارستم من امروز  عقل ای   گرفتم گوش عقل و گفتــم  
 کــه در مجنــون  بپیوستم مــن امروز   بشوی ای عقل دست خویش از من   

 )مولوی( 
که تنها علمِ حقیقی است، چرا که "در نظر مؤمنان و مخصوصاً علما، دین فقط علم نیست بل    

چون علم الاهی، علم پیغمبران و مایۀ رستگاری دنیا و آخرت است، تکلیف مؤمن را در دنیا  
شود. چیزهای دیگرِ علمِ بشری، مجَازی و ناتمام و در معیّن و نجات او را در آخرت موجب می

معرض سهو و خطا و اکثراً مایۀ گمراهی است و فقط تا آنجا مفید و یاد گرفتنی است که به درد  
   (۱)کار دین بخورد. مثل شناختن اوقات شبانه روز برای نماز."

گفتند دانشمند، منظور فقیه بود. کسی که در حقوق و احکام اسلام به مقام  از اینرو، "وقتی می   
 (۲) اجتهاد برسد، دانشمند است، علی الاطلاق ]مطلقاً و بدون قید و شرط[."

ای بیان آنها دشوار و  اند، به اندازههایی که بزرگانِ تصوّف در دل داشتهدر حقیقت، اندیشه    
اند  کردهمنافی مصلحت روزگار بوده که "مدّعیان جذبه و جنون و کسانی که در واقع "تَجنَُّن" می

اند[، به این بهانه فرصت اظهار بعضی اقوال را که در حال عادی  زده]یعنی خود را به دیوانگی می
   (3) اند."آوردهشد، به دست میدر جامعۀ سختگیر اهل تسنّن دم زدن از آنها مجاز محسوب نمی

بَهالیل این  به   (5) های مرد و زن[ که در کتب صوفیه بخصوص عطّارو بهلولات ]بهلول   (4) و 
اند که اختفا  اند، در واقع سخنگویان جناحِ معترضِ جامعه بودهعنوان سادۀ "دیوانه" خوانده شده

     ( 6)داشته است."در زیر سپر جنون آنها را از تعقیب و آزار اهلِ قدرت و مدعیانِ عقل ایمن می

 
 ۱۲۱هویت ایرانی و زبان فارسی، شاهرخ مسکوب، صفحۀ  ۱
 ۱۲۲همان، صفحۀ  ۲
  ۴7 - ۴۰دنبالۀ جستجو در تصوف ایران، دکتر عبدالحسین زرّین کوب، صفحات   3
 هـ.ق.  ۱9۰گویِ معروف که به دیوانگی مشهور بوده است. فوت بهَالیل جمع بهلول = فرزانۀ رند و نکته 4
 هـ.ق(  ۵۴۰ - ۶۱8شیخ عطّار، عارف و نویسندۀ مشهورایرانی ) 5
  ۲۴9انسانی، دکتر عبدالحسین زرّین کوب، صفحۀ   -نه غربی  -نه شرقی  6



کاپوی آزادی و   ایرانیان در ت

 489                                                                                                                               استقلال

آنچه در ادبیّات صوفیّه "شطحیّات" نام گرفته، بیان اقوالی است که ظاهر آنها خلاف شریعت    
آید و در حال شعور و ادراک بیان آنها خالی از اشکال نیست، امّا از هشیاری و نکته  به نظر می

می دریافت  آن  از  عالم  نظام  به  اعتراض  نوعی  و  دارد  حکایت  عمیقی  اینک  سنجی  شود. 
 کنیم:    هایی از آنها را در زیر نقل مینمونه

 ( ۱) "ابو یزید )با یزید( از مؤذّن، الله اکبر بشنید، گفت من بزرگوارترم."   
"ابو یزید )با یزید( را گفتند "جملۀ خلق در تحت لوای محمد خواهند بود". گفت "بالله که    

 (۲) تر است"."لوای من از لوای محمد عظیم
"شبِْلی روزی در مجلس خویش گفت که "حق را بندگانی چند هست که اگر آب دهان در دوزخ     

 (3) اندازند، آتش دوزخ بنشانند"."
 (5)  چیست؟" "گفت: "زهد بُخل و ورع کُفر." (4) "یکی از شبلی پرسید که "زُهد و وَرَع   

 ــ  ــــــــــــــــــــــــــــ
کنی". گفت "اُف بر شما باد! حسین منصور را معارضه کرد. گفت "دعویِ نبوّت می  "مُنکری   

   (7)کنی!"می  (6) که از قدرِ من بسی واکم
 ــ  ــــــــــــــــــــــــــــ

حکایت مرد روستائی   (8) هـ.ق[ در حدیقه۵3۵"سنائی ]عارف و شاعر عالیقدر ایرانی، فوت     
کند که گاوی داشت و یک سال گاومرگی در ده پدید آمد. روستایی از ترس آنکه مبادا  را نقل می

 مرگ گاو زیان جبران ناپذیری به او وارد کند با عجله گاوش را بفروخت و خر همسایه را خرید.

 
شرح شطحیّات، شیخ روزبهان بَقلی شیرازی، به تصحیح و مقدمه هنری کوربَن، ترجمۀ دکتر علی امیر معزّی،   ۱

 ۱۱۰صفحۀ 
 ۱3۱همان، صفحۀ  ۲
 ۲۱۱همان صفحۀ  3
 وَرَع = دوری کردن از گناه، پرهیزگاری. 4
شرح شطحیّات، شیخ روزبهان بَقلی شیرازی، به تصحیح و مقدمه هنری کوربَن، ترجمۀ دکتر علی امیر معزّی،   5

 ۲۱۶صفحۀ 
 واکم کردن = باز کم کردن، بکاستن.  6
شرح شطحیّات، شیخ روزبهان بَقلی شیرازی، به تصحیح و مقدمه هنری کوربَن، ترجمۀ دکتر علی امیر معزّی،   7

 3۲8صفحۀ 
 نامه، نوشتۀ سنائی غزنوی. الحقیقه یا الهیحدیقه = حدیقة 8



ایرانیان در                                                                                                                                 49۰

کاپوی آزادی و استقلال  ت

   

لوحانۀ خویش اعتراض خود را از قضا خر بمرد و گاو بزیست و روستایی با خشم و تأثّرِ ساده   
می چه  خداوندا،  بیان کرد:  چنین  الهی  حکمت  و  مشیّت  گاو بر  از  را  خر  انگار  توان گفت، 

     (۱) شناسی!"نمی
 ــ  ــــــــــــــــــــــــــــ

از نعمت    الطِیر ]شیخ عطّار[ مرد ژولیده و بی سروپایی که  بهره"در منطق  ای  های زندگانی 
خورد که با رقۀ خوشی و تنعّم از آنها  ای از جوانان خوش روی و خوش لباس بر میندارد به عده

گویند اینان نوکران عمید خراسانند. دیوانه اند. به وی میپرسد که این جوانان کهساطع است. می
بنده    کند: گفت ای دارندۀ عرش مجید به خشم آمده و به خداوند روی می

    (۲) پروردن بیاموز از عمید"
نامه" نیز آمده است: شخص مفلوک و تهیدستی  "شبیه چنین اعتراض و طغیانی در "مصیبت   

 خورد و راجعهای گاو و گوسفند بر میهای اسب و گلهرود. در حوالی شهر به رمهبه نیشابور می
شنود که از عمید خراسانیست. در شهر  پرسد از کیست، جواب میبه هر یک از آن احشام که می

آن در حرکتند و مردم  به کاخی می دربان و سرهنگان ]پیشکاران، مباشران[ گرداگرد  رسد که 
پرسد  متشخصّ در آن آمد و شد دارند و هیاهوی زندگانی و عیش از درون آن بلند است. ناچار می

گویند: "از عمید خراسانست". مرد ژولیدۀ دیوانه، کلاه که این جایگاهِ محتشم از کیست؟ می
 کند:  د را به سوی آسمان پرتاب و خطاب به خداوند میچرکینِ خو
   (3)تا عمیدت را دهی این نیز هم".   ار، اینْتْ غمگفت گیر این ژنده دست 
 )شیخ عطّار(        

 ــ  ــــــــــــــــــــــــــــ
 گوید: و بابا طاهرعریان می

 که این چون است و آن چون   (4)برو واژم  اگر دستم رسد بر چـرخ گـردون 
 یکــی را قــرص جــو آلــوده  بــر خـــون   نعمتای صد گونه یکی را داده 

 
  ۲3۵انسانی، دکتر عبدالحسین زرّین کوب، صفحۀ   -نه غربی  -نه شرقی  ۱
  ۱۰پردۀ رؤیا، علی دشتی، صفحۀ  ۲
  ۱۱و  ۱۰پردۀ رؤیا، علی دشتی، صفحات  3
 واژیدن = به آرامی زمزمه کردن.   4



کاپوی آزادی و   ایرانیان در ت

 491                                                                                                                               استقلال

 هـ.ق( ۴۱۰)بابا طاهرعریان، شاعر و عارف ایرانی، فوت    
 ــ  ــــــــــــــــــــــــــــ

 گشاید:و عارفی دیگر درد دل خود را پیش خدای خود چنین می  
 کشیــدن تــوانـــی  در دل  مـــوری یا   عرض  و  طـول   عالمـت  راخدا 
 نــه  از عالـــم  ســرمـویــی بـریدن ر  آری نـــه  وســعت   در  درون   مــو 
 زمیـــــن  و آسمــانـــــی آفـــریـدن نی  که   در   یک   طرفة العین  تو  بتوا 
 در آغـــاز  خــلایــــق  آفــــریـــدن  ها  تـــو   کِشتـــیدر   دل   نهال  فتنه  
 (۱)زمیـــن  و آسمــان آرد شـخَیـــدن آن  تخمــی  که   دهقانی  بکارد هــر   
 زجـــو گـنـــدم نبــاید بـــدرویــدن گر  تخــم  جــو  در  کار  دارد کسـی   
 خلیقــــی خــوب بایــــد آفـــریدن کم  اگر  بـد،  خلقت  از   تُستاگر نی 
 چرا بـــر نیک  و  بـد  باید رسیدن ـر  نیک  و  بد  قـدرت  نـدادی  اگـر  ب 
 حسـاب انـدر طلـب  بایـد کشیدن س چیزی که نسپردی چه خواهی؟به ک 
 عقـــوبت  در ابـد بـایســت دیـدن تـــو   در   روز   ازل   آغــاز   کــردی 

 خواستی اسباب چیدنتـو خود مـی  ـر   بنده   جـرمی  نیست  لازم ولـی  ب
 ــریــدنـرا بایســت شیــطان  آفــچــــ  (۲)بهـر  طاعتگر خلقت نمودی   تو 
 کــلام  پـــــرفســــادش  را  شنیـــدن   تـــو فرمایــی  که  شیطان  را نباید  
 ها دویـدنبه  شیطان  در  رگ و جان  بــه  ما فـرمان  دهـــی اندر عبادت 
 به  او در  پیـچ  و تاب  ره  بـــریــدن  به  ما  اصرار  داری  در  ره راست 
 زنـــد  چشمک بـه فعـل  بـــد دویدن  تــو در جلد و  رگـم مـأواش دادی   
 تجـــاوز  نیست  در  فـــرمان  شنیدن   زما  حـجّ  و  نماز  و روزه خـواهی  
 بهشت  از  مـــزد  طــاعت  آفـــریدن  تو در اجـرای طاعت  وعده  دادی  

 ها زتـــو  بایـــد  کشیــدن چــه  منّـت  ولـی ایـن مـزد  طاعت  با شفاعت 
 به  روی  دوسـت  دشمــن را کشیدن  به ذات بی زوالت دون عدل است 
 ها بــر دل  کشیدن؟چنیـــن تشویش  چـــرا بایست از  هـــول  قیـــامـت 

 
 شخیدن = دمیدن، رُستن.   ۱
 این مصرع بدین صورت نیز آمده است: "اگر ریگی به کفش خود نداری".   ۲



ایرانیان در                                                                                                                                 49۲

کاپوی آزادی و استقلال  ت

   

 تَـعَـــذّر  چنـــد  بایســـت  آوریــدن؟   اگرمطلب به دوزخ  بردن  ما است 
 چه مصرف دارد این گفت و شنیدن؟  بفـــرما تا ســوی  دوزخ  بـــرنــدم
 ( ۱)ولـی   از  تــرس  نتوانـــم   چَـغیـدن  خدا یا راست گـویم فتنه از توست

 کـه غیـــظ  آری  و  نتوانـــم  جهیدن   اگــر  اصـــرار  آرم  ترســـم  از  آن 
 مـــرا   بایسـت  حیـــوان  آفـــریـــدن    رسمـکاینها  نپـخواستی  اگـــر  می

 ســـر  ایـــن  رشته  را  بایـد  بـــریدن  سخن کوتاه، از این مطلب گذشتیم 

 ( ۲) هـ.ق(۵۲۵)عین القضات همدانی، فوت   
 
گریزی بر اساس فلسفی ادبیات عرفانی واردست و عرفان را که از لحاظ  "با آنکه اتهام واقع   

نظری عبارتست از اعتقاد به امکان دریافت معرفت واقعی بدون وساطت عقل و از لحاظ عملی  
اتصال و ارتباط داشته   -وجود مطلق    -تواند بیواسطه با مبدأ وجود  اعتقاد به اینکه انسان می

گرایی قبول کرد، ادبیاتی که براین پایه به وجود  بینی و تعقّلتوان بدون تجاوز به واقعباشد، نمی
 بینی.تعقّلی است نه یکسره خلاف واقعآمده است، نه بکلّی غیر

واقعیتِ وجدانِ انسانی هیچ جا در ادبیّات به این دقّت و وضوح که در ادبیات عرفانی انعکاس     
ها و دردهای انسانی در کمتر جایی به اندازۀ آثار صوفیّه  یافته است مطرح نشده است و سختی

   (3) جلوه کرده است ..."

 
 چغیدن = دم زدن.   ۱
اند. "ولیکن ملاحظۀ سبک شعر و روح مطلب نسبت این اشعار را به حکیم ناصر خسرو قبادیانی نیز نسبت داده ۲

نماید. به همین نظر شاید نسبت آنها به عین  آنها را به حکیمی متدیّن و متعصّب مانند ناصر خسرو بعید می
القضات از شعرای صوفیۀ قرن ششم که در اظهار مطالب بی پروا و در بیان موضوع تا این حدّ صریح و بی پرده  

، عین القضات همدانی، نوشتۀ عبدالحسین نوائی. ۱3۲۵مجله یادگار، شمارۀ دوم، مهر ماه  -بود، ارجح باشد". 
 [ ]ادامه در سطور زیر

"این قصیده در نسخۀ تدوین شده از طرف مرحوم مینوی و دکتر محقّق نیست ولی در نسخۀ مرحوم تقوی  
نماید که از ناصر هست، با ایراد این ملاحظه که: "به واسطۀ رکاکت غالب الفاظ و سخافت اکثر معانی، بعید می

تصویری از ناصر خسرو، علی دشتی،    -هایی که از آثار ناصر خسرو تدوین شده اند[ خسرو باشد". ]نسخه
   ۴8صفحۀ 

 ۲۶۶و  ۲۶۵انسانی، دکتر عبدالحسین زرّین کوب، صفحات   -نه غربی  -نه شرقی  3



کاپوی آزادی و   ایرانیان در ت

 493                                                                                                                               استقلال

ازدیدگاه ارزش انسانی، "از تمام آنچه فرهنگ گذشتۀ ایران به دنیا هدیه کرده است، هیچ چیز     
انسانی آن  ادبیات عرفانیِ  ادبیات عرفانی محکماز  این  پیوندی است که   ترین حلقۀتر نیست. 

دهد ... در واقع  فرهنگ ایران را با تمام آنچه در ادبیات دنیا انسانی و جهانی است ارتباط می
انسانی است، از هر چه به حدود و قیودِ مربوط به  آنچه ادبیات کلاسیک ایران را از هر چه غیر

اخلاقی است مرز و نژاد و محیط و طبقه وابسته است، از هر چه تصنّعی و تقلیدی و احیاناً غیر
های انسانی، به افق بینش و معرفت جهانی و به پایۀ بُعد وجدانی  منزّه کرد و آن را به سطح آرمان

انسان بالا برد، همین مجموعۀ آثاریست که آنرا بطور کلّی ادبیات عرفانی ایران باید خواند. فقط  
بیند. از اینرو گر مینسانیّت را جلوهدر آئینۀ این جام جادویی است که فرهنگ ایرانی نقش تمام ا

 عجب نیست که لطایف ادب و ذوقِ تمامِ قلمرو انسانیّت در آن پرتو بیفکند". 
ترین مختصّات این ادبیات توجه آن است به احوال طبقات محروم. شاید در تمام "از جالب   

ادبیات ایران اوّلین بار که اجازۀ حرف زدن به این طبقات داده شده در همین آثار عرفانی بود. 
یی زبانان و درماندگان را آیینهبه یک معنی شاعران و نویسندگان صوفی، احوال مستمندان، بی

بیعدالتی تصویر  برای  هم  کردند  انوری  کلام  در  طبقه  ازین  ضعیفی  صدای  اجتماعی.  های 
هایی است که پشیمانی وجدان، این پیامبر ستایشگران انعکاس دارد، امّا آن نیز مربوط به لحظه

کند. سنایی و مخصوصاً عطّار بیش از هر  مند میرا به سرنوشت عامّه و سرگذشت آنها علاقه
سی زبان صدای این محرومان را در حکایات کوتاه خویش، خاصه در آنچه از احوال  شاعر فار

اند. جالب اند، منعکس کردهشوند، آوردهحالان خوانده میو اقوال کسانی که مجذوبان و شوریده
است که شیخ عطّار قهرمانهای غالبی از این حکایت کوتاه خود را از بین این طبقۀ مردم: گدا، 

کند. پاسبان، برزگر، برده، سقّا، گورکن، دیوانه و سایر افراد عاری از هرگونه مزیّت انتخاب می
امراءِ عصر  از سلاطین و  اندازه بدان نیست که شیخ به دستگاه هیچ یک  این نکته تا یک  آیا 

      (۱)گویند ارتباط نداشت ..."خویش منسوب نبود و با آنچه شعر و ادب رسمی درباری می
نویسد: "آنچه  "دربارۀ عرفان و تصوّف ایرانی، الکساندر گیپ، پژوهشگر عرفان اسلامی، می   

توان گفت که تلاش  اندیشه ایرانی است. می  شود بررویهم زادۀعادتاً عرفان اسلامی نامیده می
ایرانیان برای تغییر دیدگاه مذهبیِ تمامِ جهانِ مسلمان از راه اشاعۀ تصوّف و مجموعۀ اشعار 

یافتهعارفانه قرآن  همانند  با  ای که شهرتی تقریباً  آئینی که  از  ایران  بود که  انتقامی  اند در حکم 
 

 ۲33و  ۲3۲انسانی، دکتر عبدالحسین زرّین کوب، صفحات   -نه غربی  -نه شرقی  ۱



ایرانیان در                                                                                                                                 494

کاپوی آزادی و استقلال  ت

   

گرفت. عشق عرفانیِ عرفایِ ایران که اعتراض و عصیانی آشکار  شمشیر بدو تحمیل شده بود، می
های پیاپی مسلمانان و از راه علیه ضوابط قشری و متعصّبانۀ مذهبی بود، تأثیر بنیادی در نسل 

توان گفت ایران از این راه در عالمِ اندیشه مسلمان بخشید، بطوریکه میآنان در آسیا و اروپایِ غیر
بمراتب گسترده  امپراتوری  فرهنگ،  به و  برای خود  داریوش  و  امپراتوری جهانیِ کورش  از  تر 

 (۱) وجود آورد".

توان دریافت که تصوّف در ایرانِ قرن سوّم هجری و چند قرن بعد از آن، از آنچه گذشت می   
ای از عرفان ایرانی بود، عصیانی بود علیه دیگر نتیجۀ جوهر اسلام نبود، بلکه آئین سازمان یافته

ابوسعید   نظر  به  نیست.  زاهد  دیگر  دوران صوفی  آن  در  مذهبی.  متعصبّانۀ  و  قشری  ضوابط 
ابوالخیر "زهد برای مقهور داشتن هواهای نفسانی ضرورت دارد. برای کسی که هواهای نفسانی  

 را مقهور ارادۀ خویش کرده است دیگر به آن حاجت نیست". 
های جهان جمال حق را اعتنا بود اینک در زیبائیهای جهان بیصوفی که در ابتدا به زیبائی    
بیند. لذا دوری جستن از دنیا به خاطر رسیدن به بهشت و انصراف از لذایذ دنیوی را ترغیب می

کند. صوفی کمال انسانی را هدف قرار داده و دور شدن از خوی اهریمنی  و گرایش  و تشویق نمی
ورزی، به سوی عشق و مهرورزی، اجتناب از هرگونه خودخواهی و خودستایی، پرهیز از کینه

 کند.تزکیۀ نفس، رعایت انصاف و مروتّ و حتی ایثار در حق دیگران را تبلیغ می
"... عارف مثل زاهد یا راهب نیست که دنیا را یک درّۀ اشک و آه تصور کند، و ورطۀ کفّاره و    

اند که مثل یک  گناه. در نظر وی افراد انسانی چنان در وجود یک کلّ با یکدیگر شریک و وابسته
آیند که در آن اگر عضوی به درد آید، دگر به نظر می  -مثل یک بدن انسانی    -جسم ارگانیک  

      (۲) عضوها را نماند قرار ..."
بینی  "علاوه بر آنچه گفته شد، در اندیشۀ عرفان ایرانی "همگام با بدبینی به روزگار، نوعی خوش   

 گوید:که مولوی میعمیق به سیر درونی جهان حکمفرماست. چنان
 سوی تاریکی مشو، خورشیدهاست   کوی نومیدی مرو، امیدهاست

 کند: بینی را چنین بیان میو حافظ این خوش   

 
 ۴۶9و  ۴۶8تولدی دیگر، شجاع الدین شفا، صفحات  ۱
 ۲3۶انسانی، دکتر عبدالحسین زرّین کوب، صفحۀ   -نه غربی  -نه شرقی  ۲



کاپوی آزادی و   ایرانیان در ت

 495                                                                                                                               استقلال

 خوش باش که ظالم نَبردَ راه به منزل     عدل است (۱)چون دورجهان یکسره بر مِنْهَجِ 
ها و بینیم، عرفان ایرانی جنبش فکری عظیمی بود برای رهانیدن مردم از درگیریکه میچنان    

های دینی و مذهبی و جایگزین ساختن این تفکّر به عنوان یگانه کیش عالمگیر، و متّحد  ستیزگی
ساختن ایرانیان برای مبارزه با استیلاگرانی که زیر شعار "برادری و برابری" به کشور ما گام نهادند  

 و ملت ایران را به اسارت و بردگی کشاندند. 
عرفان ایرانی "چهار اصلی را که در هر سه دین سامی ]یهود، مسیحی و اسلام[ مشترک است،    

 به شرح زیر دگرگون کرد:
شود و به رابطۀ "ارباب"  ای را که میان "خدا" و "آدمی" در آن ادیان دیده می"عرفان" فاصله  -  ۱   

گاه جمال حقّ" و یا قالبی کوچک برای آن  ماند، نپذیرفت و هر فرد انسانی را "جلوهو "بنده" می
"روح بزرگِ ازلی" دانست و ارتباط غیرمستقیمی را که به وساطت دین و مذهب در میان "خالق" 

        (۲)دید، به ارتباط مستقیم و بیواسطۀ "عاشق" و "معشوق" مبدّل ساخت".و "مخلوق" برقرار می
گوید:  نامدارترین عارفان ایرانی، در این باره میمنصور حلاّج، یکی از نخستین و  بن  حسین    

یابند؛ آنها از "خلایق برای جستن "او" )خدا( در شبی تاریک سرگردانند و جز اشاراتی در نمی
پرسند: خدا کجاست؟ امّا،  ها و سماوات میروند و از آسمانروی وهم و خیال به سوی خدا می

   (3)"خدا" در "خود" آنهاست".
 پردازیم:های حلاّج دو نظر متناقض گفته شده که ما به نقل و بررسی آنها میدر بارۀ اندیشه    
"مراد و مقصود حلاّج از اعلام "اَناالحّق"، هرگز ادعای خدایی و دعوی حکومت و    -   الف   

گاه و ستمکشِ دوران بگوید خدایی خواست به بشریت نا فرمانروایی بر ابنای بشر نبود، بلکه می آ
بخش ساخته و پرداختۀ جز شما نیست و همۀ شما مظهر و بندۀ خدائید و خدای منُجی و رهایی

بها را در جستجوی منُجی  اساس، عمر گران فکر و اندیشۀ شما است. با تخیلات و پندارهای بی
به حلّ  آن  پناه  تا در  ما گوهر عقل عنایت فرموده  به  مُغیث )فریادرس( سپری نکنید. خدا  و 

   (4)مسائل و مشکلات زندگی قیام و اقدام نمائیم."

 
 منِهج یا مَنهج، با هر دو تلفظ = راه آشکار و گشاده.  ۱
 ، "در آرزوی جنبش سوم". ۱37۲نادر نادرپور، مجلۀ مهرگان، چاپ واشنگتن، پائیز  ۲
 ۱۴3، صفحۀ ۱3۵7حلاّج، علی میرفطرس، تهران  3
   ۱۶۱، صفحۀ ۱۰تاریخ اجتماعی ایران، مرتضی راوندی، جلد  4



ایرانیان در                                                                                                                                 496

کاپوی آزادی و استقلال  ت

   

بینی منصور را "انسان خدائی" نامیده، با این توضیح که "اولاً محقّقی دیگر، جوهر جهان  -   ب    
   (۱) های مردم به خدائی او عمیقاً ایمان و اعتقاد داشتند."حلاّج ادعای خدائی کرده و ثانیاً توده

وی    (۲) یافتند که در آن خود را "خدای خدایان" نامیده بود."ای از حلاج  مأموران خلیفه نامه"   
 ( 3)" هستم.دکنندۀ قوم "نوح" و "عاد" و "ثمو  در بعضی از کتابهای خود نوشته: "من هلاک 

های فراوان داد ... عیسی( با حلاّج به درشتی سخن گفت و به او دشنامبن  "وزیر خلیفه )علی   
بن خروشیده گفت: بس کن! و بیهوده مگوی وگرنه زمین را بر تو واژگون سازم ... علی  حلاّج

     (4) عیسی از گفتگوی بیشتر با حلاّج ترسید".
الصفا[ آورده شده: "حامد وزیر، جمعی از مریدان حلاّج  به نقل از میر خواند ]مؤلف روضة    

را گرفته و ایشان بعد از تخویف و تهدید اعتراف نمودند که داعیان حسین حلاّج هستیم و نزد  
 (5)ما به صحّت رسیده است که حسین خداست".

را بن  ای دیگر حلاّج به دوستش احمددر نامه     الکعبه" یعنی "خانۀ کعبه  "اَهدم  شاکر نوشته: 
   (6)ویران کن!" و شخص حلاج نوشتن این نامه را در محضر دادگاه تأیید نموده است".

داشتن     او خوش  آشتی  به  با خدا نکردن دیوانگی است و دل  "پیکار  از حلاّج نقل شده که 
  (7) نافرزانگی".

گیری نادرست که ناشی از فقدان الزمانی به عنوان یک نتیجهسر انجام، اظهار نظر دکتر صاحب   
گاهی از نهضت حلاّج است، به شرح ذیل نقل شده است:    آ

های متعصّب بیش از  رفت، تودهحلاّج به معنی دعوی خدائی به شمار می"اگر اناالحّق گوئیِ     
    (8) رفت."هر کس از گستاخی مذهبی او در خشم فرو می

 
   ۱7۵، صفحۀ ۱3۵7حلاّج، علی میرفطرس، تهران  ۱
 همانجا ۲
 ۱۶7همان، صفحۀ  3
 ۱7۶همان، صفحۀ  4
 ۱79همان، صفحۀ  5
 ۱7۵همان، صفحۀ  6
 ۱۶۲و  ۱۶۱همان، صفحات  7
 به نقل ازکتاب "خط سوم".   - ۱۶۲همان، صفحۀ  8



کاپوی آزادی و   ایرانیان در ت

 497                                                                                                                               استقلال

 به نظر ما:    
این    اگر کلمۀ "خدا" در اندیشۀ حلّاج مبنی بر "انسان خدائی"، همان مفهوم عامّ  -1

کلمه را دارد، یعنی آنچه در قاموس کتاب مقدس چنین بیان شده: "خدا، یعنی از  
باشد  خود به وجود آمده و آن اسمِ خالق جمیع موجودات و حاکم کل کاینات می

انتها و ازلی و در وجود و حکمت و قدرت و عدالت و کرامت و او روحی است بی
ظاهر  بی درموجودات  را  متنوّعه خود  طرق  و  مختلفه  انواع  به  و  تبدیل  و  تغییر 
الزمانی و مرتضی راوندی صحیح  در این صورت؛ نظر دکتر صاحب  ( ۱) سازد".می

 و پذیرفتنی است. 
شوند، یعنی: "ذهن  نوشته شده: چون خدایان اساطیری همگی انسان واره تصوّر می  -2

انسانی  ای انسان، تا آنجا پیش میاسطوره  رود که خدایان تماماً محتوا و شکلی 
ورزند،  شوند، حسد مینوشند، در لحاظ مستی و عشق یَله میدارند ... شراب می

و یا "در نظام عقیدتی زرتشتی، پیروزی    (۲)  های پروار هستند..." و غیره.دارای رمه
ها در نبرد با اهریمن است. به عبارت دیگر: علت اهورا مشروط به همکاری انسان

وجودی آفرینش انسان در روند تاریخ، پذیرش و دخالت در مبارزه، برای پیروزی  
 آید.  و از این نوع است که مفهوم "انسان خدایی" بر می  (3)انسان و اهورا است".

]از جمله خدایان    -ای همه چیز را  بینی اسطورهدرست است که "انسان در جهان
اساس الگوی  پنداشت و هر نمود و حرکتی را بر  ای را[ همانند خود میاسطوره 

کرد"، امّا با تمام این احوال، انسان خود را در مقام "خدا" به  مادّی خود تحلیل می
 داد. معنا و مفهوم عامّ آن که ذکر شد، قرار نمی

ها  ولی اگر منظور از "انسان خدایی" اینست که "انسان ضمن اینکه باید محدودیت -3
گاه گردد.  و ناتوانی های خود را بشناسد، از نیروهای ذاتی و خلاّق خویش نیز باید آ

های خود ندارد، کاربرد صحیح آنها را  گاهی جز نیرواگر انسان قبول کند که تکیه
آنکه چشم به "آسمان" داشته باشد در برخورد با طبیعت و   خواهد آموخت و به 

 
 نامۀ دهخدا، ذیل کلمۀ "خدا" لغت  ۱
  ۱۰8و  ۱۰7، صفحات ۱3۵7حلاّج، علی میرفطرس، تهران  ۲
 ۱۰8همان، صفحۀ  3



ایرانیان در                                                                                                                                 498

کاپوی آزادی و استقلال  ت

   

و اگر انسان برای ایجاد  (  ۱)مشکلات، با اندیشه و علمی زمینی روبرو خواهد شد".
بهشت موعود در روی زمین باید از خویش یاری جوید و به نیروهای ذاتی خود  
گاه شود   تکیه کند، نه به نیروهای موهوم و ملکوتی، و اگر مقصود اینست که بشر آ

تواند  که "تنها خدای انسان خود انسان است"، از اینرو با تلاش و کوشش خویش می
"خدای   جای  به  زمینی"  "خدای  خلق  به  نیازی  دیگر  برسد؛  بهروزی  و  آزادی  به 

های مردم او را "مُغیث" ]فریادرس[ بدانند و گروه آسمانی" وجود ندارد، تا توده
خدائی به  او  معجزات  و  به کارهای شگفت  توجه  "با  مردم  از  ایمان  گثیری  اش 

و این "خدای زمینی" ادعا کند که هلاک کنندۀ قوم "نوح" و "عاد" و    (  ۲)بیاورند".
 " است و وزیر خلیفه را به "واژگون کردن زمین بر سرش" تهدید کند.  ثمود"

این "خدای زمینی" با "مرشد کامل" و یا "نایب امام"ی که به مقام خدایی رسانده  
 شده چه تفاوتی دارد؟ 

ها و به دست گرفتن سرنوشت خویش، بهیچوجه نیازمند  امّا، آگاهی و بیداری توده -4
و ویران کردن کعبه   منبرها  با خدا"، تخریب مساجد و معابد و سوزاندن  "پیکار 

هایی هم که در حال حاضر آزادی و بهروزی مطلوب و مقبولی دارند،  نیست. ملت
 اند. از راه ویران کردن کلیساها و معابد و آتش زدن واتیکان نگذشته

تجربۀ تاریخ نشان داده است که برای جلب مردم به میدان عمل و مبارزه و بسیج  
ای که اقدام عملی  آنها برای ایجاد یک بهشت زمینی، "پیکار با خدا" و یا هر اندیشه

خود را از مبارزه با دین و مذهب و مقدسات تودۀ مردم آغاز کند، نه فقط کار ساز  
نیست و جاذبۀ مردمی ندارد، بلکه دارای نیروی دافعۀ پرتوانی به سود دشمنان مردم  

 است.  
از جمله دین و    -برد، تا مسائل شخصی خود  شعور و فرهنگ مردم را باید بالا  

شان جدا کنند و در زندگی اجتماعی، عقل و  را از مسائل اجتماعی  - شان  مذهب

 
 ۱۱۰همان، صفحۀ  ۱
 ۱۶7و  ۱۶۴همان، صفحات  ۲



کاپوی آزادی و   ایرانیان در ت

 499                                                                                                                               استقلال

یت  وّلدر او  - تبعیضی بین افراد جامعه    بدون کوچکترین تمایز و  -شعور جمعی را  
 قرار دهند. 

اندیشه  دربارۀ  خدائی"  "انسان  عبارت  بردن  به کار  ما،  نظر  نادرست،  به  حلاّج،  های 
هایی نظیر  تر اینست که به جای آن، از عبارتنامفهوم و حتی گمراه کننده است. درست

جرم   به  حلاّج  حال،  هر  در  شود.  استفاده  انسان"  "اصالت  و  سالاری"  ""انسان 
دگراندیشی و باور نداشتن به نیروهای ملکوتی به حکم شریعتمداران بر سر دار رفت.  
"روز دیگر بگفتند: "این فتنه بیش از آن خواهد بود که در حال حیات او"... پس حلاّج  

 هـ.ق(3۰9) (۱)ا به دجله ریختند."را بسوختند و خاکسترش ر
امّا، نهالی که حلاّج نشانده بود، بالید و سر کشید و "تقریباً پنج قرن پس از حلاّج،  

 کس بردارش نیاویخت:ای سرود که هیچحافظ همین معنی را به گونه
 کرد و آنچه خود داشت زبیگانه تمنّا می کردها دل طلب جام جم از ما مـیسال  
 کرددیدش و از دور خدایا مـــی او نمی در همه احوال، خدا با او بود  (۲) بیدلی  
 کردکاو به تأیید نظـــر حلّ معمّــا مــی  کل خویش برِ پیر مغان بـردم دوش مش 
 کرد جرمش این بود که اسرار هویدا می دار بلند  گشت سـرِگفت: آن یار کـزو  

های عرفان ایرانی، گوهر اندیشۀ عرفان ایرانی  و شیخ عطّار، یکی از نامدارترین چهره
منطق در  پرندگان  زبان  قالب  در  می را  عرضه  چنین  الطیر  انسان  به  خطاب  و  کند 

 گوید: می
 ای آینـــۀ جمـــال شاهـــی کـه تـــوئـــی  ای  نامـــۀ اســـرار  الــهـــی کـه  تــوئـــی  
 از خود بطلب هر آنچه خواهی که توئی    تو نیست آنچه در عالم هست (3) بی روز 

"عرفان"، گناه آغازین )گندم یا سیب خوردن "آدم" را به تلقین "شیطان" و بیرون آمدن   -2
از باغ بهشت( را که در ادیان سامی، وسیلۀ ارعاب آدمی و وثیقۀ عبادت یا بندگی او به  
درگاه خداست، نشان ارادۀ آدمی و قبول مسؤولیت از سوی او پنداشت و بدین طریق،  

 
در کتاب حلاّج "به نقل از هانری توماس، نوشته شده:   - ۱9۰، صفحۀ ۱3۵7حلاّج، علی میرفطرس، تهران  ۱

ای را  اش را از دژخیمان طلب کردند تا به خاک بسپارند ... امّا وقتی پارچه"شاگردان حلاّج پس از مرگ او، جنازه
  ۱9۱ای "گل سرخ" نیافتند". صفحۀ که بر روی جسد او کشیده شده بود، برداشتند، در زیر آن جز دسته

 بیدل = عاشق، دلباخته.   ۲
 روز = پرتوِ وجود.   3



ایرانیان در                                                                                                                                 5۰۰

کاپوی آزادی و استقلال  ت

   

"اختیار" و "معرفت" را در حیات بشری، به جای "جبر" و "عبودیّت" نشانید و این عبارت  
منوّر" )در کتاب "اسرارالتوحید"(  بن  را بر زبان "ابو سعید ابوالخیر" و یا بر قلم "محمد

 جاری گردانید: "با آن دانه که آدم خورد معرفت بود".  
عقوبت و گذرگاه رستاخیز است،   سرآغاز"عرفان"، مرگ را که در قاموس ادیان سه گانه:   -3

های "جمادی" و "نباتی" و "حیوانی" این  نردبان ارتقاءِ "جان" دانست، همان جانی که پله
باید که بر  نردبان را پیمود و به پلۀ چهارم، یعنی "انسانی" رسیده است و از این پس می

پلّۀ فرشتگی پای نهد و از آنجا به سوی "عدم" )یا به قول مولوی: "آنچه اندر وهم ناید  
بار می اعتقاد، "جان" چندین  این  اساس  بر  به  ..."( رهسپار گردد.  بار،  هر  امّا  میرد، 

شود.  گذارد و سر انجام، در آن "روح بزرگ ازلی" مستحیل میای والاتر قدم میمرحله
 شرح این استحاله را از زبان مولوی باید شنید: 

 مُردَم،  به حیوان ســر زدم   (۱) وزنمِاء  از جمـادی مُـــردَم و نــامـــی شدم   
 پس چه ترسم؟ کی ز مردن کم شدم  از حـیـــوانـــی و آدم شــدم مُــردَم  
 تا بـــر آرم  از مــلائــک  بـال و پـــر   ر  ـبشـ  از حملــۀ دیـــگـر: بـمیـــرم  
 آنــچـــه انــدر وهـــم ناید آن شـــوم   وم ـشـ  ک پـــراّنـبار دیگـــر، از فَلَ 
 ــو گردد در وی و چون او شـودمح  ودـآب کوزه چـون در آب جـــو شـ 
 گـــویـــدم  کـانـاً الیـــه  راجــعـــون        ونـپس عدم گردم، عدم چون ارغن 

""عرفان"، بهشت را که بنا به تعریف ادیان سامی، پاداشگاه اعمال نیک آدمی در اوج   -4
آسمان، و دوزخ را که کیفرسرای اعمال زشت او در اعماق زمین است، به درون وی  
در حیات اینجهانی انتقال داد و نیروهای "خیر" و "شرّ" را که به اعتقاد همان ادیان: از  

گیرند، ناشی از سرشت متضادّ این وجود خاکی شمرد  می"خدا" و "شیطان" سر چشمه  
و پرهیزکاری )یعنی: اجتناب از گناهان( را، نه برای رفتن به بهشت و یا ایمنی از دوزخ،  

آفرین به او توصیه  های اسارتها و حاجتبلکه برای رستن و آزاد شدن از بند هوس
 ی از سخنورانش جاری ساخت:کرد و این بیت را در اشاره به همین معنی، بر خامۀ یک

 
 نامی و نِماء = نبات.  ۱



کاپوی آزادی و   ایرانیان در ت

 501                                                                                                                               استقلال

  (۱)دوزخ، شَرَری زرنج بیهودۀ ماست"  فردوس، دمی ز وقت آسودۀ ماست  
تذلیل عقل معرفت    و  تکفیر  به  آن جهت که وی  از  تنها  را  ایرانی  عرفان  ما  "اگر  جوی  لذا، 

دیوانه وجذبۀ  عشق  و  مرموز پرداخت  و  نامفهوم  شطحیّات  در  و  ساخت  آن  جانشین  را  وار 
الحق" غرق شد یک جریان صرفاً خرافی و ]واپسگرا[ بشمریم دچار خطای  الخلق الی"سیرمن

ایم". و "بخش عمدۀ حیات فکری و معنوی کشور خود را به گمگشتگی در ظُلمَات  منکری شده
ایم، امری که نه عادلانه است و نه جهالت و انحراف عمیق از شاهراه معرفت محکوم ساخته

 موافق حقیقت."  
"عرفان ایرانی از بسیار جهت بدون تردید از قلل عالیۀ تفکر مردم میهن ما در سدههای گذشته    

تر و والاتر از مذاهب عصر نظری و عملی به نتایجی بسی درست   است و در بسیاری از مسائلِ
  (۲)و حتی برخی مکاتب فلسفی متداول  در قرون وسطای ایران رسیده است".

استفاده کرده    اشکال گوناگون مبارزه  از  تازیان  برابر سلطۀ  راه ایرانیان در  از  اگر معتزله  اند. 
راسیونالیسم )خرد گرایی( و با طرح مسائلی نظیر "عقل و رأی" و "جبر و اختیار" و توسّل به  

می سست  را  رسمی  شریعت  پایۀ  طریق فلسفه،  از  تصوّف  وی،  شکست  از  پس  کرد؛ 
ایرّاسیونالیسم )خرد گریزی( و بدون توسّل به فلسفه و منطق و برهان و علّیت و با طرح "وحدت  

زد. وجود" و مهرورزی به همه کس و همه چیز به عنوان مظهر خداوند، ریشۀ دین رسمی را می
جویان  یعنی دو شیوۀ متباین، در شرایط مختلف، به عنوان ابزار مقاومت معنوی در برابر سیطره

 کردند. واحدی ایفا میبیگانه، نقش 
های عارفانه به مذاق فقیهان  ها و برداشت نظر به اینکه این تحوّل پرخاشگرانه و این دریافت    

و متشرعان خوش نیامد؛ از اینرو عارفان و صوفیان به کفر و زندقه متهم شدند و مورد تعقیب 
و آزار قرار گرفتند. با شدت گرفتن قشریت و سختگیریِ فقیهان، صوفیان ناچاراز طرفی دست 

نگریسته از آن دلایلی برای    به تأویل و تفسیر عارفانۀ قرآن زدند و "به دقّت و کنجکاوی در قرآن
و کلمات    (3) هایی از عقاید صوفیه در آن پیدا کردند".اثبات نظرهای خود استنباط کردند و یا تخم

از متون و احادیث دین و مذهب عاریت گرفتند و لحن بیان محدثان و متشرعان را  خود را 

 
 ، "درآرزوی جنبش سوم".  ۱37۲نادر نادرپور، مجلۀ مهرگان پائیز  ۱
  3۲۶و  3۲۴های اجتماعی در ایران، احسان طبری، صفحات ها و جنبشها در بارۀ جهان بینیبرخی بررسی ۲
 )به اختصار(   ۱۰ - 7بحثی در تصوفّ، دکتر قاسم غنی، صفحات  3



ایرانیان در                                                                                                                                 5۰۲

کاپوی آزادی و استقلال  ت

   

که روزبهان برگزیدند، تا جایی که حتی ریشه و منبع شطحیّات را در قرآن و حدیث یافتند؛ چنان
 نویسد:هـ.ق( می۶۰۶-۵۲۲بَقْلی شیرازی، عارف بزرگ قرن ششم )

از عرفا      به دفاع  آن  با  و  تألیف کند  ]او[ کتابی  تا   ... از بطن غیب  آواز دادند  "غیورانِ حق 
برخیزد، دفاع در برابر انکار و افترای جمعی نادان که از درک شطحیّات ایشان که بیان تجارب  

معدن معنوی و حقایق غریبِ درون آنهاست، بکلّی ناتوان و عاجزند." به نوشتۀ وی "شَطح از سه  
است: معدن قرآن و معدن حدیث و معدن اولیاء ... شطح در نصّ قرآن و سپس احادیث نبوی  

 (۱) آمده است ..."
ور آموخت که برای معارضه با "اسلام" "سیر حوادث گوناگون این تجربه را به عارفان اندیشه   

بهتر است که کلمات خود را از متون و احادیث همین مذهب به عاریت گیرند و لحن و بیان  
 (۲)"محدّثان" و "متشرّعان" برگزینند."

از اینرو افکار و عقاید خود را در لفّافۀ استعارات و اصطلاحات خاصّ خود بیان کردند تا از     
 جویی متشرّعان در امان بمانند. به گفتۀ مولوی: شرّ و بدخواهی و هنگامه

 کـو زگفتـن لب تـوانـد دوختن    ســـرِّ غیـب آن را سَـــزدَ آمـوختن 
 لب خموش و دل پر از آوازها  بر لبش قفل است و بر دل رازها 
 اند رازها دانسته و پـــوشیـــده   اندوشیدهـعارفان که جــام حق نـ 

قرآن و حدیث، و نه توسّل به رمز و استعاره و رازداری، فقیهان   لکن، نه تفسیر و تأویل عارفانۀ 
و متشرعان را از سختگیری و خشونت، و آزار و اذیّت صوفیان باز نداشت و عارفان نامداری  

 الدین سهروردی و دیگران به حلاّج پیوستند.  القضات و شهابچون عین
هجری در همدان به   ۴9۲القضات را با قساوت و به شکل فجیعی کشتند. وی "به سال  عین   

یی از اهل میانۀ آذربایجان. پدرش قاضی بود و خود او هم در جوانی مسند  دینا آمد، در خانواده
فتوا و وعظ و تدریس داشت ...، تصوّف او مشحون بود از عقاید تازه و آراء تهوّرآمیز عرفانی  

یی که القضات ابتدا به زندانِ بغداد افتاد و سپس او را به همدان آوردند و بَر دَرِ مدرسه... عین 

 
شرح شطحیّات، شیخ روزبهان بَقلی شیرازی به تصحیح و مقدمه از هنری کربَن، دکتر محمّدعلی امیرمعزّی،   ۱

 ۲۱و  ۱۵و  ۱۴صفحات 
 ، "در آرزوی جنبش سوم". ۱37۲نادر نادرپور، مجلۀ مهرگان، چاپ واشنگتن، پائیز  ۲



کاپوی آزادی و   ایرانیان در ت

 503                                                                                                                               استقلال

ساله. گویند بعد از مرگ    33هـ.(. هنگام مرگ جوانی بود  ۵۲۵کرد به دار زدند )آنجا تدریس می
   (۱)جسدش را بوریا پیچیدند و با نفت آتش زدند."

از حکمای بزرگ عصر و مؤسسّ حکمت ۵87الدین سهروردی )فوت  شهاب    هـ.ق( یکی 
اشراق بود. وی، اصول و فقه را در مراغه آموخت و در علوم حِکمَی و فلسفی سرآمد شد و یک  
چند در عراق و شام به سیاحت و مطالعه پرداخت و در حلب مورد اتهام و مخالفت فقها قرار 

 سالگی در زندان خفه کردند.  38الدین ایوبی در سن رار فقها و به امر صلاحصگرفت. او را به ا
   ( بغدادی  مجدالدین  "شیخ  آنها،  بر  و ۶۱۶علاوه  به دستور سلطان محمد خوارزمشاه  هـ.( 

هـ.( و شیخ اسحاق ختلانی و برادرش به دستور 7۰3خان )پیریعقوب باغنایی به دستور غازان
یی از مشایخ صوفیه هم به تهمت بر هم زدن نظم هـ.( کشته شدند. همچنین عده8۵۰شاهرخ )

 ( ۲)عمومی ... از شهر تبعید ورانده شدند".
با این حال از قرن ششم هجری به بعد، تصوّف، با اندیشۀ وحدت وجود، که نموداری از تمایل     

دینی بود، به دین رایج اکثریت ایرانیان مبدّل گردید    همگانی به آسانگیری در مذهب و واجبات 
 ترین زمینۀ معرفت، به منتهای اوج و پیشرفت خود رسید. و آئین طریقت، به عنوان کلی

"در قرن هفتم هجری با هجوم مغولان و کشتار آنان و سقوط خلافت بغداد و از بین رفتن    
مرکز دینی و سیاسی اسلام، جامعۀ مسلمانان بیش از پیش تسلیم آسانگیری مذهبی و عواطف  

 ( 3)انسانی مسلک تصوّف گردید و کار صوفیان از رونق و رواج بیشتری برخوردار شد".
های متناقض خود منشعب شد و هر  "امّا عرفان و تصوّف در ایران به جهت سرشت و آموزش   

ای را که مطلوبش بود برداشت و باقی را فرو گذاشت". بدین ترتیب در کس از این تعالیم بهره
کنار سیماهای درخشان عرفان ایرانی نظیر عطّار، سنایی، مولوی و حافظ، "صوفیان سالوس و 

پرستی توام (4) گوئی، جادوگری و کراماتخرافی و منحطّ پیدا شدند که تصوّف را به جادۀ غیب

 
 88ارزش میراث صوفیه، دکتر عبدالحسین زرّین کوب ، صفحۀ  ۱
  ۵۱۰و  ۵۰9تاریخ خانقاه در ایران، دکتر محسن كيانی، صفحات  ۲
 ۵۱۵همان، صفحۀ  3
زند و اگر همین اعمال را پیامبر انجام دهد، آنرا "معجزه"  "کرامات" = خارق عادتی است که از غیر نبَی سر می 4

بر روی آب و پرواز در هوا و انس گرفتن با جانوران وحشی مانند شیر و گرگ و غیره و یا  نام دهند. مانند رفتن 
گذرد که آنرا در اصطلاح "اشراف بر ضمیر"  خبر دادن از امور پنهانی و آگاه کردن از آنچه بر خاطر مردم می

 ۱۴۴نامند". شناخت عرفان و عارفان ایرانی، صفحۀ 



ایرانیان در                                                                                                                                 5۰4

کاپوی آزادی و استقلال  ت

   

گروهی "مسند ارشاد را، دکان کسب مال و جاه ]کردند[ و فرقۀ    (۱) با مفاسد اخلاقی کشاندند".
ها  ای ]پیدا شدند که[ در خانقاهارشاد ارثی گردید ... بقول نیکلسون "صوفیان فربه و قوی بنیه

عملی و پرهیز از مبارزه با بیگانگان و روحیۀ سستی و بی  (۲)گذراندند".روزگار را به بطالت می
به فقردوستی و آخرتو ستمگران را در میان مردم ترویج می آنان را  پرستی ترغیب کردند و 

 نمودند.  می
و      ریاکار جدا کردند  و  از صوفیان سالوس  را  ناچار عارفان و صوفیان واقعی حساب خود 

 گوید: های خود ابراز داشتند. در این باره سنایی میرنجش خاطر خود را در آثار و نوشته
 اند  و قیصر کرده  (4) خویشتن را سخُرۀ قَیماز   (3) پوشان مُزوِّر سیرتِ سالــوس و زَرقخرقه

 اند    کرده (5)حاکمان، حکــم شـریعت را مبَُتَّر از بــرای حــرص سیـم و آز در مال  یتیــم 
 اند کرده (6)های ظالمان را رکن ومَشعَرخیمه درمنازل از گدائـــی حاجیانِ حـــج فـروش

 گوید: داند و میچنین صوفیان را مستوجب آتش می  حافظ نیز خرقۀ    
 ای بسا خرقه که مستوجب آتش باشد   نقد صوفی نه همه صافی و بیغش باشد 

 گوید: گرداند و چنین میو خود از خانقاه آلوده به "کرامات" روی بر می   
 مگر زمستی زهد و ریا به هوش آید     رود حـافـظزخانقـاه به میـخانه می

های خود را گرفتند  غش جانب حکومتدر آغاز هجوم مغولان، عارفان و صوفیان صادق و بی    
هـ. به دست مغولان ۶۲7هـ. و عطّار در سال  ۶۱8الدین کبری در سال  و به همین جهت نجم

 کشته شدند. 
فریب ، که همواره یار و یاور فرمانروایان وقت بودند، به سوی حاکمان ولی، صوفیان مردم   

جدید خزیدند و به خدمت آنان درآمدند. و چون علمای سنّی به علت مخالفت مغولان با خلافت 

 
 3۲۶و  3۲۵های اجتماعی در ایران، احسان طبری، صفحات ها و جنبشها در بارۀ جهان بینیبرخی بررسی ۱

 )به اختصار( 
 )به اختصار(  ۱۵۶و  ۱۵۵در دیار صوفیان، علی دشتی، صفحات  ۲
 زرق = تزویر و دورنگی.  3
 خدمتکار.  - قَیماز = کنیز 4
 ناقص.  - مبَّتَّر = دم بریده  5
 های عبادت. مَشعَر = مَشعرالحرام = یکی از جاهای قربانی در مکهّ، یکی از مقام 6



کاپوی آزادی و   ایرانیان در ت

 505                                                                                                                               استقلال

دادند، در حالیکه مغولان در عرصۀ سیاستِ کشوری که به  عبّاسی به آنان روی خوش نشان نمی
هم به  بودند  آورده  در  روحی  تصرّف  نظر  از  و  اراده  را سست  مردم  تا  بودند  محتاج  پیمانانی 

سلاح کرده به تسلیم و رضا وادارند، در عین حال، خود آنان نیز اسیر خرافات و پندارها  خلع
پیمانان خویش مورد پشتیبانی و حمایت قرار دادند  بودند، صوفیانِ دروغین را، مانند یاران و هم

. امّا، مردم ایران "برای فراموش کردن  (۱) نمایان بهم پیوند خوردندو بدینگونه مغولان و صوفی
همه کشتار و ویرانی، و نیز نادیده گرفتن تمامی رنجهای خویش به مذهب ]و خرافات[ پناه  آن

بردند بیش از پیش به "جبر" و "ارادۀ خداوندی" معتقد شدند و بهمان نسبت از "آزادی" و "اختیار" 
 ( ۲)شد، دوری جستند."ای که در اصول تفکر عرفانی عرضه میحکیمانه

و جاه    زیرک  فرمانروای  تیمور گورکانی  از طرف دیگر  نظیر  و   -طلبی  بیرحمی  در عین  که 
به علت بعضی ملاحظات سیاسی و به منظور اینکه "تا آخرین   -خونخواری، خرافاتی هم بود  

نشینان اهل کشف  ها و امکانات اتباع خود سود جوید"، از صوفیان و خانقاهحدّ ممکن از ظرفیت
 و کرامت حمایت کرد.  

به سوی صوفیان     نادرست  توانگران  نذورات  و  بخشش حکام  و  بود که سیل کَرَم  و چنین 
فریب و خانقاههایشان جاری شد و "حکام مغول و تیموری به کسانی که در حلقۀ ارادت  مردم

 (3) کردند."شدند، کاری نداشتند و ستمی نمینشین" وارد میاین "مرشدان چلّه
ها به ستوه آمده بودند، نوعی  ها و ویرانیها و ستمکاریاینک تصوّف برای مردمی که از جنایت   

جویان از شرّ معنوی و خانقاهها به پناهگاهایی نسبتاً امن تبدیل شدند، تا پناه-گریزگاه روحی
ترتیب تصوّف پس از حملات "چنگیز" و "تیمور" راه مغولان و تیموریان در امان بمانند. بدین  

 انحطاط پیمود.
در   بغداد  و سقوط  عبّاسی  فروپاشی خلافت  از  پس 

های محکوم دستگاه خلافت، از  هـ.ق تمام فرقه۶۵۶
جمله شیعیان، از اختناق بیرون آمدند. چرا که مغولان  

 
" و "در دیار  8۱"تشیّع و تصوفّ، دکتر کامل مصطفی الشیبی، ترجمۀ علیرضا ذکاوتی قرا گوزلو، صفحۀ  ۱

 "۱۵۵صوفیان، علی دشتی، صفحۀ 
 ، "درآرزوی جنبش سوم". ۱37۲نادر نادرپور، مجلۀ مهرگان، چاپ واشنگتن، پائیز  ۲
  ۱۱و  ۱۰جنبش حروفیه و نهضت پسیخانیان "نقطویان"، علی میرفطروس، صفحات  3

پیوستگی تصوّف و تشیع 
 بعد از حمله مغول 

 



ایرانیان در                                                                                                                                 5۰6

کاپوی آزادی و استقلال  ت

   

کردند و همۀ کوشش آنها بر پس از فتح بغداد "مردم را به پیروی از دین بخصوصی وادار نمی
این بود که از آنان اطاعت کور کورانه کنند و در رابطۀ میان گروه مسلط و مردم، آرامش کامل 

 (۱) برقرار باشد."
های سابق، روشن بود، چون مطمئن بودند  گیری نسبت به اقلیت"هدف مغولان از این آسان   

آن با  منافع  اشتراک  و  مسلطّ  قدرت  حمایت  منظور کسب  به  خدمت  انفرودستان  صادقانه   ،
با   مشروط  همکاری  و  عادل  به سلطان  رویکرد  "اندیشۀ  اساس  بر  نیز  کرد". شیعیان  خواهند 

با وجود انبوه روایات    -فرمانروایان ظالم که از سدۀ چهارم هجری در تفکّر آنها پدید آمده بود  
شم نامشروع  و  شیعه[  ]امامان  معصوم  حکومت  الهی  و  انحصاری  حق  بر  مبنی  ائمّه  ردن از 

بعلاوۀ کینۀ   -های غیرمعصوم و ردّ هر نوع همکاری و همراهی با حاکمان غاصب  حاکمیت
  (۲) "به همکاری وسیعی با مغولان پرداختند.  -عمیق و تاریخی آنان نسبت به خلافت عبّاسی  

رضی چون  پارسایی  عالِم  علی"حتی  )بن  الدّین  حلّی  "نقابت ۶۶۴- ۵89طاووس  حکم  هـ.( 
سادات" را از دست هولاکوخان مغول گرفت و در پاسخِ خان که پرسید آیا پادشاهِ کافر عادل  

   (3) بهتر است یا پادشاه مؤمنِ ظالم، نظر داد که کافرِ عادل بهتر است."
الاختلاف با سنّیان علاوه بر آن شیعۀ امامیه جامۀ اعتدال پوشیده از یک طرف زیاد واردِ مابه   

کرد. "این میانه روی از میثم شد، از طرف دیگر برای پیوند با تصوّف تلاش میو لعن آنان نمی
هـ.( آغاز شد و در علامۀ حلّی  ۶79فوت    -بحرانی )یکی از علمای معروف علم کلام شیعه  

 هـ.( به اوج خود رسید".  7۲۶-۶۴8ترین فقهای شیعه )ابن مطهّر حلّی از برجسته
میثم بحرانی "حتی در شرح خطبۀ شقشقیه، منصوب به علی )ع( که در آن بر ابوبکر تعریض     

ترین نکات قابل یادآوری ]در  رفته ... کوشیده آن را به صورت بسیار ملایمی در آورد. از جالب

 
ترجمۀ علیرضا  -در تنظیم این فصل عمدتاً کتاب "تشیّع و تصوف، نوشتۀ دکتر کامل مصطفی الشیبی  ۱

 ذکاوت قراگوزلو" مورد استفاده قرار گرفته است.  
المعارف اسلامی، حسن یوسفی اشکوری، صفحۀ  تشیّع )سیری در فرهنگ و تاریخ تشیعّ(، از انتشارات دایرة ۲

9۰ 
 ۲89همان ، صفحۀ  3



کاپوی آزادی و   ایرانیان در ت

 507                                                                                                                               استقلال

است، که نزد شیعیان به معنی بیزاری از دشمنان علی )ع( است و   (۱) این مورد[ موضوع تَبَرّا
میثم آن را با آسانگیری صوفیانه چنین معنا کرده: "مقصود از تَبَرّا آن است که انسان از نیرو و 

 (۲)تدبیر خود بیزاری جوید و در خود به دیدۀ رضایت و تبرئه ننگرد."
ضمناً باید یادآور شد که "حکومت عبّاسی و صوفی مسلکانِ وابسته به آن ]در دوران حکومت     

کردند ... حکومت عبّاسی و صوفیانِ الامکان از پیوند تصوّف و تشیعّ جلوگیری میخود[ حتی
تا   کوشیدند  آغاز  از  هم  و  نبودند؛  غافل  تصوّف  و  تشیعّ  امکان جوش خوردن  از  آن  طرفدارِ 

 پیوندهای استواری بین تصوّف و تسنّن برقرار کنند.  
می    دوری  علویان  از  نیز  نمی"صوفیان  و  دهند. جستند  راه  خود  جنبش  به  را  آنان  خواستند 

از  بدینگونه هر دو مشرب، جدا و بیگانه از هم بر استقلال خود باقی بودند، تا اینکه گروهی 
شیعۀ امامیّه به منظور استفاده از موقعیت تصوّف، برای دست یافتن به مقاصد خود، به سوی  

در حقیقت "وابستگی     (3)پوشی همگام صوفیان شد."آن خزیدن گرفت و در زهدگرایی و پشمینه
این دو آنگاه انجام پذیرفت که پس از سقوط بغداد منزلت تصوّف نزد حکمرانان و جامعه بالا  

تر شد، بحدّی که بعضی از شیعیان ناچار شدند قسمتی از عقاید و کفۀ تصوّف سنگین (4)رفت"
 فرعی خود را در سمت نزدیکی به تصوّف تغییرجهت دهند.

امّا پیوند تصوّف و اقلیتی از شیعه یکباره انجام نشد، بلکه در دو مرحله تحقق پذیرفت، بدین    
شرح: این گروه شیعه ابتدا به دست پیشروان معنوی خود از فلسفه تأثیر پذیرفت و از حوزۀ علم 

ی و کلامِ صرف بیرون رفت و به فلسفه بیش از فقه پرداخت و بعداً به تبعیّت از روحیۀ عموم
با آن پیوستگی یافت ]یعنی این گروه برای رسیدن به تصوّف از برزخ    -تصوّف    -غالب زمان  

ها  که ظهور عادی مهدویّت و بنیانگذاری فرقه  - فلسفه گذشت[. این گرایش در میان شیعۀ حلّه  

 
تَبَراّ = دشنام و طعن و غیره ]به دشمنان علی[ از کارهایی بوده که شیعه در اوضاع و احوال خاصّ ]تسلّط   ۱

امیه و  عبّاس[ وقتی اصل وجودش در خطر بوده و بنا به مقتضیّات سیاسی ]مبارزه با خلافت بنیامیه و بنیبنی
عبّاس[ از کین لبریز شده و دیگ خشمش به جوش آمده، به آن پرداخته است". تشیّع )سیری در فرهنگ و  بنی

 ۱۰۱تاریخ تشیعّ(، حسن یوسفی اشکوری، صفحۀ 
" و "مهاجرت  ۱۰۰"تشیّع و تصوفّ، دکتر کامل مصطفی الشیبی، ترجمۀ علیرضا ذکاوتی قرا گوزلو، صفحۀ  ۲

 "۱377، انتشار امیر کبیر، 3۵صفوی، مهدی فرهانی منفرد، صفحۀ علمای شیعه از جبل عامل به ایران در عصر 
   ۶7تشیّع و تصوّف، دکتر کامل مصطفی الشیبی، ترجمۀ علیرضا ذکاوتی قرا گوزلو، صفحۀ  3
   7۱تشیّع و تصوّف، دکتر کامل مصطفی الشیبی، ترجمۀ علیرضا ذکاوتی قرا گوزلو، صفحۀ  4



ایرانیان در                                                                                                                                 5۰8

کاپوی آزادی و استقلال  ت

   

و به دست یک علوی آملی که بدان شهر آمده و سکنی گزیده    -هیچگاه در آنجا قطع نشده بود  
یادآوری می ابهام،  این  آن به فلسفه بود، آغاز شد. برای توضیح  از  امامیّه پیش  کنیم که شیعۀ 

شدند. لذا به کلام و فقه گری آلوده میشهرت نداشتند، زیرا که از این راه به تهمت اسماعیلی
و می فتوحات مغولی، که کوشیدند حتیبس کرده  از  امّا پس  فلسفه کناره جویند،  از  الامکان 

کند" و خواجه نصیر را به وزارت  مشاهده شد هولاکو "به دانشمندان و فضلا نیکی و محبّت می
 برگزید، شیعیان در راه کسب این نوع از معرفت به تکاپو افتادند.

اش را هـ.( رساله۴۶۵قُشیری، از فقهای مشهور اهل سنّت و ادیب بنام خراسان )متوفی در      
هـ. در تأیید ارتباط تصوّف با تسنّن نگاشت و تصوّف را با شریعت جمع کرد. پس  ۴3۰به سال  

از او امام محمد غزّالی طوسی، که در فقه به مذهب شافعی و در اصول دین به مذهب اشعری  
الدین" و "کیمیای سعادت"  های خود، به نامهای "احیاء علومهـ.(؛ در نوشته۵۰۵بود )متوفی  

 شریعت و طریقت را بهم پیوست. 
آئین فتوت و جوانمردی نیز که به عنوان دهلیز تصوّف قرنها در ایران رواج داشته و صوفیان    

برداری حکومت ، برای پیوند کردن تسنّن با تصوّف مورد بهره(۱) اندکردههمواره آنرا ترویج می 
ی جوانمرد ان را به خود جلب هاسازمانهـ.  ۵78عبّاسی قرار گرفت. "دولت عبّاسی به سال  

ای به ریاست شخص خلیفه ناصرالدین الله آنان را زیر نظر گرفت و منشوری  کرد و بوسیلۀ اداره
 ابیطالب نمونۀ برتر جوانمردی و پیر همۀ جوانمردان است". بن  بدین مضمون صادر شد که علی

با آمدن مغولان و سقوط خلافت عبّاسی، که همچون مانعی بر سر راه اتصال تصوّف و تشیّع    
ایستاده بود، شرایط تغییر کرد و موانع از میان برخواست. "ائمّه شیعیان گرچه پیروان خود را از  

دانستند[، به لحاظ  داشتند ]و صوفیان را وابسته به دولت عبّاسی میپیروی صوفیان برحذر می
یا جلب قلوب مردم از راه صوفیگری ]که هواداران فراوانی داشت و اعتماد مردم را به   (۲) تقیّه

 دانستند".  خود جلب کرده بود[ تظاهر به تصوّف را برای ایشان جایز می
عامل دیگری که مورد استفادۀ شیعیان قرار گرفت و این نزدیک شدن را برای شیعه آسانتر    

کرد، آیین فتوت بود که ایرانیان، آن را به عنوان یک گرایش عملی و نمونۀ عالی اخلاق صوفیانه 
 

 ، به مضمون.  ۱3۲سر چشمه تصوف در ایران، سعید نفیسی، صفحۀ  ۱
تقیه کردن = پنهان کردن مذهب خویش. خودداری کردن از اظهار عقیده و مذهب خویش در مواردی که ضرر   ۲

 نامه دهخدا مالی یا جانی یا عرضی متوجه شخصی باشد. لغت 



کاپوی آزادی و   ایرانیان در ت

 509                                                                                                                               استقلال

این آیین  وارد عالم اسلام کردند و بصورت فداکاری و جانفشانی متجلّی شد". شیعه با تکیه بر
بن همۀ جوانمردان برگزید و علی )ع( را به عنوان نمونۀ برتر جوانمردی و پیرِ ابیطالببن  علی

 ای پیدا کرد.ابیطالب شخصیت جدید صوفیانه
)متوفی      بحرانی  برجسته۶79میثم  از  یکی  نصیرالدین هـ.(  متکلمّان شیعه، که خواجه  ترین 

طوسی "براستادی او در حکمت و کلام، گواهی داده است"، در کار نزدیکی و در آمیختگی شیعه 
نهج "شرح  در کتاب  بود. وی  پیشگام  و تصوّف  برای عطا ملک جوینی امامیه    (۱)البلاغه، که 

 ابیطالب را در قالب صوفیانه ریخت. بن  از علی  نوشت و به او تقدیم داشت، مضامین نقل شده
ابیطالب، به عنوان ولیّ اولیاء به بحث بن  در همان زمان صوفیان نیز پیرامون شخصیت علی    

از اشعار متصوفّۀ پرداختند؛ همچنان این ایران مانند عطّار و جلال   که  الدین مولوی پیداست. 
صوفیانه جدید  شخصیت  پیدایش  به  منجرّ  علیهمه  برای  دو بن  ای  کنار  در  )ع(،  ابیطالب 

شخصیت تاریخی و شیعیانۀ امام گردید، که منطقاً دو تصویر صوفیانه و شیعیانۀ او خیلی نزدیک  
 بهم بود. 

این نزدیکی شخصیت صوفیانه و شیعیانۀ علی )ع(، به اضافۀ اصول مشابه دیگر بین تصوّف    
و تشیعّ، شیعیان امامیه را نیز برانگیخت که به دنبال صوفیان، به سهم خود، در راه یگانگی دو 
مشرب بکوشند؛ و میثم بحرانی پیشقدم شد که نخستین سنگ این بنا را بگذارد و به منظور 

البلاغه، مطابق روحیۀ قرن هفتم و هشتم هجری، فلسفی از نهج-کشیدن معانی عرفانیبیرون  
 رنگی صوفیانه به سخنان علی )ع( داد. 

شگفت اینکه، شیعه پس از آمدن مغول پرچم عدم تعصب بر افراشتند و ادامۀ این حالت در     
ترین فقها، یا بطور مطلق، برجسته   -ترین فقیه حِلّه  هـ.(، برجسته7۲7-۶۴8ابن مُطهّرحِلّی )

آنست که  شیعی  متکلّم  این  از  آسانگیری  همه  این  بروز  دلایل  از  یکی  رسید.  خود  اوج  به 
بختی  تر شدن مشکلات انجامیده و باعث شده بود نیکورزی گذشتگان فقط به پیچیدهتعصب

تیره به  و  و صلح  تبدیل گردد، و همین سبب شد که علاّمه به صفت حکمت  بختی و جنگ 
اندیشانه آراسته شود و صفات عالی ریاست معنوی را با سعۀ صدر درآمیزد. وی  نصیحتِ نیک

ۀ صوفیان و مرشدان راستین خرقۀ خود را به آن حضرت  گوید: "همضمن بحث از تصوّف می

 
یکی از رجال و مورّخین ایرانی در قرن هفتم هجری و مؤلف تاریخ جهانگشای جوینی. وی   -عطاملک جوینی  ۱

 دو خانقاه برای صوفیان، یکی در نجف و یکی در مزار سلمان ساخت.  



ایرانیان در                                                                                                                                 5۱۰

کاپوی آزادی و استقلال  ت

   

رسانند". بعلاوه به فتوتّ نیز اشاره کرده و علی )ع( را مرجع فتوت دانسته است. بدین ترتیب می
 گرایش شیعیان به سوی تصوّف، سبب شد که تصوّف به صورت پلی میان تشیعّ و تسنّن در آید.

آملی بجا نهاد که اندکی بعد در صدد برآمد وحدتِ   ها تأثیر مهمی در سیدّ حیدرسرآغازاین     
آورد. سیدّ حیدر از سال   وجودیان و شیعیان را در یک فرقه گرد  هـ.( 79۴آملی )متوفی پس 

شخصی بود علوی و اهل آمل. وی آغازگر راستین پیوند تصوّف و تشیعّ است. این مرد کوشید  
الخلاف" که به اشارۀ ای بنام "رافعةتشیعّ را به تصوّف نزدیک کند و نه بعکس. وی در رساله

با  بن  استادش، محمد مخالفت  از  )ع(  علی  "خودداری  بود:  این  آن  موضوع  و  نوشته  مطهّر، 
دهد که اندیشۀ عدم تعصّب تا اواخر قرن خلیفه، از روی ناتوانی نبود"، نام این رساله، نشان می

 هشتم موجود بود و افزاری گردیده بود در دست شیعه، دستکم برای جلب صوفیّه به سوی خود. 
حیدر    نوشتن  سید  با  و  بوده  متعصبّی  شیعی  متکلّم  و  فقیه  سال  بیست  مدتّ  آملی 

اندیشی را کنار گذاشته و به تسامح گراییده است. در الاسرار" متصوّف گردیده و تعصّب"جامع
سنّ کهولت، در مقام رهبر شیعیگری و صوفیگری، "جامع تشیعّ و حقایق عرفانی" شده، و بر  
اساس عقاید اجدادش، امامان علوی، که ]به اعتقاد او[ زعامت صوفیه و شیعه را به یکسان 

، شیعیگری و عرفان را با هم آمیخته است. او از تشیعّ، مذهب اثناعشری؛ و از تصوّف (۱) داشتند 
وجودیان را برگزیده و اینان را "ارباب توحید" نامیده است تا از آن دو، یک فرقۀ عقیدۀ وحدت

 ترکیبی بسازد. و این انعکاس خودداری فقیهان شیعه از جمله به معتقدان وحدت وجود است. 
او به دشمنی و انکار متقابل صوفیان و شیعیان توجه داشته و در کتابش، به منظور تقریب این    

دو و نزدیک شدن به هدف خود؛ قسمتی را بدین موضوع اختصاص داده؛ در این مورد به آرای  
]موافق[ شیعیان در باب صوفیه و نظرات ]مساعد[ صوفیان دربارۀ شیعه، استناد جسته و گفته: 

نیاز نیستند، هر چند رفیق خود را نشناخته باشند". حقیقت، صوفی و شیعه از همدیگر بی"در  
هر چند صوفی و شیعه متوجه آن نباشند    -بر اساس همین ارتباط موجود بین تصوّف و تشیعّ  

کند  آملی، این شیعۀ متصوّف، به مثابۀ پیشوای هر دو گروه، کار خود را از این نکته شروع می  -

 
توان پیشروان  های خود او یا هم اندیشگان اوست و امامان شیعی را نمی"نظریۀ سید حیدر آملی از برساخته ۱

 "تشیّع و تصوف"  ۱۱7تصوف پنداشت". پا نوشت صفحۀ 



کاپوی آزادی و   ایرانیان در ت

 511                                                                                                                               استقلال

که بنا بر تقسیم سه گانۀ مردم از نظر علی )ع(، صوفیان مقام اوّل، شیعیان مرتبۀ دوّم و دیگران 
 الانوار(.   الاسرار و منبعابیطالب )ع(، اوّلین صوفی است" )جامعبن مرتبۀ سوّم را دارند. و "علی

گفت: هیچ کس جز فرشتۀ مقربّ یا مؤمنی که خدا دلش را به  وی به استناد گفتۀ امامان می   
عادی   مؤمن  همان  شیعه  ندارد،  را  آن  طاقت  ممُتحََن[  ]مؤمن  باشد  آزموده  ایمان  رنجهای 

می عدهمحسوب  دو گروهند،  بر  "امامیان  شرح:  بدین  ممُتَحَن؛  مؤمن  صوفی،  و  بر شود  ای 
دوّم بر  کنند، و عدۀت از شریعت و اسلام و ایمان باشد، عمل میرهای ظاهری خود عبا دانسته

نمایند ... و شیعه  معرفت نهانی خویش که عبارت از طریقت و حقیقت و ایقان باشد ، عمل می
آن شیعۀ   معنا؛ که حقیقت  یک  برای  است  لغت  دو  و  است  گروه  دو  ازین  تعبیری  و صوفی 
محمدی )ص( است". و یا به گفتۀ او: "شیعه که صوفی نباشد شیعه نیست، و صوفی که شیعه 

   (۱)نباشد صوفی نیست."
به      و خرقۀ صوفیانه  معرفت کشفی  دارای  را  ایشان  و  از جملۀ صوفیان شمرد  را  ائمّه  آملی 

حساب آورده، و این صفت را شامل یک یک آنان تا مهدی )عج( دانسته و بدینگونه حجّت 
که در نظر صوفیان، دنیا  حاضر شیعیان، در عین حال قطب صوفیه نیز هست، "زیرا همچنان

تواند خالی از قطب باشد، نزد شیعیان نیز روزگار بدون معصوم نیست، ... و قطب و معصوم نمی
شوند". نصّی که آملی برای تأیید این یا قطب و امام، دو لفظند که بر شخص واحد اطلاق می

)ع( که در کتب شیعیان و صوفیان وارد شده: "آری  ابیطالببن  مطلب آورده، کلامی است از علی
از کسی که برای خدا قیام نماید خالی نیست، تا آیات خدا تباه نشود و بخدا چنین است، زمین  

 حجتّش باطل نگردد. اینان از لحاظ شماره اندک و از نظر ارزش نزد خدای، بزرگند". 
گونه که در مورد "تَبَرّا" دیدیم  آملی به تبعیّت از میثم بحرانی، عقاید درجۀ دوم شیعه را بدان   

معنی   از  را  "تقیّه"  آملی  ترتیب  همین  به  و  خود گرفته  به  رنگ صوفیانه  تأویل کرده که  چنان 
اش بیرون برده و جامۀ صوفیانه بدان پوشانده؛ پس از نقل نصوص ویژۀ شیعه  اصطلاحی شیعیانه

گوید: مقصود از تقیّه "خود داری از فاش  درباب تقیّه و وجوب آن تا ظهور مهدی )عج( می
گوید: "به خدا کردن اسرار الهی است" و این معنی را با آوردن نصّی از علی تأیید کرده که می

رود و مقامش چیست، خواستم خبر دهم که هر یک از شما از کجا برآمده و به کجا میاگر می

 
، به نقل  ۱3۴9از کتاب "مخالفت با صوفیه، مخالفت با مذهب تشیّع است". نوشتۀ محمّد علی طاهریا، تهران  ۱

 از "بحرالابحار" سید حیدر آملی. 



ایرانیان در                                                                                                                                 5۱۲

کاپوی آزادی و استقلال  ت

   

ترسم که منکر پیغمبر شوید". وی در برابر کسانی که این توجیه را توانستم. ولیکن از آن میمی
"اِستَرنمی بدین شرح:  آورده،  پیغمبر  از  دیگری  روایت شیعیانۀ  و  پذیرفتند،  ذَهابک  و  ذَهبَک 

"نقدینه یعنی:  عقیدهمذَهَبک".  و  را  مسافرتت  مقصد  و  را  این ات  با  آملی  دار".  پنهان  را  ات 
آن  تأویل از  تشیّع را که مقصود  اندیشۀ اساسیِ ساختمانِ سیاسی و روانیِ  ها در حقیقت یک 

حفظ جان شیعه بوده، در راه استحکام بخشیدن به پیوند تشیّع و تصوّف ]و پل زدن بین آنها[ 
توان امّا، "قول امثال حیدر آملی را دایر به وحدت تصوّف و تشیعّ واقعی نمی  (۱)فدا کرده است."

مقالات    -جز به ندرت    -به آسانی تأیید کرد، چرا که فقها و حتی متکلمّان و حکمای شیعه  
اند و اکثر صوفیۀ ایران، مخصوصاً  صوفیه و طریقۀ تصوّف را همواره همچون بدعت تلقی کرده

  (۲) اند."قبل از عهد تیمور و مغول مذهب سنّت داشته
ابیطالب و اهل بیت پیغمبر بن  های صوفیه به علیبعلاوه "اظهار علاقۀ مشایخ بعضی مکتب    

و حتی اظهار اخلاص آنها در حق ائمّۀ شیعه هر چند آنها را دربعضی مبادی با تشیّع نزدیک  
الزام نمیمی را  آنها  صوفیه غالباً ضمن اظهار اخلاص به اهل   (3) کند."کرد، تشیعّ اصطلاحی 

 بیت رسول، همچنان مقید به مذهب سنت بودند.
های وحدت وجود و شیعه با در آمیختن نظریهغُلّاة  فقط اقلیتّی از شیعۀ دوازده امامی و اکثر      

 امامت و مهدویت به تصوّف پیوستند و در خانقاهها راه یافتند.
ها، خصوصاً آنها که دیدیم که علی )ع( چگونه در نظر صوفیان، ولیّ اولیاء و شیخ همۀ طریقه    

ممالک   سرتاسر  دررسید،  هفتم  قرن  چون  شدند، گردید.  علویان  از  پر  بعد  به  ششم  قرن  از 
اسلامی، بویژه ایران، پر از صوفیان علوی بود. درآمیختگی تصوّف با شخصیت علی )ع( چندان 

دیدند و تنها طریقۀ صحیح بود که علویان صوفی خود را وارث و پیشوای ]واقعی[ تصوّف می
که آملی این معنا را بیان داشته دانستند که خود در رأس آن بودند؛ همچنانای میرا همان طریقه

 (4) است."

 
  ۱۱8و  ۱۱7تشیّع و تصوّف، دکتر کامل مصطفی الشیبی، ترجمۀ علیرضا ذکاوتی قرا گوزلو، صفحات  ۱
  ۲۲۴دنبالۀ جستجو در تصوف ایران، دکتر عبدالحسین زرّین کوب، از صفحۀ   ۲
    ۲۲۶همان، صفحۀ  3
 3۱۱تشیّع و تصوّف، دکتر کامل مصطفی الشیبی، ترجمۀ علیرضا ذکاوتی قرا گوزلو، صفحۀ  4



کاپوی آزادی و   ایرانیان در ت

 513                                                                                                                               استقلال

ای کردند و این مسئلهمیهای علوی در ایران به دعوی وراثت امامان، تکیه  "رهبران جنبش   
شناسند و فقه و کلامی خاص دارد؛ است متعلق به تشیّع، ولیکن نه تشیّعی که دوازده امامیان می

ها، محتوی کلی خود را از وجه مشترک تصوّف و ]قرائتی[ از بلکه تبلیغات سیاسی آن نهضت
که خواهیم دید، تعداد فقیهان . و همچنانگرفتتشیعّ یعنی اندیشۀ مهدویت و ختم ولایت می

شیعی در ایران به قدری کم بود که صوفیان مجبور شدند برای ترویج تشیعّ در کشور خود و 
اسماعیل  نیز حرکت شاه  و  نمایند؛  از شام احضار  آن فقیهانی  اساس  بر  سازمان دادن دولت 

 ( ۱)نکه جنبشی علوی یا شیعی باشد نهضت صوفیانه بود."صفوی، پیش از آ
نکتۀ مهم اینکه، با توجه به مراتب فوق، "صوفیان ]غیرعلوی[ متوجه شدند که تصوّف کم کم      

و از آن ترسیدند که یکبارگی در آن ادغام گردد. از اینجاست که طریقۀ نقشبندی    گرایدبه تشیعّ می
( ]نقشبند[  بخارائی  محمد  بهاءالدین  دست  بود  7۱7-79۱به  قیامی  آمد، که  پدید  هـ.ق( 

صوفیانه علیه همۀ آداب کهن تصوّف از قبیل ذکر و خلوت و کرامات، و از آن مهمتر، نقشبندیان، 
... و محمد  ابیطالب بر میبن  های طریقتی را که در مجموع به علیسلسه  گشت، نفی کردند 

نقشبند را ]پیروانش[ مجُدَّد دین در رأس سده هشتم شمردند. امّا، شاگردان وی، طریقۀ خود را 
گوید  به جنُِید بغدادی رسانده، او را در مقام یک ولی قرار دادند که رو در رو با ایشان سخن می

راهنمائیشان می برای علیو  بود که صوفیان علوی  نقشی  همان  این  و  قائل بن  کند،  ابیطالب 
خواستند آن میراث صوفیانه را که از قرن چهارم به بعد،  بودند". "نقشبندیان با این کار خود می

 (۲) با در آمیختن تصوّف به شخصیت علی )ع( فراهم شده بود، از بین ببرند."
ابیطالب را در مقام ولیّ اولیاء پذیرفته بودند، اکثریت خود را حفظ  بن  لکن، صوفیانی که علی   

رسند،  ها در او بهم میکردند و شخصیت علی، مرجعِ معرفتِ صوفیانه و پیری که همۀ طریقه
 باقی ماند و از این طریق علویان، پیر صوفیان نیز شدند. 

امام یک لفظند که به     یا قطب و  از سوی دیگر، رایج شدن این نظر "که قطب و معصوم، 
شوند"، و "هر شخص مؤمن و پرهیزگاری به اعتبار و پیوستگی معنوی  شخصِ واحد اطلاق می

؛ بعلاوۀ باور عمومی به ظهور زودهنگام  (3)جزو خاندان پیغمبر است و پیامبر پدر معنوی اوست"

 
 3۲۱همان، صفحۀ  ۱
 3۱3تشیّع و تصوّف، دکتر کامل مصطفی الشیبی، ترجمۀ علیرضا ذکاوتی قرا گوزلو، صفحۀ  ۲
 ۲۶و  ۲۵همان، صفحات  3



ایرانیان در                                                                                                                                 5۱4

کاپوی آزادی و استقلال  ت

   

"مهدی موعود"؛ سبب شد، کسانی که هوس "مهدی" شدن در سر داشتند و یا این شیوۀ کار را 
 .(۱)  دانستند، پیدا شوندتر میبرای مبارزه با حاکمان ستمگر کارآمد

می    علی  اولاد  فقط  چون  نسبتلکن،  اینرو  از  بکنند،  "مهدویّت"  ادعای  با  توانستند  سازان 
صوفیانه" و یا "وابستگی معنوی به خاندان   های جعلی و یا از راه "مکاشفۀنامهبرساختن شجره

 سازی" پرداختند. این روند تا دوران قاجاریه دوام یافت. پیغمبر" به "علوی
ای دارد،  هـ.ق(، از نظر پیوستگی تصوّف و تشیعّ خصلت ویژه83۶-8۰8دوران تیموری )    

توان آنرا چنین خلاصه کرد: نوعی غالیگری شیعی بر پایۀ حلول صوفیانه که در آن صوفی  که می
 ابیطالب رسیده است. بن از اوج پیوند با خدا فرود آمده و به پیوستگی با علی

صوفی    جنبش  یافتنش،  قدرت  آغاز  در  تیمور که  شخص  وحشیانه -امّا  را  سربدران  شیعی 
اختیاران که صاحب  -سرکوب کرده بود، برای موفقیت حرکتش، در اواخر قرن هشتم با صوفیان  

آمد به ملاقات صوفیان های شخصی برقرار نمود. وی هر جا فرود میپیوند -آن روزگار بودند 
نمود، بویژه که او خرقه نیز پوشیده  ت میرکرد و قبر مشایخ را زیا رفت و آنان را حرمت میمی

 شد.  بود و بدین سبب خود یک نفر صوفی شمرده می
بخش آنها پیوستگی تشیعّ و با اینهمه، در همان دوران در میان گروههایی از صوفیان که الهام    

تصوّف بود، عرفان از حالت یک جریان فکری مخالف، ولی انفعالی )پاسیو(، در آمد و شکل 
خانقاه گرفت،  خود  به  و  پیکارجویانه  شد  ناخرسندان  و  عاصیان  تجمع  مرکز  هایشان 

ترین قشرهای شهر و دِه در جامعۀ درویشی یا به قول سعدی "خلقان گردآلود" در آمده نصیب"بی
سان متشکل گردیدند ... این سپاه در بسیاری از نقاط ایران و در سلک صوفیان مُنسَلکِ، و بدین

   (۲)به حرکت در آمد."
آمیز و انقلابی که رنگ تصوّف و تشیعّ داشتند، علیه های اعتراضبدین ترتیب، دوران واکنش    

که تعصب آنها بارها تیمور و فرزندش شاهرخ    -حاکمان عصر و فقهای سنّی متعصّب زمان  

 
گری برپا شد. از جمله قیام  هایی تحت عنوان مهدیدر قرن هفتم نیز کسانی ادعای "مهدویت" کردند و جنبش ۱

هـ. که با دادن بیست هزار کشته سرکوب گردید و قیام  ۶3۰محمود تارابی در بخارا علیه حکام مغول به سال 
هـ. ۶۶3کرد. وی به سال گری مردم را علیه مغول دعوت میالدین ابراهیم که به داعیه مهدیالقضات شرفقاضی

 در جنگ با عمّال هلاکو کشته شد. 
 3۲۶های اجتماعی در ایران، احسان طبری، صفحۀ ها و جنبشها در بارۀ جهان بینیبرخی بررسی ۲



کاپوی آزادی و   ایرانیان در ت

 515                                                                                                                               استقلال

با    -داشت  ت و حتی بعضی مشایخ عصر وا میمکرا به تعقیب و آزار دگراندیشان، طالبان ح
مرکزیت خانقاه آغاز شد. سرانجام ائتلاف بزرگ تصوّف و تشیعّ بعد از افت و خیزهای بسیار  

 به ایرانیان این فرصت را داد تا خود را از شرّ مغول و تاتار نجات دهند.
آزادی میهنجنبش  پیکارجوی  خواهانه،  و  پرستانه 

داد رخ  تیمور گورکانی  امیر  عهد  در  این  حروفیه   .
مسلط   مذهب  و  مغول  غاصبان  علیه  عمدتاً  جنبش 

( بر پا شد و در صدد بود با شیوۀ خود مردم ایران را از چنگ مغول و زاهدان ریائی  زمان )تسنّن
نام فضل به  بود  این گروه شخصی  رهبر  دهد.  فرزند  اللّه  نجات  نعیمی  به  معروف  استرآبادی 

متولد   تبریزی،  را سیدّ  7۴۰ابومحمد  او  مردم  احترام.  مورد  و  دانشمند  بود  مردی  هـ.ق. وی 
اند  ای پارسا و پرهیزکار بود که دربارۀ وی آوردهبه اندازهاللّه  نامیدند. فضلحلال خور میاللّه  فضل

از خوراک کسی نچشید واز کسی چیزی نپذیرفت، طاقیه   (۱) هایکه در همۀ زندگانی خویش 
ها و قدرت بر نظم و نثر خورد و با این وصف از دانشدوخت و از بهای آن روزی میعجمی می

بود و  نامه دهخدا(. وی برای هر حرفی معنی و خواصّی قائل  به خوبی برخوردار بود )لغت 
کرد. "اعتقاد به راز حروف در ایران حروف را به مثابۀ "واقعیت اصلی موجودات" تعریف می
رایج   های الحادآمیز آنها با معتقداتدامنۀ وسیع داشته و لفّافۀ عقیدتی گروههایی بود که اندیشه

زمان، بویژه اعتقادات دینی منافات داشت". اعتقاد به راز حرف نزد صوفیه نیز متداول  بوده و  
های فراوانِ این عقیده در جریانات فلسفی، عرفانی، دینی و حتّی ادبی کشور ما وجود  "نمونه
اند، به نام "حروفیّه" و  هایی که دربارۀ راز حروف اظهار داشتهاین گروه بر مبنای اندیشه   (۲)دارد."

 اند.رهبرشان فضل حروفی نامیده شده
امّا دربارۀ وجه تسمیۀ حروفیّه نظر دیگری نیز گفته شده حاکی از اینکه: "تشدید و تحمیل    

ها  پای شهری، انحصار منابع اوّلیه صنعتی دردست فئودال های جدید بر صنعتگران خردهمالیات
وران و صاحبان صنعت و حرفه تحت قیومیت های تیموری و در نتیجه: قرار گرفتن پیشهو خان

وران و ی مخفی پیشههاسازماناربابها، باعث نارضایی شدید این طبقه گردید. در این شرایط  

 
 طاقیه = نوعی کلاه بلند مخروطی شبیه کلاه درویشان.  ۱
های اجتماعی در ایران، احسان طبری ، فصل جنبش حروفیه،  ها و جنبشها در بارۀ جهان بینیبرخی بررسی ۲

 33۱صفحۀ 

 جنبش حروفیّه 



ایرانیان در                                                                                                                                 5۱6

کاپوی آزادی و استقلال  ت

   

فلسفی، به -" و فنّ تشکیل شد و تحت یک مرام و مسلک سیاسیحرفهصنعتگران و صاحبان " 
فئودال  )مذهب  آن  عقیدتی  روبنای  و  تیموری  حکومت  با  این مبارزه  اعضای  پرداخت.  ها( 

 " معروف گردیدند". حروفیّه" و فن بودند( به "حرفهسازمان )که متشکّل از صنعتگران و صاحبان "
وران خرده پای شهری داشت و "این نهضت ]حروفیّه[ اساساً ریشه در قشرهای پایین و پیشه   

 ( ۱)" معروف گردید."حروفیّهبه "" و فن بود. و به همین جهت  حرفهنمایندۀ منافع صاحبان " 
کرده، ولی  دوزی امرار معاش میوران فقیر بوده و با طاقیهخود از زمرۀ پیشهاللّه  گرچه فضل   

گونه مدرک و سند تاریخی معتبری وجود ندارد که ثابت کند حروفیّه سازمان مخفی صاحبان هیچ
 اند.حرفه و فنّ بوده و به همین جهت این گروه به "حروفیّه" معروف شده

از نظر لغوی نیز هیچ ارتباطی بین دو کلمۀ "حرفه" و "حروفیّه" وجود ندارد، چرا که "حروف"    
شود "حِرَف" و نه "حُروف". از اینرو، این نظر پایه و  جمع کلمۀ "حَرف" است و جمع "حِرفه" می

اساس جز پندار و گمان شخص نویسنده ندارد و شاید الزام نویسنده به اینکه برای هر حادثه و 
 امر تاریخی یک علت و ریشۀ اقتصادی بتراشد، وی را وادار به ابداع چنین تعبیری کرده است. 

های قرآن و سخنان پیغمبر اسلام، انگیز برای آیههای شگفتاسترآبادی با بیان معنیاللّه فضل    
گوید که: "نبوّت به پیغمبر اسلام پایان یافته و مکتب نوی در پوشش اسلامی پدید آورد. او می

پس از وی باب وحی مسدود است، و آخرین کتاب آسمانی قرآن است. ولی از این سخنان فضل 
اندیشه زیرا  گروهی مسلمانانند  او  پیروان  به  نباید گمان کرد که  او  تفسیرهای  و  و سخنان  ها 

ای بزرگ است که پیش پیروان خود و به گفتۀ خود برتر از هر پیغمبری است و آنچه برای  اندازه
  هیچ پیغمبری به وحی و الهام روشن نشده، برای او آشکار است و آنچه هیچ پیغمبری نگفته، او 

     (۲) گوید."می
نویسد: "اکنون بدان ای طالب که باب فیض  نامه" میوی در بزرگترین کتاب خود، "جاودان   

رؤیای   باب  امّا  است،  مسدود  وحی  باب  رسالت  حضرت  از  بعد  نیست که  مسدود  الهی 

 
 ۶۱و  ۲7جنبش حروفیه و نهضت پسیخانیان "نقطویان"، علی میر فطروس، صفحات  ۱
 نامۀ دهخدا"  " و "لغت ۶۱و  ۶۲، صفحات ۴اللهّ صفا، جلد "تاریخ ادبیات در ایران، دکتر ذبیح ۲



کاپوی آزادی و   ایرانیان در ت

 517                                                                                                                               استقلال

لم يبق من النبوّة إلّا المبشّرات؛ قالو و ما المبشّرات    ، که حضرت رسول فرموده است: "(۱) صالحه
قال الرؤيا الصالحة یراد المسلم او تری له"، یعنی: )باقی نمانده است از نبوتّ مگر مبشّرات. 

هائی که درست و مطابق با واقع است که مسلمان گفتند، مبشّرات چیست؟ پیامبر فرمود: خواب
و بیند یا تو برای مسلمان میمی بینی(. و قال علی )ع(: "الرؤیا الصالحة جزؤ من ست عشراً 

3جزء پیامبری است، یعنی    دهاربعین جزؤ من النبوة"، یعنی: )رؤیای صالحه شانز 
پیامبری رؤیای  ۵

صالحه است(. پس به روایت حدیث نبوی، دَرِ فیض الهی از راه خواب گشوده است و الهام و 
خواب که جزویست از نبوّت، مسدود نیست". از اینرو، خوابهای او که در کتابهایش، از جمله 

  (۲) نامه" آمده است، برای پیروانش حکم الهام از جانب خداوند را دارد."نامه" و "نوم"جاودان
وجودی بود که خود را یکی از مظاهر الهی و همدوش محمد و مسیح فضل یک صوفی وحدت    
تحت تأثیر صوفیه که خداوند را در ذرّات عالم منتشر و در همه چیز    دانست، "زیرا حروفیّهمی

استرآبادی نوعی  اللّه  دیدند، قائل به امکان مظهریّت انسان بودند و در واقع برای فضلمتجلّی می
    (3) شمردند."الوهیّت قائل بودند و وی را صورت تامّ خدا می

 گوید:  نعیمی میاللّه در این باره خود فضل    
 ت فاش ـه گفتمـار مجـو! کـزینه   بیــرون ز وجـود  خــود، خدا  را 

 ــ  ــــــــــــــــــــــــــــ
   از خویش تو این حدیث متراش      گویی که به غیر ما کسی هست؟ 

 ــ  ــــــــــــــــــــــــــــ
 (4) ر و بالاــراز و زیــیب و فـدر ش  مائیم و به غیر ما  کسی نیست 

 
بر این اصل استوار بود که "ظهور الهی در صورت انسان، نخست در وجود  اللّه  دعوت فضل    

آدم تحقّق یافت و خداوند او را به همان سبب مستحقّ سجدۀ ملائک ساخت". از اینرو، خود  

 
بیند[ صالحه یا به بیان عرفانی مُبشّرات، رؤیاهای مسلمّ و صادق را گویند و  رؤیای ]آنچه انسان در خواب می ۱

  8۵الذکر، حدیث نبوی است که از بحارالانوار جلد حدیث فوق -نامۀ دهخدا جزئی از اجزاء نبوّت است. لغت 
 نقل شده است.  ۴۴باب  ۱77صفحۀ 

 نامۀ دهخدا، ذیل کلمۀ حروفیان. لغت  ۲
 338های اجتماعی در ایران، احسان طبری ، صفحۀ ها و جنبشبینیها در بارۀ جهان برخی بررسی 3
 به نقل از دیوان نعیمی  - ۲۰7، صفحۀ ۱3۵7حلاّج، علی میرفطرس، تهران  4



ایرانیان در                                                                                                                                 5۱8

کاپوی آزادی و استقلال  ت

   

خدا است و تمام آرمانهای صوفیانه و شیعیانه   او نیز "همچون آدم و عیسی و محمد )ص( خلیفۀ
الاوّلیاء و پیغمبر دربارۀ نجات عالم بوسیلۀ خون در او جمع است و در عین حال "مهدی" و خاتم

 (۱)خداست."
دانستند".  عالم معتقد بودند و دوزخ و بهشت انسان را در همین جهان می  (۲) "حروفیّه به قِدَمِ   

 گفتند:  آنان "قائل به تقسیم جهان و انسان به دو جوهر مستقل )جسم و روح( نبودند و می
 که یک حقیقت و ماهیت است روح و بدن  طریق رسم دوبینی رها کن ای احول 

 )عمادالدین نسیمی( 
 
زدند و اندیشی مذهبی را که به جنگ "هفتاد و دو ملّت" دامن میحروفیّه "قهرمانان تاریک    

 گفتند: خواندند و میساختند، کودک و نابالغ میبدینوسیله نیروهای ملّی را متفرّق و پراکنده می
چه  خانه فرق دید آنکس که بین کعبه و بت اگر  باشد  و کودک،  است  بالغ  نا 

     (3)پیر"
های معمولی  "شامل ترک شریعت و اظهار مخالفت با آداب و سنت  بعلاوه دعوت حروفیّه     

از  دینی نیز بود. و سرانجام، جنبش حروفیّه "پیش از هر جنبش دیگری، پس از حملۀ مغول، 
 (4) عناصر تعالیم مزدک اشباع شده بود."

[ نزد ویژگان اللّههـ.ق دررسید ]فضل78۶مردم به این گروه بسیار گرویدند، و "چون سال     
خود ]دعوی[ مهدیگری را اعلام داشت و نهانی بیعت گرفت که چون زمانش در رسد، خروج 

، پس از چندی آن اندازه قدرت و جرأت هم پیدا کرد که "تیمور صاحبقرآن، اللّهفضل (5) نماید."
سفّاک متعصّب عصر را نیز به آئین خویش دعوت کند ... تیمور در آن ]دعوت[ رایحۀ نوعی  

اش اقتضا واکنش انقلابی ضد قدرت استشمام کرد و آنگونه که تعصّب دینی و استبداد فطری

 
" و  ۱7۰و  ۱7۱"تشیّع و تصوفّ، دکتر کامل مصطفی الشیبی، ترجمۀ علیرضا ذکاوتی قرا گوزلو، صفحات  ۱

 " ۲3۲و  ۲33صفحات  ۲"روزگاران 
 قِدَم در برابر حدوث، یعنی وجودی که خلق نشده است.   ۲
 ۵۰، ۵۲جنش حروفیه و نهضت پسیخانیان، علی میرفطروس، صفحات  3
 33۱و  33۰های اجتماعی در ایران، احسان طبری ، صفحات ها و جنبشها در بارۀ جهان بینیبرخی بررسی 4
 ۱7۱تشیّع و تصوّف، دکتر کامل مصطفی الشیبی، ترجمۀ علیرضا ذکاوتی قرا گوزلو، صفحۀ  5



کاپوی آزادی و   ایرانیان در ت

 519                                                                                                                               استقلال

که اللّه  احتیاط را صادر کرد ... فضلداشت، بیدرنگ حکم توقیف و قتل دعوتگر تندرو و بی
از تبریز به شروان رفته بود در نزد میرزاده    بعد از دعوت تیمور برای دعوت پسرش میرانشاه

نخست ظاهراً با نوعی قبول و علاقه مواجه شد، امّا میرانشاه به مجرد آگهی از اشارات تیمور، 
هـ.( 8۰۴را کشت )اللّه  و "به دست خود فضل  (۱)در ضرورت اقدام به قتل مهمان تردیدی نکرد."

 (۲) را خواست که به تبریز ارسال و در آنجا آتش زده شد."اللّه ... تیمور جسد فضل
فقها و علمای دین نیز هجوم کرده و فتواها نوشتند که شرعاً خون این قوم را باید ریخت. امّا،     

استرآبادی، پس از اللّه  عامی که از حروفیّه در آذربایجان شد، مریدان معروف فضل علیرغم قتل
 قتل او در ممالک اسلامی پراکنده شدند و به فعالیت خود ادامه دادند.

ای از حروفیان در هرات بودند که توانستند در جَغَتای ]بخش شهرستان سبزوار[، که "دسته   
لشکر شاهرخ بودند، رسوخ کنند و دولت تیموری را تهدید نمایند. شاهرخ کوشید با تبعید، از 
]شرّ[ ایشان رهایی یابد؛ ولی حروفیان که خواستار باز یافتن قدرت و نفوذ خود بودند، شکیبایی 

ت دادند و یکی از آنان به نام احمد لُر پیشقدم شد و در صدد کشتن شاهرخ با ضربۀ را از دس
نیافت ) توفیق  آمد که  بر  از 83۰کارد  و جماعتی  لُر  احمد  ناموفق،  اقدام  این  دنبال  به  هـ.(. 

 (3) حروفیان که با او مربوط بودند به هلاکت رسیدند."
، "شیخ ابوالحسن علی الاعلی"، نزد درویشان بکتاشیّه آسیای  اللّه"یکی دیگر از مریدان فضل   

که بکتاشیان به زودی مقالات او را نامه" پرداخت. چنانصغیر رفت و به تعلیم کتاب "جاویدان
پذیرفتند و نهانی به نشر آنها پرداختند، در حالی که ظاهراً مدعی تشیعّ بودند و هستند و خود را 

 (4) دانند."پیرو مذهب جعفری می
نعیمی به سبب بغض معاندین و عدم توجهی که به ضبط آن شده  اللّه  "تاریخ زندگانی فضل   

اند تا سخنانش را سخیف و باطل و غیرقابل اعتنا نشان دهند  تاریک است ... دشمنان کوشیده
های حلولی  وجود" را گرفته، و از جانبی دیگر به فرقهو حال آنکه او از یک طرف دنبالۀ "وحدت

که پیش از او در تمدّن اسلامی شهرت یافته بودند نزدیک شده، و نیز از جهت اهمیتی که بیان 

 
  333، دکتر عبدالحسین زرّین کوب، صفحۀ ۲روزگاران جلد  ۱
 ۱7۵تشیّع و تصوّف، دکتر کامل مصطفی الشیبی، ترجمۀ علیرضا ذکاوتی قرا گوزلو، صفحۀ  ۲
 ۱7۵ - ۱7۶تشیّع و تصوّف، دکتر کامل مصطفی الشیبی، ترجمۀ علیرضا ذکاوتی قرا گوزلو، صفحات  3
 ۶3، صفحۀ ۴اللّه صفا، جلد تاریخ ادبیات در ایران، دکتر ذبیح 4



ایرانیان در                                                                                                                                 5۲۰

کاپوی آزادی و استقلال  ت

   

هایی دارد و به هر حال یک دبستان جدید فلسفی و رموز به "حروف" داده به اسماعیلیه نزدیکی
نمود مسلماً شهرت و رواج بیشتری ریزی کرده که اگر صبغۀ دینی را از آن سلب میدینی را پی

 یافت".    می
"این فرقه اگر چه در ایران دیر نپایید لیکن توانست دنبالۀ وجود خود را در آسیای صغیر تا به    

     (۱) های شگرف دین در تاریخ ایران به شمار آورد."روزگار ما بکشاند، و آنرا باید از نهضت
گسترده تأثیر  لحاظ  تصوّف به  در  طریقه  این  ای که 

طریقۀ صفوّیه،   با  آن  پیوند  همچنین  داشته،  شیعیانه 
 بحثی کوتاه دربارۀ آن خالی از فایده نیست.

هـ.ق 73۱در کرمان از پدری عرب، اهل حلب، و مادری ایرانی به سال  ولی که  اللّه  شاه نعمت
. پس از مسافرت به چند کشور عربی و اقامت در بعضی از  آن کشورها به (۲) به دنیا آمده بود

هـ.، سال دوم سلطنت تیمور در سمرقند بود. "این صوفی موقعیت 7۶۲ایران بازگشت و در سال  
در سمرقند به دست آورد، ]به حدّی که[ اضطراب تیمور را بر انگیخت؛ بویژه که   (3)آوریرشک
العمل تیمور آن توانسته بود حتی بسیاری از مغولان را به خود متمایل سازد. عکساللّه  نعمت

خود را ناچار یافت اللّه  بود که به وی گفت: "دو پادشاه در یک کشور نگنجند". و بدینگونه نعمت
آنجا خانه آن ترک کند، و در  نزدیک  به قصد شهر سبز در  را  برای سکونت و که سمرقند  ای 

مسجدی برای ترویج طریقۀ خود بنیاد نهاد. جاسوسان که مراقب حرکات وی بودند، احساس  
کردند مقاصد شورشگرانه دارد و همین سبب شد که پیوسته از شهری به شهری منتقل شود. 

هایی در کوهبنان و غیره ساخت به حمایت اسکندر، نوادۀ تیمور، در  آخر، پس از آنکه خانقاه
 نه در یزد ساکن شد و بالاخره در ماهان استقرار یافت".  زمینی میان رودخاقطعه

به علی )ع( و احساسات شیعی در ایران پیش    اللهیان نقش حیاتی در اشاعۀ وفاداری"نعمت   
از صفویه داشتند؛ هر چند از جنبۀ ظاهر این طریقه تا پس از روی کار آمدن صفویّه بر مذهب 

ولی، رواج فراوان اللّه  اهل تسنّن باقی ماند. این طریقه در زمان حیات بنیانگذار خود، شاه نعمت

 
 ۶۱ - ۶۲همان، صفحات  ۱
 زاده شد. اند که احتمالاً در حلب گفته ۲
 آورآور = حسادترشک 3

 الّلهی طریقۀ نعمت



کاپوی آزادی و   ایرانیان در ت

 521                                                                                                                               استقلال

یافت، و در طول قرن نهم / پانزدهم عدۀ زیادی در نقاط مختلف ایران، از جمله یزد، کرمان، 
"... از قرن هشتم / چهاردهم به این سوی کلمۀ شاه، به عنوان   (۱)فارس وخراسان بدان گرویدند." 

پیشوند یا پسوند در ترکیب با کلمۀ علی یا ولی، در جلو یا به دنبال نام اولیاء و مشایخ صوفیه  
افزوده شد، و این معمولاً به خاطر نشان دادن وفاداری و سر سپردگی آنان به علی )ع( و قبول  

اللّه عبدبن  هلّالراهنمای خودشان بود. به همین دلیل، نورالدین نعمت  ولایت او به عنوان پیر و
ای پرکار در موضوعات  که نویسندهاللّه  شود. شاه نعمتولی خوانده میاللّه  معمولاً شاه نعمت

-اللهی از نام او عنوان گرفته است، نسب علویعارفانه و نیز شاعری توانا بود و طریقۀ نعمت
رسانید. جعفر الصادق، هفتمین امام اسماعیلیان میبن  اسماعیلبن  اطمی خویش را به محمدف

اند،  شاید به همین دلیل است که  بعضی از محافل اسماعیلی او را از جملۀ همکیشان خود شمرده
و نزاریان آسیای مرکزی بعضی آثار او، از جمله شرحی را که بر یکی از قصاید ناصرخسرو نوشته 

تواند تا حدیّ روشن سازد که چرا امامان اند. نیز این مطلب را میفظ کردهاست در میان خود ح
 ( ۲)نزاری این طریقۀ خاصّ را برای همبستگی صوفیانۀ خویش برگزیدند."

وجودی بود، ولی پیشینۀ مذهب سنّی داشت، یک صوفی خالص وحدتاللّه  "... شاه نعمت   
در زمان حیاتش طریقۀ او، در صورت ظاهر همچنان بر طریق سنّت باقی ماند، هر چند به تدریج 
با وفاداری و خاکساری علی )ع( اشباع گردید. پیروان این طریقه از رقص و صیحه کشیدن و  

 - نی و دف    - کردند، امّا از موسیقی  پایکوبی و جست و خیز مرسوم صوفیان خودداری می
ی این بوده که مریدان اللّه شد". از جمله آداب طریقه نعمتبرای شور انگیختن مریدان استفاده می

کردند ... نشانۀ پیوستن مرید به طریقه، این را سجده میاللّه  پیش از ذکر، شیخ، یعنی نعمت
اد؛ این کلاه بعداً به تاج پنج ترک  نهپوشید و بر سر کلاهی درویشی از نمد میبوده که خرقه می

( و سپس به تاج دوازده ترک )اشاره به دوازده امام( تغییر شکل (3) )اشاره به پنج تن زیرکسا 
 یافت".    

صوفی جدید بر اساس اعتقاد  -خواسته یک مذهب شیعیکه فقیه مبرّزی بود، "میاللّه  نعمت    
به تبع از مهدی )ع( که   -دوازده امامی بسیار معتدل، بنیان نَهَد خود وی به مثابۀ خاتم خاصّ  

 
   ۵۲۶تاریخ و عقاید اسماعیلیه، دکتر فرهاد دفتری، صفحۀ  ۱
 ۵۲7همان، صفحۀ  ۲
 بن ابیطالب، امام حسن و امام حسین. آل عبا = پیغمبر اسلام، دخترش فاطمه، علی 3



ایرانیان در                                                                                                                                 5۲۲

کاپوی آزادی و استقلال  ت

   

اللهی، که آن باشد". "... شاخۀ ایرانی طریقۀ شاه نعمت  (۱) الطاعۀامام مفترض  -خاتم عام است  
گرفت، شاه اسماعیل صفوی را در رسیدن به قدرت  بطور روز افزون رنگ شیعی به خود می

استقرار حکومت صفویان، نعمت از  اندکی پس  داد.  اعلام داشتند. لالیاری  را شیعه  هیّه خود 
در ایران با خاندان صفوی متقابلاً ازدواج کردند و اهمیت یافتند و اغلب اللّه  اخلاف شاه نعمت

اللهی با پایگاه و مقرّ جدید آن در شدند. شاخۀ ایرانی طریقۀ نعمتبه حکومت یزد منصوب می
سازمان قوی  احتمال  به  یزد،  نزدیک  / یافتهتفت،  دهم  قرن  در  ایران  در  طریقۀ صوفیان  ترین 

        (۲) شانزدهم بود."
های صوفیانه در ایران همزمان بود ... ولی به "وی به سبب عمر طولانی با بسیاری از جنبش   

لحاظ ترس از عاقبت کار از شورش مسلّحانه خودداری نمود". "فرقۀ نعمتی، که مخصوصاً در 
عهد صفویه و بعد از آن در غالب ولایت ایران دائماً با فرقۀ حیدری جنگ داشته است، منسوب  

 (3)بدوست."
های  اللهی پس از قرن شانزدهم اهمیت و اعتبار خویش را عمدتاً به خاطر سیاستفرقۀ نعمت    

 های دیگر ایران بدان گرفتار آمدند.  مخالف صفویان، از دست داد؛ سرنوشتی که همۀ طریقه
اللّه  عبدبن  گروه دیگری از صوفیانِ پیکارجو را محمد

می رهبری  نوربخش  به  ملقّب  در  قاینی  "وی  کرد. 
خانوادۀ۱393هـ./ 79۵ یک  در  قاین  در  شیعی    م. 

امامی که از بحرین به قُهستان مهاجرت کرده بودند، زاده شد. نوربخش در جوانی، به طریقۀ 
های بزرگ تصوّف در آن روزگار در آسیای مرکزی و در شمال  کُبرَویّه در آمد که یکی از طریقه

م.(  تأسیس شده بود. ۱۲۲۰هـ./۶۱7الدین کُبری )فوت  شرقی ایران بود و به وسیلۀ شیخ نجم
م.( صوفی سنّی معروف و یکی از مشایخ کبُرَوی، از ۱33۶هـ./73۶الدولۀ سمنانی )فوت  علاء

)ع( در طریقت صوفیان تأکید نهاده و او را مقدّم و افضل خلفای  ابیطالببن  قبل بر مقام علی

 
 الطاعۀ  = کسی که اطاعت از او واجب است. مفترض ۱
 ۵۲9تاریخ و عقاید اسماعیلیه، دکتر فرهاد دفتری، صفحۀ  ۲
" و  ۲38 - ۲3۱گوزلو، صفحات "تشیّع و تصوفّ، دکتر کامل مصطفی الشیبی، ترجمۀ علیرضا ذکاوتی قرا  3

 المعارف فارسی" "دایرة

 نوربخشیان )نوربخشیّه(



کاپوی آزادی و   ایرانیان در ت

 523                                                                                                                               استقلال

های   نثاری نسبت به علی )ع( و اندیشهراشدین دانسته بود. امّا کسی که مستقیماً وفاداری و جان
 شیعیانۀ دیگر را وارد طریقۀ کبرویه کرد، شیخ اسحاق خَتلانی، از مشایخ بعدی کبروی بود".  

های صوفیانه بود. در آن زمان علاقه به علی )ع( و اهل بیت پیامبر وجه مشترک اکثر طریقه    
امّا، "آنچه در مورد کبرویه، اهمیت خاص دارد این است که این علاقه را با تلاش در راه آشتی  

الدین، خواهی در عقاید پیروان نجمدوستی و علویهای علیاند. گرایشسنّی در آمیخته-شیعه
یعنی علی همدانی، اسحاق ختلانی و مهمتر از همه علی نوربخش که در عهد او این طریقه به  

است." بیشتر مشهود  غیر  (۱) تشیعّ گروید،  و  تدریجی  "گذار  تشیّعو  به  تسنّن  از  که   محسوس 
ساز رسیدن به  نخستین بار در کبرویّه ظاهر شد، تأثیر ژرفی بر اسلام در ایران گذاشت و زمینه

 (۲)تشیعّ آشکار عصر صفوی شد."
قاینی مشهور به نوربخش "پس از طی مراحلی مرید خواجه اسحاق ختلانی، اللّه  محمد ابن عبد   

های او چنان به شگفت آمد که او را شیخ طریقۀ کبرویه در قاین شد. خواجه اسحاق از استعداد
"نوربخش" لقب داد ... خواجه که خود در صدد قیام علیه شاهرخ )چهارمین پسر و جانشین 

ای که مقارن آن ایام در نزد حروفیّه و اتباع  تیمور(، و تشکیل یک دولت صوفیانه بود ]اندیشه
مشایخ صفویه نیز وجود داشت[، در محمد نوربخش صفاتی دید که به او جرأت داد از وی  
برای تحقق رؤیایش سود جوید. از این جهت اصرار زیادی داشت که علوی بودن او را از طریق 

کدّ سازد، تا عامۀ مردم، بویژه صوفیان را به جمع شدن دور او، به عنوان مکاشفۀ صوفیانه مؤ
 (3) مهدی بکشاند."

الخلفای خود به عنوان شیخ طریقۀ همدانیه  "خواجه اسحاق، با محمد نوربخش به سمت خلیفة
]کبرویۀ همدانیه[ بیعت نمود و در روز بیعت ]تشکیل طریقۀ نوربخشیان[ به ]حضور[ دوازده  

   (5)به تعداد ائمه، اکتفا شد." (4)نفر ]بیعت کننده[ محض تَیَمُّن

 
 7۵حمید عنایت، صفحۀ   -الدین خرمشاهی بهاءاندیشۀ سیاسی در اسلام معاصر،  ۱
 3۴مهدی فرهانی منفرد، صفحۀ   -مهاجرت علمای شیعۀ جبل عامل در عصر صفوی به ایران  ۲
" و "تاریخ  3۱۴"تشیّع و تصوفّ، دکتر کامل مصطفی الشیبی، ترجمۀ علیرضا ذکاوتی قرا گوزلو، صفحۀ  3

 پانصد سالۀ خوزستان، احمد کسروی"
 تَیَمُّن = به فرخندگی گرفتن، مبارک شمردن. 4
 3۱۵تشیّع و تصوّف، دکتر کامل مصطفی الشیبی، ترجمۀ علیرضا ذکاوتی قرا گوزلو، صفحۀ  5



ایرانیان در                                                                                                                                 5۲4

کاپوی آزادی و استقلال  ت

   

محمد نوربخش، "رهبر طریقتی از تصوّف، آمیخته با مبانی تشیعّ و یا تلفیقی بین تسنّن و     
تشیعّ بود، که اهداف سیاسی و داعیۀ حکومت داشت. وی یک صوفی وحدت وجودی بوده که 

تصوّف پرداخته و از این اندیشه عنوان تناسخ   (۱) به بیان انتقال ولایت از آدم و انبیاء به اقطابِ
را برداشته و به جای آن اصطلاح "بروز" را به کار برده است. در نظر وی دمیده شدن روح به  
خدا   حقیقی  وجود  به  را  بشر  وجود  است که  انسانی  معاد  نوعی  ماهگی  چهار  در  جنین 

 (۲) پیوندد."می
نظر نوربخش "راجع به وحدت وجود و اتحاد انسان با خداوند، به نحوی است که آن را از     

اهل سنّت قابل قبول سازد و این کار را در لفّافۀ عبادت استعاری و تشبیه "آهن در  نظر ذائقۀ
سازد. مادام که آهن در آتش است و گدازان است، اگر بگوید "من آتشم" درست آتش" عملی می

است. و چون از آتش بیرون آید، دیگر این ادّعا صادق نیست. به همین قیاس هم، انبیاء و اولیاء  
معنی نیست که توانند در حالت جذبه و وجد صفات الهی به خود گیرند، ولی این به آن الهی می

  (3) اند."با خدواند یکسان و یگانه شده
الدوله سمنانی و سید علی همدانی به باید یاد آور شد که "اظهارعلاقۀ مشایخ کبرویّه مثل علاء    

ابیطالب و اهل بیت پیغمبر و حتی اظهار اخلاص آنها در حق ائمه شیعه، هر چند آنها را بن  علی
در عین کرد". "آنان  نها را الزام نمیکرد، تشیعّ اصطلاحی آدر بعضی مبادی با تشیعّ نزدیک می

  ( 4)ان مُقیّد به مذهب سنّت بودند." نکردند همچ آنکه اظهار اخلاص نسبت به اهل بیت رسول می
ولی "نوربخش علناً خود را پیرو مذهب شیعه خواند و در تعالیم خود کوشید تا تشیّع و تسنّن را 

 از طریق تصوّف با هم مزج کند". 
"از ممیّزات طریقۀ نوربخش، سیاهپوشی بود، چون این رنگ نماد نور و زندگی غیبیان شمرده    
کرد. بعداً پیروان نوربخش، پوشیدند، جدا میشد، و نوربخشیان را از حروفیان که سپید میمی

این شعار را به عمّامۀ سیاه بدل کردند که مبدّل به شعار نهضت شد و مایۀ افزایش هیجان مردم 

 
 اللهّ است. اقطاب = جمع قطب، یعنی رهبر بزرگ اهل طریقت که از اولیاء ۱
 3۲۱تشیّع و تصوّف، دکتر کامل مصطفی الشیبی، ترجمۀ علیرضا ذکاوتی قرا گوزلو، صفحۀ  ۲
 7۵حمید عنایت، صفحۀ  - بهاء الدین خرمشاهی اندیشۀ سیاسی در اسلام معاصر،  3
  ۲۲۵دنبالۀ جستجو در تصوف ایران، دکتر عبدالحسین زرّین کوب، صفحۀ  4



کاپوی آزادی و   ایرانیان در ت

 525                                                                                                                               استقلال

در پیوستن بدان گردید. تأثیر این شعار در عامّه چندان بود که دولت وقت، نوربخش را از کار 
 بردن آن منع کرد". 

آغاز گردید. با آنکه خود   های خَتلانتیری از قلعههـ. در کوه8۲۶"جنبش نوربخشیان به سال    
ولی خواجه  انداخت،  تأخیر  به  را  اعلام شورش  باید  آمادگی کامل  تا  بود که  معتقد  نوربخش 

ای  اسحاق از شدت هیجان عجله کرد. قیام پیش از آنکه شروع شود، شکست یافت، زیرا دسته
مخالف    -مشهدی  اللّه  از صوفیه از این جنبش انشعاب کرده به گروهی دیگر که زیر رهبری عبد

بودند، پیوستند. این جنبش به کشته شدن خواجه   -و رقیب محمد نوربخش در ریاست طریقه 
هَرات، پایتخت تیموریان، منتهی   اعزام محمد نوربخش به  اسحاق و برادرش و دستگیری و 

 شد.
شاهرخ که از انتشار دعوت حروفیّه در ارتش خود قبلاً برآشفته بود، با پدید آمدن این حرکت    

ای مورد علاقۀ مردم بود که تازه، در صدد برآمد هر دو را ریشه کن سازد. ولی نوربخش به اندازه
ظاهراً شاهرخ جرأت نکرد او را بکشد. فرمان داد به شیراز تبعیدش کنند و در آنجا وی را در  

تر و بصره و حلّه و بغداد پرداخت ششتند. پس به گردش در شواانتخاب تبعیدگاه جدید آزاد گذ 
به   پس  بود.  نپذیرفته  را  خود  او شکست  پیداست که  زیارت کرد.  را  شیعه  مقدسّ  عتبات  و 
کردستان رفت تا دعوت خود را در آنجا بپراکند. اهالی کردستان تابع وی شدند و به نامش سکّه 

ند،به همین سبب شاهرخ مضطرب شد. کار بدانجا کشید که نوربخش را دیگر بار بازداشت زد
و زندانی کردند و از آنجا به هَرات بردند و در آن شهر، زنجیر برپا، بروی منبر اعلان کرد که 

بدان مربوط می این "اعتراف" اجازه دعوی خِلافت و هر چه  نتیجۀ  ندارد. در  شود، نداشته و 
بپردازد، به شرط آنکه دانشجوی زیاد نپذیرد و عمّامۀ   -فقط علوم رسمی    -یافت که به تدریس  

سیاه بر سر نگذارد. امّا، بالاخره از وی خواسته شد که قلمرو تیموریان را ترک گوید و به بلاد  
ایران بماند و گیلان را انتخاب کرد. پس از مرگ شاهرخ به  روم برود، ولی او ترجیح داد که در 

هـ. نوربخش به ری رفت و به ترویج طریقۀ صوفیانۀ خود مشغول شد و هم در آنجا  8۵۱  سال 
    (۱)هـ. درگذشت."8۶9به سال 

 
 3۱۵ - 3۱۶تشیّع و تصوّف، دکتر کامل مصطفی الشیبی، ترجمۀ علیرضا ذکاوتی قرا گوزلو، صفحات  ۱



ایرانیان در                                                                                                                                 5۲6

کاپوی آزادی و استقلال  ت

   

پس از مرگ او نوربخشیه به عنوان یک طریقۀ صوفیانۀ شیعی، تحت رهبری پسر و خلیفۀ     
م.( و دیگر مشایخ آن ادامه یافت و  ۱۵۱۱هـ./9۱7شاه قاسم فیض بخش )فوت    - نوربخش  

 در دورۀ صفوی نیز رونق داشت. 
قیام حروفیّه و نوربخشیه که "هر دو رنگ تشیعّ و تصوّف و مخالفت با مذاهب اهل سنّت     

شور   - که به شدت تحت نفوذ فقهای اهل سنّت واقع بود    - داشت، در جامعۀ عصر تیموری  
ای پدید آورد. هر چند این شور و هیجان از جانب حکام وقت با اعمال خشونت و هیجان تازه

مواجه شد و با شدت و سرعت فرو نشست، انفجار هر دو قیام اذهان عامّ را بشدت تکان داد  
 و جامعه را از بهت و رخوت سختی که در آن بود، بیرون آورد".    

سید محمد مُشَعشعَ فرزند سید فلاّح، یکی از کسانی  
بود که با استفاده از وضع آشفتۀ کشور در جستجوی  

نیابت با دعوی  و قدرت  مقام  و  در    جاه  غایب  امام 
المهدی"  پا خاست و حکومتی تشکیل داد. وی در این باره در کتابش به نام "کلامخوزستان به

به صورت  می است  آل محمد  از  تن  قیام یک  و  ظهور  دورانِ  این،  "ای گروه مؤمنان!  نویسد: 
مخفی؛ تا بندگان آزمایش شوند، چون در غیر این صورت، ناشایستگان نیز در این جمع الهی  

 ( ۲) به نیابت امام غایب برای همین است ..." (۱) گردند. و ظهور این سیّدوارد می
های تاریخی  نویسد: ضمن جستجومرحوم احمد کسروی در وصف محمد مشعشع چنین می   

ترین مردان، دروغگویی از بزرگترین دربارۀ عشایر خوزستان "ناگهان مردی را یافتم از شگفت
ستیزه دروغگویی  در  "وی  آرزویی دروغگویان".  فرمانروایی  و  پیشوایی  جز  بود[ که  ]یی  رو 

و   ... است  رسانیده  مردم  به  بیشمار  و گزندهای  ریخته  بیگناهان  از  فراوانی  نداشته، خونهای 
های ایران بوده در اثر تاخت و خوزستان که در قرنهای نخستین اسلام یکی از آبادترین گوشه

 (3)ای بدل شده است."تازهای مشعشعیان به ویرانه

 
 نسبت علوی محمّد مشعشع مورد تردید است که در پی خواهد آمد.  ۱
نقل   ۲88تشیّع و تصوّف، دکتر کامل مصطفی الشیبی، ترجمۀ علیرضا ذکاوتی قرا گوزلو، صفحۀ  ۲

 از"مشعشعیان" نوشتۀ احمد کسروی.
 ۲8" و "تاریخ پانصد سالۀ خوزستان، احمد کسروی، صفحات  ۱۲۱و  ۶مشعشعیان، احمد کسروی صفحات " 3

 "۱۱3و 

 مُشَعشَعیان 



کاپوی آزادی و   ایرانیان در ت

 527                                                                                                                               استقلال

یکی   -، زادگاهش، به حِلّه رفت و در مدرسۀ شیخ احمد فهد  (۱)وی در هفده سالگی از واسط   
 به درس پرداخت.  -از علمای معروف شیعه و مدافع پیوستگی تشیّع و تصوّف 

ای صوفیانه آغاز کرد. "یک بار به مدّت یک سال تمام در  "محمّد، حرکت خود را با مقدمه   
و "همیشه گریه    (3)زیست"جست، قوتش اندکی آرد بود که با آن می  (۲) مسجد جامع کوفه اِعتکاف

گریم که به دست من کشته  گفت: بر آن کسانی میپرسیدند، مینمود و چون از علت گریه میمی
     (4) خواهند شد."

مرحله، محمد    این  عنوان صوفیانه  بن  "در  و  یک هیأت  به خود  فلّاح ]مشعشع[ موفق شد 
بدهد، آنگاه شروع به اظهار بعضی دعاوی نمود، از این قبیل که "من مهدی موعودم و ظهور 

"این سخنان چون به گوش ]استادش[ شیخ احمد رسید، بر سیدّ محمد برآشفت   (5)خواهم کرد."
 (6)و او را نکوهش کرد، ولی سیّد محمد دنبال کار خود را داشت."

بن هـ. و اواخر زندگی ابن فهد بود. در آن هنگام آرزوی بزرگ محمد8۴۰"این ماجرا در سال    
، به نیروی مادی دست یابد و در راه تأیید ادّعای خود  (7)فلاّح آن بود که با آگاهی از علوم غریبه

قوت شخصیت و نسبِ ]ادعایی[ سیادتش، بدان وسیله نیز اطمینان    به کار گیرد که به اضافۀ
مردم را جلب نماید و ترس از دل پیروان بزداید. مشهور است که ابن فهد کتابی در علوم غریبه  

می و  بود  جوید. نوشته  منافع شخصی سود  برای  آن  از  که  بیفتد  به دست کسی  مبادا  ترسید 
فلاّح در ایام بیماری استاد به آن کتاب دست یافت. پس از آن، به منظور جلب دوستی  بن  محمد

قبایل عربِ ساکن اطراف واسط، بدان سو شتافت. اهمیت و خطر اقدام ابن فلاح چندان بود  
نزد منصور و  را صادر کرد  قتل وی  فتوای  فهد  ابن  قبان عبادی، فرماندار واسط، کس  بن  که 

 
 راه کوفه به بصره. واسط = شهر قدیمی عراق، نیمه ۱
 نشینی برای عبادت. اِعتکاف = گوشه ۲
  ۲87تشیّع و تصوّف، دکتر کامل مصطفی الشیبی، ترجمۀ علیرضا ذکاوتی قرا گوزلو، صفحۀ  3
 ۱۰و  9تاریخ پانصد سالۀ خوزستان، احمد کسروی، صفحات  4
 ۲87تشیّع و تصوّف، دکتر کامل مصطفی الشیبی، ترجمۀ علیرضا ذکاوتی قرا گوزلو، صفحۀ  5
 ۱۰و  9تاریخ پانصد سالۀ خوزستان، احمد کسروی، صفحات  6
علوم غریبه = "علومی که موضوع آنها نیروهای فوق طبیعی مکتوم یا اسرارآمیز است، مانند "علوم" سحر، جادو،  7

 المعارف فارسی جفر، تسخیر ارواح و تسخیر جنّ..."، دایرة



ایرانیان در                                                                                                                                 5۲8

کاپوی آزادی و استقلال  ت

   

"آن امیر سیدّ محمد را دستگیر   (۱) فرستاد و دستگیری ]و کشتن[ ابن فلاح را خواستار شد."
کرده خواست او را بکشد. سیّد قرآن در آورده سوگند یاد کرد که من سیّد سنّی صوفیم ]حال  

ورزند و با این سوگند دروغ آنکه شیعه بود[ و از این جهت است که شیعیان با من دشمنی می
      (۲)جان خود را آزاد ساخت."

قصبه    از  و  شهری  به  شهری  از  مهاجرت  با  آزادی  از  پس  قصبهوی  به  دعوی  ای  دیگر،  ای 
که بدان معرفت داشت   - بازی و تردستی  نمایی و شعبدهپراکند و با کرامتمهدیگری خود را می

برد. فرزندش مولاعلی، نیز در این کار یار و یاور های عرب پیش میدعوی خود را بین عشیره  -
او بود. مولاعلی، به کار تاراج وغارت کاروانیان و حجُّاج و کشتار آنان پرداخته، سیدّ محمدّ و 

 پیروانش را به نعمت و ثروت بسیار رسانید. 
مرده      امام  یازده  و  پیغمبر  را همچون  دوازدهم  امام  مهدیگری خود،  ادعای  در  محمّد  سیدّ 
دانست و مدعی بود که روان امام دوازدهم در کالبد او جای گرفته است و این ادّعا را چنین می

کرد: "هر کسی یک "بود" یا "گوهر" دارد و یک "پرده" یا "جایگاه"، مثلاً جبرئیل، آن توجیه می
نمی دیگرگون  و  هست  همیشه  دارد که  "بود"ی  آسمانی،  معروف  یا  فرشتۀ  "پرده"  ولی  گردد، 

آمد". و نتیجه  نزد پیغمبر می  (3)که گاهی به کالبد دِحیّه کلبیشود؛ چنان"جایگاه" او عوض می
گیرد که: "امام زمان هم "بود"ش یکی و تغییر ناپذیر است، ولی "پرده" و "جایگاه" او روزی  می

 (4)پسر امام حسن عسگری بوده امروز هم سیدّ فلاّح است."
گفت: گوهر خدایی در  ضمنا "سیدّ محمّد، امام علی را به مقام خدایی رسانده و آشکار می    

 (5)کالبد او ]علی[ جا داشته است."

 
 ۲88تشیّع و تصوّف، دکتر کامل مصطفی الشیبی، ترجمۀ علیرضا ذکاوتی قرا گوزلو، صفحۀ  ۱
 ۱۰تاریخ پانصد سالۀ خوزستان، احمد کسروی، صفحۀ  ۲
ای زیبا بود که در  بن خلیفۀ کلَبی از اصحاب رسول اکرم بود. به نوشتۀ تاریخ نویسان عرب، وی به اندازهدِحیهّ 3

بن عبداللهّ ظاهر بین اعراب آن زمان ضرب المثل شده بود. برخی اوقات جبرئیل به صورت دحیهّ کلبی بر محمّد
 نامۀ دهخدا. شد. لغت می

" و "مشعشعیان، احمد  ۲۱، ۱9، ۲7"تاریخ پانصد سالۀ خوزستان، احمد کسروی، به ترتیب صفحات  4
 "3۶کسروی، صفحۀ 

 8مشعشعیان، احمد کسروی، صفحۀ   5



کاپوی آزادی و   ایرانیان در ت

 529                                                                                                                               استقلال

بدینسان، سیدّ محمدّ توانست "درخوزستان بنیاد فرمانروایی گزارده و به آرزویی که داشت و     
 ریخت، برسد".خون بیگناهان در آن را ه می

"ولی این زمان مولا علی، پسر او، رشتۀ کارها را در دست گرفته و دخالتی به پدر پیر خود     
خواند، از روی این عقیده مولا ابیطالب را خدا میبن  داد". و چون سیّد محمدّ "امام علینمی

سان علی، پسر او، مدعی بود که روان آن امام، که خدا همانست، به کالبد او در آمده، و بدین
 پنداشت.  و یا "بود" و "گوهر" خدا را در کالبد خود می (۱) نمود."دعوی خدایی می

زد. "وی به نجف حمله کرد و در آنجا کشتار مولا علی با این ادعا به کارهای ننگینی دست می   
ابیطالب را بکند و چوب محَجَر قبر آن امام را بن  و ویرانی بسیار به بار آورد، بارگاه امام علی

بسوخت ]مانند هیزم زیر اجاق سوزاندند[، و تا شش ماه که در آنجا درنگ داشت، کسان او  
 ( ۲)میرد."بارگاه را مطبخ کردند، بدین عذر که امام علی خدا بود و خدا هرگز نمی

)نزدیکی    کردستان  رود  در  هنگامی که  علی،  تناشویی "مولا  روزانه  عادت  به  بهبهان(  های 
 یی خزیده بود دوباره رشتۀ ... و پدرش که به گوشه  (3) کرد، آماج تیر قرار گرفته کشته شدمی

این فرمانروایی در خاندان مشعشعیان هفتاد سال دوام یافت و   (4)کارها را به دست گرفت."
 سرانجام توسط شاه اسماعیل صفوی سرنگون گردید. 

گیری از اعتقاد مردم به ظهور که گفتیم، هم نوربخشیان و هم مشعشعیان به منظور بهرهچنان    
هر دو  قریب امام زمان،  تا حائز پیشالوقوع  به  دعوی علویگری )سیادت( کردند  شرط ظهور 

. امّا، بازماندگان آنها، پس از آنکه انگیزۀ اصلی ادّعا منتفی شد، همدیگر را عنوان "مهدی" باشند
رسوا ساختند. در این باره مشاجرۀ لفظی شدیدی که بین ابراهیم نوۀ محمد فلاّح مشعشعی و  
قاسم فرزند محمد نوربخش در گرفته، جالب و آموزنده است: "ابراهیم به قاسم گفت فضیلت 

ه سبب سیادت است که نسب ما هر دو مشکوک است، و اگر به سبب تو بر من چیست؟ اگر ب

 
" و "مشعشعیان، احمد  ۲۱، ۱9، ۲7"تاریخ پانصد سالۀ خوزستان، احمد کسروی، به ترتیب صفحات  ۱

 "3۶کسروی، صفحۀ 
 همان ۲
 به دستور پیر بوداغ، پسرجهانشاه قره قویونلو، که خود از غُلّاة شیعه و حاکم کهکیلویه بود.   3
 3۶و مشعشعیان صفحۀ  ۲۱تاریخ پانصد سالۀ خوزستان، احمد کسروی، صفحۀ  4



ایرانیان در                                                                                                                                 53۰

کاپوی آزادی و استقلال  ت

   

دعاوی بی پایه است که باز من بر تو برترم زیرا پدر تو دعوی مهدیگری کرد و پدر من دعوی  
 (۱)خدائی! و اگر به سبب دیگر است بگو تا بشنویم ..."

با توجه به آنچه گذشت بهیچوجه نباید مشعشعیان را همپایه و همردیف سربداران، سادات      
های ملّی و میهنی را هایی که تحت پوشش تصوّف و تشیعّ هدفمرعشی، حروفیّه و سایر گروه

 کردند، قرار داد.دنبال می
 

 ــ  ــــــــــــــــــــــــــــ
ای که با سیطرۀ عرب و مغول آغاز شده بود، "قرائت خاصّی از شیعیگری"  سرانجام در مبارزه   

 -تر بودند  های مردم قابل درککه به علل مختلفِ تاریخی برای توده  -به اضافۀ "صوفیگری"  
بهره به مهمترین پرچم نبرد معنویِ مردم ایران مبدّل شد، البته جاه جویان عوامفریب نیز از آن بی

 نماندند.
صفویان، پایدارترین و مؤثرترین جنبش اجتماعی صوفیه را به وجود آوردند. آنان با استفاده      

های  گیری از آموزشهای اجتماعی پیشین مبتنی بر دعوت صوفیه، و با بهرهمشق نهضت از سر
اجتماعیِ آن روز ایران، -حاصل از پیوستگی تصوّف و تشیعّ، و تکیه بر شرایط خاص تاریخی

جهت   -ای کارآ و مؤثر  مانند حربه  -از خانقاه پرچم "تشیّع" برافراشتند و این حربۀ معنوی را  
اتحاد اقوام مختلف ایران در مقابله با عثمانیان در غرب و ازبکان سنّی در شرق، و ایجاد دولتی  

ده  ای نیست که در آن لحظۀ تاریخی استفا متمرکز و مستقل در سرزمین ایران به کار گرفتند. شبهه
از مذهب تشیعّ به عنوان حربۀ معنوی و تکیه بر ائتلاف تصوّف و تشیعّ در حفظ تمامیت ارضی  
این کار   بازی کرده است؛ گرچه در جریان  ملّی  نقش  در کشور ما،  برقراری استقلال  و  ایران 

پذیرفته که گرفتاریها و سیهکاریناروائی انجام  بار  هایی  به  ایران  مردم  برای  دراز مدتی  های 
 آورده است. 

طلبانه در خدمت قدرتی در آمدند  با تشکیل حکومت صفوی، قدّیسان شیعۀ امامیه نیز فرصت    
که ازاتحاد تصوّف و غالیگری شیعی پدید آمده بود؛ و تشیعّ که تا عهد صفوی سلاحی بود که 

 
به نقل از   3۱۴تشیّع و تصوّف، دکتر کامل مصطفی الشیبی، ترجمۀ علیرضا ذکاوتی قرا گوزلو، صفحۀ  ۱

 "مجالس المؤمنین" 



کاپوی آزادی و   ایرانیان در ت

 531                                                                                                                               استقلال

کشیدند، پس از اعلام آن به عنوان مذهب های مردم به وسیله آن طبقۀ حاکم را به چالش میتوده
ای مناسب در دست روحانیان برای  دولتی به ابزار خودکامگی در دست دولت و وسیلهرسمی  

تحمیق و تحقیر مردم ایران، و بازداشتن آنها از همگامی و همسویی با کاروان تمدّن بشری بدل  
 گردید.    

 


